
JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam 
  

Volume 9 Nomor 1 Tahun 2025 
Print ISSN : 2597-4807 

Online ISSN : 2622-1942 
 

 

JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam 

Print ISSN : 2597-4807 ; Online ISSN : 2622-1942 

RELEVANSI PEMIKIRAN AL-GHAZALI DAN WILLIAM JAMES  
DALAM PENDIDIKAN KARAKTER  

MELALUI PROGRAM ORIENTASI SANTRI BARU 
 

Eny Maria Qonita1, Akhmad Nurul Kawakip2 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 
e-mail: 1230101210091@student.uin-malang.ac.id ,  

2akhmad.nurul@pai.uin-malang.ac.id  
 

Abstract 
 

This research examines the relevance of character education from the perspectives of 
Al-Ghazali and William James in the 40-Day Ta'aruf Programme at Al-Yasini 
Integrated Islamic Boarding School, Pasuruan. This programme aims to help new 
santri adapt to pesantren life while forming religious and independent characters. 
Using a descriptive qualitative approach, this study explores the implementation of 
the programme and its relationship with Al-Ghazali's theory of character education 
which emphasises tazkiyatun nafs, habituation to worship, and good manners, and 
William James' psychology of religion which highlights religious experience as a 
transformational personal process. The results show that the 40-Day Ta'aruf 
Program is effective in shaping religious character through habituation of worship, 
internalisation of moral values, and independence training. In addition, this 
programme helps santri develop psychological resilience and emotional and social 
adaptability, as described by William James. In conclusion, the integration of Al-
Ghazali and William James' perspectives in this programme proves that a 
spirituality-based approach has a significant role in individual character building. 
These findings provide recommendations for the development of faith-based 
character education in various educational institutions. 
 
Keywords: Al-Ghazali; Character Education; Ta’aruf; William James. 
 

Abstrak 
 
Penelitian ini mengkaji relevansi pemikiran Al-Ghazali dan William James dalam 
pendidikan karakter melalui orientasi pesantren (Program Ta’aruf 40 Hari di 
Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini, Pasuruan). Program ini bertujuan membantu 
santri baru beradaptasi dengan kehidupan pesantren sekaligus membentuk karakter 
religius dan kemandirian. Dengan pendekatan kualitatif deskriptif, penelitian ini 
menggali implementasi program serta hubungannya dengan teori pendidikan 
karakter Al-Ghazali yang menekankan tazkiyatun nafs, pembiasaan ibadah, dan 
akhlak karimah, serta psikologi agama William James yang menyoroti pengalaman 
religius sebagai proses personal yang transformasional. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa Program Ta’aruf 40 Hari efektif dalam membentuk karakter 

mailto:1abcd.123@efghij.ac.id
mailto:2akhmad.nurul@pai.uin-malang.ac.id


 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       55 

religius melalui pembiasaan ibadah, internalisasi nilai-nilai moral, dan pelatihan 
kemandirian. Selain itu, program ini membantu santri mengembangkan ketahanan 
psikologis dan kemampuan beradaptasi secara emosional dan sosial, sebagaimana 
dipaparkan oleh William James. Kesimpulannya, integrasi perspektif Al-Ghazali dan 
William James dalam program ini membuktikan bahwa pendekatan berbasis 
spiritualitas memiliki peran signifikan dalam pembentukan karakter individu. 
Temuan ini memberikan rekomendasi untuk pengembangan pendidikan karakter 
berbasis agama di berbagai lembaga pendidikan. 
 
Kata Kunci: Al-Ghazali; Pendidikan Karakter; Ta’aruf; William James. 
 

Received: 
December 05th 2024  

Revision: 
January 13th 2025  

Publication: 
February 10th 2025  

 
A. Pendahuluan  

Bidang pendidikan Indonesia tidak pernah luput dari berbagai persoalan 

yang berkaitan dengan kesiswaan. Mulai dari pencabulan guru oleh murid 

(Mujiburrahman & Faruq, 2021). Bahkan kasus yang sedang hangat 

diperbincangkan belakangan ini, tawuran pemuda dan pelajar yang berujung 

kematian (Tim Litbang MPI; MNC Portal, 2021). Pendidikan adalah syarat paling 

utama untuk menambah, mendorong, serta mengembangkan peserta didik untuk 

memiliki teladan yang baik (Islam, 2018). 

Pendidikan menjadi kebutuhan mendasar dalam kehidupan manusia, apalagi 

di era globalisasi yang ditandai dengan adanya perubahan yang serba cepat dan 

kompleks. Era ini dapat mempengaruhi banyak aspek kehidupan, termasuk nilai-

nilai dan struktur sosial. Perkembangan teknologi dan informasi yang pesat dan 

tekanan sosial yang semakin besar, seringkali menggeser fokus utama dari 

pendidikan, yaitu pengembangan akhlak dan moral (Wibowo, 2020). Oleh 

karenanya, degradasi akhlak dan moral menjadi tantangan utama dalam dunia 

pendidikan saat ini.  Hal ini perlu menjadi perhatian utama dalam mendidik 

generasi muda agar mereka tidak hanya pintar tetapi juka memiliki karakter 

(moral) yang baik.  

Pendidikan karakter merupakan salah satu aspek fundamental dalam 

membentuk kepribadian individu yang utuh (Mulyasa, 2022). Memahami 

pendidikan karakter khususnya dalam Islam menjadi sangat penting (Anwar, S., 

2023). Pendidikan   Islam   merupakan   upaya   mengembangkan,   mendorong,   

serta mengajak manusia untuk maju berlandaskan nilai-nilai yang tinggi dan 

kehidupan berakhlak mulia (Bahri, 2022). Dalam konteks lembaga pendidikan 

Islam, khususnya pesantren, pendidikan karakter menjadi inti dari proses 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       56 

pembelajaran, bertujuan menciptakan insan yang tidak hanya berilmu tetapi juga 

berakhlak mulia. 

Pendidikan karakter tidak hanya berbicara tentang transfer pengetahuan, 

tetapi juga tentang pembentukan perasaan moral yang mendalam dan perilaku 

nyata yang mencerminkan nilai-nilai tersebut. Pendidikan karakter mencakup tiga 

dimensi utama, yaitu pengetahuan (cognitive), perasaan (moral feeling), dan 

perilaku (moral action). Selain itu, faktor-faktor seperti imitasi, identifikasi, sugesti, 

simpati, dan empati disebut sebagai elemen penting yang memengaruhi 

perkembangan karakter peserta didik (Zubaedi, 2017). 

Dalam konteks Pendidikan Islam, Pondok Pesantren memiliki peran yang 

sangat strategis dalam pembentukan karakter untuk melaksanakan nilai-nilai 

agama Islam. Sebuah survey menunjukkan bahwa 78% siswa di lingkungan 

berbasis agama, seperti pesantren memiliki tingkat kepercayaan diri dalam 

melaksanakan nilai-nilai agama yang lebih tinggi dibanding siswa di sekolah umum 

(Badan Pusat Statistik, 2022). Hal ini menunjukkan efektivitas lingkungan 

pendidikan pesantren dalam membentuk karakter religius. Salah satu tujuan utama 

pendidikan di pesantren adalah membentuk pribadi yang tidak hanya cerdas 

secara intelektual, tetapi juga baik dalam aspek spiritual dan moral. Program 

orientasi santri baru di pesantren sering kali menjadi momen strategis untuk 

menanamkan nilai-nilai karakter. Dalam program ini, nilai-nilai religius dan moral 

diperkenalkan dan ditanamkan sebagai fondasi pembentukan karakter santri. 

Berbagai teori telah menjelaskan pentingnya pendidikan karakter. Pemikiran 

Al-Ghazali, seorang tokoh intelektual besar Islam, menawarkan perspektif yang 

mendalam tentang pentingnya tasawuf dan akhlak dalam pendidikan. Al-Ghazali 

memandang bahwa pendidikan tidak hanya bertujuan menghasilkan manusia yang 

cerdas secara intelektual, tetapi juga yang mampu mengenal dirinya dan Tuhannya. 

Ia menekankan pentingnya tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) sebagai kunci dalam 

membangun karakter manusia (Yusliani, 2022). Pendekatan ini relevan dengan 

tujuan program orientasi di pesantren, yang berupaya mengarahkan santri menuju 

pengembangan spiritualitas dan moralitas sejak dini. Al-Ghazali menekankan 

bahwa pendidikan karakter idealnya dimulai sejak dini melalui pendidikan agama 

yang berkesinambungan (Hafijhin, 2018). Dengan pembiasaan yang baik sejak usia 

muda, peserta didik akan memiliki sikap dan perilaku yang sesuai dengan norma-

norma religius serta peduli terhadap sesama.  

Di sisi lain, pemikiran William James, seorang filsuf dan psikolog Barat dalam 

bukunya “The Varieties of Religious Experience” menyoroti kaitan agama dengan 

aspek psikologis individu. Menurut James, agama erat hubungannya dengan 

pengalaman-pengalaman spiritual yang membentuk keyakinan seseorang. 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       57 

Perspektif ini menegaskan pentingnya pengalaman beragama sebagai bagian 

integral dari pembentukan karakter dan kepribadian (Fadilah, 2021). Menurutnya, 

pendidikan yang efektif adalah pendidikan yang mampu menciptakan kebiasaan-

kebiasaan baik melalui pengalaman langsung dan lingkungan yang kondusif. 

Pendekatan James memberikan perspektif ilmiah tentang bagaimana pembentukan 

karakter dapat dirancang secara sistematis melalui aktivitas-aktivitas rutin yang 

terstruktur, sebagaimana terlihat dalam program orientasi santri. 

Relevansi pemikiran Al-Ghazali dan William James dalam pendidikan 

karakter memberikan dasar filosofis dan praktis yang saling melengkapi. Integrasi 

antara nilai-nilai spiritual Islam yang diusung Al-Ghazali dan pendekatan psikologis 

modern yang ditawarkan oleh James menjadi kerangka yang ideal dalam 

mendesain program orientasi santri baru. Dengan memadukan kedua pemikiran 

ini, program orientasi dapat menjadi sarana yang efektif untuk membentuk 

karakter religius dan moral santri, sekaligus membangun kebiasaan baik yang 

berkelanjutan. 

Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri Pasuruan sebagai salah satu 

lembaga pendidikan Islam, sangat menyadari pentingnya penanaman pendidikan 

karakter dan budaya islami sejak dini dalam kehidupan santrinya. Program 

orientasi santri baru merupakan salah satu upaya strategis yang dilakukan oleh 

pondok pesantren untuk membantu santri baru menyesuaikan diri dengan 

lingkungan pesantren yang penuh dengan aturan dan budaya yang khas. Proses 

orientasi ini bukan hanya memperkenalkan mereka pada kehidupan pesantren, 

tetapi juga menjadi sarana penting untuk membentuk karakter religius serta 

kemampuan mereka dalam beradaptasi dengan lingkungan sosial yang ada. 

Dalam hal ini, Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri telah melaksanakan 

kegiatan oriantasi pesantren yang dikenal dengan istilah “Program Ta’aruf 40 

Hari”. Program ini merupakan kegiatan pengenalan awal budaya pesantren yang 

dilaksanakan oleh panitia Penerimaan Santri Baru (PSB) setiap tahunnya. Program 

ini dilaksanakan selama kurun waktu 40 hari dalam rangka penanaman nilai-nilai 

karakter religius, pengamalan ibadan amaliyah dan membangun kemandirian di 

lingkungan pesantren sejak dini melalui berbagai kegiatan, seperti kelompok 

belajar intensif ubudiyah, konseling santri baru, kelompok jama’ah shalat, 

pembelajaran Al-Aurod Wal-Adzkar, pembinaan keterampilan AMB (Al-Yasini 

Mencari Bakat), serta  berbagai kegiatan spiritual dan sosial seperti pengajian, 

pembinaan dan pelatihan penguatan karakter oleh pengurus dan pengasuh 

pondok pesantren.  

Kajian ini bertujuan untuk mengeksplorasi relevansi pemikiran Al-Ghazali 

dan William James dalam konteks pendidikan karakter melalui program orientasi 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       58 

santri baru. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoritis dan 

praktis bagi pengembangan program orientasi di pesantren serta memperkaya 

literatur pendidikan karakter berbasis nilai-nilai spiritual dan psikologis. 

Penelitian terkait pendidikan karakter di pesantren telah banyak dilakukan 

sebelumnya. (Mandasari et al., 2021) mngemukakan bahwa pendidikan  Islam 

tidak  hanya berupaya menanamkan nilai-nilai karakter dalam rangka mencegah 

perbuatan yang mencelakai diri sendiri dan orang lain. Akan tetapi bagaimana 

nilai-nilai karakter ini dapat diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari  

tanpa  pribadinya  terjerat oleh  masalah finansial, kurangnya  ilmu  pengetahuan, 

serta  ketimpangan  sosial budaya. Mulyadi (2020) dalam penelitianya tentang 

efektivitas program orientasi santri dalam membentuk karakter religius. 

menunjukkan bahwa kegiatan-kegiatan berbasis nilai Islam mampu meningkatkan 

kesadaran spiritual santri baru. Selain itu, Wardani (2021) menyoroti pendekatan 

psikologis dalam pembentukan karakter santri melalui aktivitas kelompok di 

pondok pesantren. studi ini menekankan pentingnya interaksi sosial sebagai 

bagian dari pembelajaran karakter. Namun penelitian yang membahas secara 

eksplisit mengintegrasikan perspektif AL-Ghazali dan William James dalam analisis 

pendidikan karakter, terutama dalam konteks program orientasi santri baru 

seperti Ta’aruf 40 Hari masih sangat terbatas.  

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi relevansi teori pendidikan 

karakter Al-Ghazali dan William James dalam implementasi kegiatan orientasi 

santri baru (Program ta’aruf 40 hari di Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri, 

Pasuruan). Melalui penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

akademik dan praktis dalam pengembangan program pendidikan karakter di 

pesantren. 

 

B. Metode Penelitian 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis kualitatif 

terhadap relevansi pemikiran Al-Ghazali dan William James dalam pendidikan 

karakter melalui Program Ta’aruf 40 Hari yeng merupakan kegiatan orientasi 

santri baru di Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri. Penelitian kualitatif 

merupakan penelitian dengan hasil data deskriptif berkenaan kata-kata tertulis  

ataupun  lisan, serta  pengamatan  pada tingkah  laku objek  atau  sasaran  

penelitian (Tambak et al., 2020). Sumber  data  yang  diperoleh peneliti pada 

penelitian ini di antaranya yaitu Mu’allimah (pengajar) kelas santri baru Pondok 

Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri, Pengurus Pondok, dan Panitia Penerimaan 

Santri Baru (PSB). Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini di antaranya 

adalah observasi, wawancara,dan dokumentasi (Ashari, S., Tamrin, M., & Musa, 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       59 

2022). eknik analisa data yang digunakan ialah teknik analisa data deskriptif,  di  

antaranya  yaitu  reduksi  data,  deskripsi  data,  penyajian  data,  dan interpretasi  

data.  Data  yang  ada  terlebih  dahulu  dihimpun  lalu  direduksi  untuk menyaring  

data-data  yang  relevan,  dideskripsikan  secara  utuh  data  yang  relevan tersebut,  

dinarasikan  dalam  bentuk  tulisan,  lalu  ditarik  kesimpulan  atas  hasil penelitian 

yang diperoleh (Ramdhan, 2021). Pengumpulan data dilakukan melalui studi 

literatur, wawancara pengurus Pondok Pesantren yang terlibat, dan observasi 

lapangan. Selain itu pengumpulan dokumen pendukung seperti jadwal kegiatan, 

modul pembelajaran dan Laporan Pertanggung jawaban juga dilakukan. Data yang 

diperoleh dianalisis menggunakan metode analisis tematik untuk mengidentifikasi 

tema utama yang relevan dengan konsep pendidikan karakter dari dua perspektif 

(Imam Al-Ghazali dan William James). 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Konsep Pendidikan Karakter Imam Al-Ghazali 

Menurut Zainuddin, Al-Ghazali adalah seorah filosof dan seorang sufi yang 

zuhud. Imam Al Ghazali adalah seorang ahli tasawuf pertama pada zamannya. Ia 

pandai dalam beberapa ilmu pemahaman, diantaranya pakar ilmu ushul, ahli fiqih, 

ahli teologi, pakar ideologi yang berani memecahkan seluruh ideologi 

(Khoirurroziq, 2020) . Sebagai seorang tokoh muslim terkemuka, Abū Ḥamīd Ibn 

Muḥammad Ibn Aḥmad al-Ghazāliatau Imam Al-Ghazali memberikan perhatian 

besar terhadap pendidikan, terutama dalam hal pendidikan karakter, dalam 

berbagai karyanya, ia menekankan pentingnya pendidikan karakter sebagai 

fondasi yang tidak boleh di abaikan dalam dunia Pendidikan. Al-Ghazali percaya 

bahwa pendidikan karakter merupakan inti dari proses pembelajaran yang dapat 

membentuk individu berakhlqul karimah dan berkepribadian mulia (Andika, & 

Kusumawati, 2019). 

Imam Al-Ghazali, sebagai seorang pendidik Muslim dan tokoh intelektual, 

menekankan pentingnya pendidikan teladan dalam Islam. Dia memandang aspek 

teladan sebagai hal yang sangat krusial bagi para pendidik. Al-Ghazali berpendapat 

bahwa seorang siswa (salik) wajib memiliki guru atau mentor (mursyid dan 

murabbi) yang dapat membantu mereka meninggalkan moral tercela dan 

menggantinya dengan moral yang baik melalui pendidikan. Guru ini juga harus 

mengajarkan sopan santun dan menunjukkan kepada siswa jalan kebenaran. Hal 

ini dinyatakan dalam nasihatnya: "Ketahuilah! Adalah wajib bagi salik untuk 

memiliki guru yang mengambil moral tercela dan menggantinya dengan pendidikan 

dan menunjukkan kepada mereka jalan kebenaran". 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       60 

Pendidikan karakter menurut Al-Ghazali bukan sekedar mengajarkan 

perbedaan antara benar dan salah kepada peserta didik, tetapi juga menanamkan 

kebiasaan baik (habituation) (Marzuki, 2015). Hal ini Ini sangat relevan dengan 

tujuan program orientasi yang dirancang untuk membangun kebiasaan islami 

dalam kehidupan santri sehari-hari.   Penekanan pada pembentukan adab, seperti 

ta’dzim kepada guru dan penggunaan bahasa krama inggil, merupakan wujud 

nyata dari implementasi nilai-nilai Islam yang diajarkan oleh Al-Ghazali. Ini bisa 

menjadi indikator dalam mengukur keberhasilan program Ta’aruf. Contoh 

konkretnya seperti menunduk saat kyai atau bunyai lewat, serta adab atau tata 

cara memperlakukan kitab, mencerminkan internalisasi nilai yang lebih mendalam 

dibandingkan sekadar pemahaman teori. Kebiasaan ini juga menjadi bagian dari 

budaya pesantren yang memperkuat karakter religius santri. Sebagaimana dengan 

konsep pendidikan karakter yang ditawarkan oleh Al-Ghazali dalam Kitab Ayyuhal 

Walad lebih menekankan pada bagaimana seorang muslim atau hamba 

berperilaku.  Hal ini mencakup sikap terhadap Tuhan, diri sendiri, orang lain, dan 

lingkungan sekitarnya (Khoirurroziq, 2020). Untuk itu, guru sangat perlu 

menanamkan kebiasaan perilaku yang baik (akhlaqul karimah) kepada muirid. 

Dengan pembiasaan ini, diharapkan peserta didik tidak hanya memahami, tetapi 

juga merasakan dan terdorong untuk melakukan kebaikan.  

Dalam Kitab Ayyuhal Walad, Imam Al-Ghazali mengelompokkan pendidikan 

karakter menjadi dua kategori utama, yaitu nilai individu dan nilai sosial (kolektif). 

Nilai individu mencakup aspek religiusitas, yaitu sikap dan perilaku yang taat 

dalam menjalankan ajaran agama yang dianut. Nilai ini melibatkan hubungan 

makhluk dan Sang Khaliq (Pencipta) yang terwujud dalam kesalihan batin serta 

tampak dalam ibadah dan kehidupan sehari-hari (Zubaedi, 2017). Dalam konteks 

program orientasi pesantren, nilai ini diterapkan melalui pembiasaan kepada 

santri baru pondok pesantren terpadu al-yasini seperti pengajian kitab Akhlaq lil 

Banat dan kitab-kitab kuning lainnya yang mengajarkan adab dan akhlak mulia, 

pembelajaran al-aurod wal adzkar setiap selesai shalat berjamaah untuk 

memperkuat hubungan spiritual, serta pembiasaan membaca dan menghafal Al-

Qur'an yang mencerminkan kesalihan pribadi dalam kehidupan sehari-hari. 

Melalui pendidikan  karakter  yang  terintegrasi  dalam  kegiatan pembelajaran  Al-

Qur’an, anak-anak dapat berkembang  menjadi insan yang  memiliki  adab  Islami  

yang  baik dan memahami nilai-nilai ukhuwah dalam Islam (Sari et al., 2020). 

Sementara itu, Nilai sosial mencakup sikap peduli sosial, tanggung jawab, 

kerja keras, dan penghargaan terhadap prestasi. Nilai ini bertujuan untuk 

membentuk individu yang dapat berperan positif dan produktif dalam masyarakat 

(Zubaedi, 2017). Hal ini diwujudkan dalam tanggung jawab piket kamar dan 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       61 

kebersihan lingkungan, yang menanamkan nilai kerja sama dan gotong royong, 

serta kewajiban menjaga kebersihan pribadi sebagai implementasi dari hadits, 

“Kebersihan adalah sebagian dari iman.” Kehidupan pesantren yang penuh dengan 

kebersamaan juga mengajarkan santri untuk saling menghormati dan membantu, 

menciptakan ukhuwah Islamiyah yang kuat. Kombinasi dari nilai individu dan 

sosial ini bertujuan membentuk insan kamil yang tidak hanya taat kepada Allah, 

tetapi juga mampu berperan positif dalam masyarakat. Dengan pendekatan ini, 

budaya pesantren menjadi medium yang efektif dalam menginternalisasi nilai-nilai 

karakter seperti yang diungkapkan oleh Imam Al-Ghazali. 

Pendidikan akhlak atau karakter dalam konsep Al-Ghazali tidak hanya 

terbatas pada teori yang bersifat mendasar, tetapi mencakup dimensi keutamaan 

pribadi yang melibatkan akal, perilaku, dan tindakan individu dalam masyarakat. 

Al-Ghazali membagi pendidikan akhlak menjadi 3 dimensi utama (Wibowo, 2020): 

1) Dimensi Diri: Hubungan individu dengan dirinya sendiri dan Tuhan. 

Dimensi ini menekankan pembenukan kesadaran diri dan kepatuhan 

kepada Tuhan sebagai fondasi akhlak. 

2) Dimensi Sosial: Dimensi ini mencakup hubungan individu dengan 

masyarakat, pemerintah., dan pergaulan dengan sesama. Dalam konteks 

ini, pendidikan akhlak menurut Al-Ghazali bertujuan membentuk 

individu yang mampu berperilaku baik dalam kehidupan sosialnya. 

3) Dimensi Metafisik: Dimensi ini terkait dengan akidah dan keyakinan 

dasar yang menjadi pegangan individu. Dimensi metafisik menekankan 

pentingnya landasan spiritual yang kuat agar akhlak yang terbentuk 

tidak hanya terikat pada aspek duniawi tetapi juga pada keyakinan yang 

mendalam. 

 

2. Teori Karakter William James 

Berbeda dengan penganut reduksionisme yang melihat pengalaman dan 

apresiasi agama semata-mata sebagai fakta sosial (Pals, 1996). William James 

membawa perspektif baru dalam memahami agama. Menurut Yakobus, agama erat 

kaitannya dengan gejala psikologis dan pengalaman batin seseorang. Ia 

memandang agama sebagai wadah spiritualitas yang perlu dipelajari lebih dalam 

dari perspektif pengalaman individu. Perspektif ini menekankan bahwa 

pengalaman keagamaan bukan hanya fenomena sosial yang dapat dijelaskan 

secara struktural, tetapi juga sebagai manifestasi dari proses psikologis yang unik 

bagi setiap individu (Fadilah, 2021).  

Hal ini terlihat dalam pembiasaan shalat berjamaah yang dirancang khusus 

bagi santri baru dengan membentuk kelompok jamaah terpisah dari santri lama 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       62 

dan menyediakan tempat yang berbeda selama masa orientasi pesantren 

berlangsung (40 hari). Pendekatan ini memberikan ruang bagi santri baru untuk 

beradaptasi secara bertahap dengan suasana pesantren, tanpa tekanan langsung 

dari ritme ibadah santri senior. 

Selain itu, pembiasaan shalat sunnah seperti mujahadah dan dhuha menjadi 

bagian penting dalam menanamkan kedisiplinan spiritual. Dengan jadwal kegiatan 

pesantren yang padat, santri baru dilatih untuk mampu mengimbangi aktivitas 

mereka sambil belajar istiqamah dalam menjalankan ibadah. Proses ini tidak 

hanya menguatkan kedekatan mereka dengan Allah, tetapi juga membantu 

membentuk pola pikir dan kebiasaan baru yang mendukung pengembangan 

karakter religius. Pengalaman ini menunjukkan bahwa adaptasi spiritual yang 

dilakukan dengan pendekatan bertahap dan penuh pendampingan mampu 

menjadi sarana efektif untuk membangun keseimbangan antara tuntutan agama, 

psikologis, dan sosial dalam kehidupan santri baru. 

William James dalam teorinya tentang psikologi agama membedakan 

perilaku beragama menjadi dua bentuk utama. Agama Institusional (Institutional 

Religion) dan agama pribadi (Personal Religion) (Fadilah, 2021). Agama 

Institusional adalah bentuk perilaku agama yang duiwujudkan melalui lembaga, 

organisasi, sekte dan struktur sosial. Bentuk ini menekankan pada aspek kolektif 

dalam praktik beragama, termasuk aturan, ritual, dan norma yang dijalankan 

secara bersama dalam lembaga atau komunitas. Sebaliknya, agama pribadi adalah 

pengalaman spiritual yang mendalam dan sangat bersifat individu. Agama pribadi 

lebih menekankan pada penghayatan batiniyah dan pengalaman spiritual yang 

tidak selalu terikat pada aturan atau struktur formal dari institusi agama.  

Menurut William James, pengalaman spiritual seseorang hanya dapat 

sepenuhnya dipahami oleh individu yang mengalaminya secara langsung. Namun, 

James mengidentifikasi empat karakteristik utama sebagai indikator pengalaman 

keagamaan yang khas (Zakiy, 2023):  

1. Tidak Bisa Diungkapkan (Ineffability): Pengalaman keagamaan yang 

bersifat mistik sering kali tidak dapat diekspresikan dengan kata-kata. 

Seseorang yang mengalaminya akan kesulitan untuk menggambarkan 

pengalaman tersebut secara jelas kepada orang lain. Dalam kehidupan 

santri baru di pesantren, contoh ini dapat ditemukan saat mereka pertama 

kali merasakan kekhusyukan dalam shalat berjamaah atau dzikir bersama, 

terutama dalam suasana hening seperti mujahadah malam hari. Meski sulit 

untuk dijelaskan, pengalaman tersebut meninggalkan kesan mendalam 

dalam hati mereka. Bagi sebagian santri, momen ini menjadi titik awal 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       63 

transformasi spiritual yang hanya bisa dipahami melalui perasaan, bukan 

kata-kata. 

2. Memiliki Kualitas Noetik: Pengalaman keagamaan memberikan wawasan 

atau pemahaman mendalam yang melampaui rasionalitas biasa. Ini 

mencakup pengetahuan yang terasa seperti pencerahan intuitif, yang tidak 

bisa dicapai melalui logika atau analisis intelektual. Hal ini dapat terjadi 

ketika santri baru mempelajari makna mendalam dari ayat Al-Qur'an atau 

hadits yang dibahas dalam pengajian. Misalnya, pemahaman tentang 

konsep ikhlas dan sabar sering kali hadir sebagai pencerahan batin ketika 

mereka menghadapi tantangan awal seperti rindu keluarga atau kesulitan 

beradaptasi dengan disiplin pesantren. Pengalaman ini tidak hanya 

meningkatkan wawasan spiritual, tetapi juga memperkuat keyakinan 

mereka terhadap ajaran agama. 

3. Transien (Sementara): Pengalaman ini bersifat sementara dan tidak 

bertahan lama, biasanya sekitar setengah hingga dua jam sebelum individu 

kembali ke keadaan normal. Meski singkat, pengalaman ini membawa 

dampak yang signifikan bagi mereka yang mengalaminya. Misalnya sat 

santri baru dapat merasakan kedamaian luar biasa setelah shalat tahajud 

berjamaah. Meski perasaan itu tidak bertahan lama, efeknya dapat 

memotivasi mereka untuk terus berusaha istiqamah dalam ibadah malam. 

Momen ini juga memberikan energi spiritual yang memperkuat semangat 

mereka menjalani aktivitas padat di pesantren. 

4. Merasa Berada di Luar Kontrol (Passivity): Individu yang mengalami 

pengalaman keagamaan sering merasa bahwa pengalaman tersebut bukan 

hasil dari usaha pribadi, melainkan anugerah dari Tuhan. Ego mereka 

seakan melebur, dan mereka merasa pengalaman itu datang dari luar 

kendali diri mereka. Contohnya, saat santri baru mengikuti muhasabah di 

akhir pekan, mereka mungkin merasa tergerak untuk menangis tanpa tahu 

alasannya. Perasaan tersebut sering kali diartikan sebagai bentuk sentuhan 

spiritual dari Allah, yang menguatkan kesadaran mereka tentang dosa-dosa 

masa lalu dan niat untuk menjadi pribadi yang lebih baik. Dalam momen 

seperti ini, ego mereka seolah melebur, dan mereka merasa pengalaman itu 

adalah bukti kasih sayang Allah kepada mereka. 

 

3. Program Ta’aruf 40 Hari Di Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri 

Pasuruan 

Program Ta’aruf 40 hari adalah salah satu tradisi unggulan Pondok Pesantren 

Terpadu Al-Yasini yang dirancang khusus untuk membantu santri baru 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       64 

beradaptasi dengan lingkungan pesantren. Program ini menjadi gerbang awal bagi 

santri baru untuk mengenal lebih dekat kehidupan pesantren, mulai dari nilai-nilai 

religius, budaya pesantren, hingga pola interaksi sosial yang mengedepankan 

ukhuwah Islamiyah (Tim Kesekretariatan Panitia PSB Pondok Pesantren Tepadu 

Al-Yasini, 2023).  

Tujuan dilaksanakannya Program  ini adalah untuk memberikan penguatan 

karakter religus dan memberikan fondasi keimanan yang kokoh melalui 

pembiasaan ibadah dan nilai-nilai keislaman. Selain itu melalui program ini 

diharapkan dapat melatih santri baru untuk mandiri dalam mengelola waktu, 

menyelesaikan tugas, dan menghadapi tantangan kehidupan pesantren serta 

beradaptasi dengan lingkungan baru baik dari segi akademik maupun spiritual.  

 

Tabel 1 Jadwal Kegiatan Santri Baru Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri   
Tahun 2024 

No Waktu Kegiatan Tempat 
 03.00-04.00 Mujahadah Bersama Asrama 
 04.00-05.00 Jama’ah Sholat Subuh Khusus Santri 

Baru, Pembacaan Yasin dan Dzikir 
Ba’da subuh 

Aula 5 

 05.00-06.00 Pengajian Kitab bersama Bunyai Hj. 
Chanifah 

Musholla Timur 

 06.00-08.00 Mandi, Sarapan, sholat duha 
berjama’ah dan Persiapan Masuk 
Kelas Ubudiyah 

Asrama 

 08.00-10.00 Kelas Intensif Ubudiyah Aula 1-4 
 10.00-12.00 Istirahat Kamar 
 12.00-14.00 Jama’ah Sholat Dzuhur dan 

Persiapan Masuk Madin 
Musholla 

 14.00-16.00 Madrasah Diniyah (Metode 
Percepatan Baca Kitab Al-Miftah lil 
Ulum Sidogiri) 

Kelas Masing-
Masing 

 16.00-17.15 Mandi, Makan dan Jama’ah Sholat 
Ashar 

Kamar, Musholla 

 17.15-17.50 Pembacaan Ratibul Haddad, 
Istighosah dan Hizib Khofi 

Aula 5 

 17.50-18.30 Jama’ah Sholat Maghrib, Pembacaan 
Dzikir dan Surah Waqi’ah 

Aula 5 

 18.30-19.30 Pembinaan Al-Qur’an Aula 5 
 19.30-20.00 Jama’ah Sholat Isya’, Pembacaan 

Surah Al-Mulk dan Jam’iyyah 
Muballighoh 

Aula 5 

 20.00-21.00 Kursus LPBA Bahasa Arab dan 
bahasa Inggris 

Aula 1 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       65 

 21.00-22.00 Jam Belajar Asrama Asrama 
 22.00-03.00 Istirahat Kamar 

 

Kegiatan Ta’aruf santri dimulai sejak bangun sampai istirahat malam. Khusus 

hari Jum’at siang santri baru melaksanakan kegiatan ziyaroh maqbaroh para 

muassis pesantren. Selain itu, setiap hari senin ba’da maghrib juga diadakan 

pengajian kitab Akhlaq Lil Banat yang dilaksanakan di asrama dan diisi oleh 

Ustadzah (Murobbiyah). Selama masa Ta’aruf berlangsung santri baru juga 

mendapat jadwal pembinaan keterimpilan AMB (Al-Yasini Mencari bakat) oleh 

bidang K20 (Kesenian, keterampilan dan Olahraga) dimana santri baru 

diperbolehkan untuk memilih kegiatan sesuai minat dan bakat mereka. Selain itu 

terdapat agenda Senam santri, Outbond dan ajang perlombaan seperti lomba 

jasmani dan yel-yel kelompok yang dilaksanakan saat penutupan kegiatan 

orientasi pesantren. Nantinya program ta’aruf 40 hari akan diakhiri dengan 

“Malam Inagurasi santri Baru” yang dilaksanakan untuk membaiat bahwa santri 

baru telah berhasil melaksanakan seluruh rangkaian orientasi dengan baik dan 

telah resmi menjadi bagian dari santri yang sesungguhnya.  

Namun demikian, masih terdapat hambatan dalam pelaksanaan program 

orientasi pesantren. Diantaranya adalah santri baru mulai  merasakan ketidak  

nyamanan tinggal di pesantren, alasanya bermacam-macam mulai dari jadwal 

kegiatan yang cukup padat, penyesuaian diri dengan lingkungan baru, dan  rindu  

terhadap  keluarga  di  rumah menimbulkan  rasa  tidak  betah  dengan  kehidupan  

pondok pesantren. Akibatnya beberapa santri kerap kali menangis minta pulang 

dan menelpon orang tua dengan alasan sakit dan minta dijemput.  

Konsep pendidikan karakter yang ditawarksn Imam Al-ghazali dalam Kitab 

Ayyuhal Walad menekankan pada pembentukan sikap dan karakter seorang 

muslim dalam menjalani kehidupan. Karakter ini mencakup bagaimana seorang 

hamba berperilaku terhadap Tuhan, diri sendiri, orang lain, dan lingkungan sekitar 

(Bahri, 2022). Pandangan ini relevan dengan esensi pendidikan karakter, yang 

tidak hanya berfokus pada pengetahuan tentang apa yang benar dan salah tetapi 

juga pada proses pembiasaan (habituation) untuk melakukan kebaikan.  

Program Ta’aruf 40 Hari di Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini memiliki 

relevansi yang kuat dengan konsep pendidikan karakter menurut perspektif Al-

Ghazali. Dalam pandangan Al-Ghazali, pendidikan bertujuan untuk 

menyempurnakan akhlak manusia, membentuk jiwa yang suci, dan mendekatkan 

diri kepada Allah SWT. Hal ini sejalan dengan nilai-nilai yang ditanamkan melalui 

pembiasaan ibadah amaliyah dan fi’liyah selama masa ta’aruf (40 hari) yang 

dirancang untuk membangun karakter religius dan kemandirian santri baru. 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       66 

Melalui pendidikan karakter, santri baru diharapkan tidak hanya mengetahui 

nilai-nilai baik, tetapi juga mampu merasakannya secara emosional dan 

melaksanakannya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, tujuan 

pendidikan karakter memiliki keselarasan dengan pendidikan akhlak atau 

pendidikan moral, yang keduanya bertujuan untuk membentuk individu yang 

memiliki kepribadian mulia dan integritas yang kuat (Wibowo, 2020). Relevansi 

Pendidikan Karakter Menurut Al-Ghazali dengan Program Ta’aruf: 

1. Tazkiyatun Nafs dalam Ta’aruf 

Program ini menekankan pembentukan jiwa santri baru melalui aktivitas 

keagamaan, seperti shalat berjamaah khusus untuk satri baru, pembelajaran Al-

Aurod wal Adzkar dalam sholat, kajian keislaman seperti pembelajaran kitab fikih, 

dan hafalan doa. Aktivitas ini membantu santri untuk mendekatkan diri kepada 

Allah dan menyucikan hati dari sifat buruk. 

2. Pembiasaan Praktik Ibadah 

Selama 40 hari, santri baru dibimbing untuk membiasakan ibadah dengan 

tertib dan istiqamah pembiasaan shalat-shalat sunnah rawatib, tahajud, dhuha dan 

shalat tepat waktu, membaca Al-Qur’an, dan berzikir. Selain itu santri baru juga 

dibekali dengan pembelajaran ubudiyah dan fikih dasar melaui kelas intensif dan 

pengajian kitab kuning. Pembiasaan ini mencerminkan pandangan Al-Ghazali 

bahwa ibadah adalah kunci untuk mendidik jiwa dan membangun hubungan yang 

kuat dengan Sang Pencipta. 

3. Akhlaq Karimah melalui Interaksi Sosial 

Program ini juga mendorong santri untuk berperilaku baik dalam kehidupan 

sehari-hari, seperti akhlak yang baik kepada guru, cara memulyakan kitab (ilmu), 

membantu sesama santri ketika pelaksanaan piket, dan menjaga kebersihan 

lingkungan melaului ro’an (kerja bakti). Nilai-nilai ini sesuai dengan konsep akhlak 

mulia menurut Al-Ghazali, yang menekankan pentingnya hubungan harmonis 

antara manusia. 

Nilai-nilai karakter ini juga sejalan dengan pendapat William james yang 

mengatakan bahwa agama sebagai wadah spiritualitas yang perlu dipelajari lebih 

dalam dari perspektif pengalaman individu (personal). Artinya pengalaman 

keagamaan bersifat individual dan emosional, menjadikannya sebagai elemen 

penting dalam pembentukan karakter dan kehidupan spiritual seseorang. 

Dalam Program Ta’aruf 40 hari, santri baru diajak untuk merasakan 

pengalaman spiritual secara langsung melalui pembiasaan ibadah seperti shalat 

berjamaah, membaca Al-Qur'an, dan dzikir. Kegiatan ini memungkinkan santri 

untuk menemukan makna religiusitas secara personal, sebagaimana James 

menekankan pentingnya pengalaman individu dalam agama. 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       67 

Masa awal kehidupan di pesantren seringkali menjadi tantangan bagi santri 

baru. Program Ta’aruf menyediakan ruang bagi santri untuk mengembangkan 

ketahanan psikologis melalui nilai-nilai agama, yang memberikan mereka rasa 

tenang, percaya diri, dan semangat menjalani hari-hari di pesantren. Hal ini sesuai 

dengan gagasan James bahwa agama dapat menjadi sumber kekuatan dalam 

menghadapi kesulitan. 

 

D. Simpulan   

Program Ta’aruf 40 Hari di Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini merupakan 

upaya strategis dalam membangun karakter religius dan kemandirian santri baru. 

Melalui rangkaian kegiatan terstruktur yang mencakup pembiasaan ibadah, 

pembentukan akhlak mulia, dan penguatan nilai-nilai kedisiplinan, program ini 

berhasil menciptakan lingkungan adaptif yang mendukung transformasi karakter 

secara holistik. Relevansi program ini tidak hanya tercermin dari perspektif 

pendidikan karakter menurut Al-Ghazali, yang menekankan tazkiyatun nafs, 

pembiasaan ibadah, dan akhlak karimah, tetapi juga dari pandangan William James 

yang melihat pengalaman religius sebagai proses personal yang memperkuat 

spiritualitas individu. Kombinasi antara pendekatan keislaman dan psikologi 

modern ini menjadikan program Ta’aruf sebagai model pendidikan berbasis 

spiritualitas yang mampu membentuk santri menjadi individu religius, mandiri, 

dan tangguh. 

Dengan demikian, program ini tidak hanya membantu santri baru 

beradaptasi dengan lingkungan pesantren, tetapi juga menjadi sarana efektif untuk 

menanamkan nilai-nilai kehidupan yang berkelanjutan. Temuan ini membuka 

peluang untuk mengembangkan model serupa di lembaga pendidikan berbasis 

agama lainnya sebagai langkah strategis dalam membangun generasi berkarakter 

unggul. 

 

Daftar Rujukan  

Andika, & Kusumawati, I. (2019). Implementasi Pemikiran Imam Al-Ghazali tentang 
Pendidikan Karakter. 10(2), 1–11. 

Anwar, S., & T. (2023). The Relevance of Ibnu Miskawaih’s Educational Thought to 
the Present Moral Education Curriculum. GNOSI: An Interdisciplinary Journal of 
Human Theory and Praxis, 6(1), 138–150. 

Ashari, S., Tamrin, M., & Musa, M. (2022). ANALISIS PERILAKU SOCIAL 
DISTANCING TERHADAP PENDIDIKAN KARAKTER SISWA DALAM AKTIFITAS 
PEMBELAJARAN. Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Manajemen Pendidikan 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       68 

Islam, 1(2), 1–9. 

Badan Pusat Statistik. (2022). Survei Pendidikan Berbasis Agama. 

Bahri, S. (2022). Pendidikan Akhlak Anak dalam Perspektif Imam Al-Ghazali. At-
Tadzkir: Islamic Education Journal, 1(1), 23–41. 
https://doi.org/10.59373/attadzkir.v1i1.6 

Fadilah, G. (2021). Antara Mimpi Dan Validasi: Analisis Pengalaman Keagamaan 
Syekh Sholahuddin Fakhry Perspektif William James. Jurnal Perspektif, 5(1), 
99. https://doi.org/10.15575/jp.v5i1.118 

Hafijhin, M. (2018). Konsep Pendidikan Karakter Anak Menurut Imam Al-Ghazali 
Dalam Kitab Ayyuha Al-Walad. Al-Falah: Jurnal Ilmiah Keislaman Dan 
Kemasyarakatan, 18(1), 30–57. https://doi.org/10.47732/alfalahjikk.v18i1.53 

Khoirurroziq, A. (2020). Pendidikan Karakter Dalam Kitab Ayyuhal Walad Karya 
Imam Al – Ghazali. 

Mandasari, Y., Ahmad, A., Yulianti, N., Sufanti, M., & Rahmawati, L. E. (2021). 
Penguatan Pendidikan Karakter Profetik melalui Optimalisasi Peran Taman 
Pendidikan Al-Quran di Sumberjatipohon, Grobogan. Buletin KKN Pendidikan, 
3(1), 100–106. https://doi.org/10.23917/bkkndik.v3i1.14549 

Marzuki. (2015). Pendidikan Karakter Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 

Muhammad Saiful Islam. (2018). Education Discovery “Episode” Ki Hajar 
Dewantara. Pustaka Taman Ilmu. 

Mujiburrahman, M., & Faruq, U. (2021). Pendidikan Karakter Qur’Ani Reaktualisasi 
Pendidikan Karakter Qur’Ani (Sejarah Dan Tantangan Pendidikan Islam Di Era 
Global). Ahsana Media, 7(02), 01–10. 
https://doi.org/10.31102/ahsanamedia.7.02.2021.01-10 

Mulyasa, H. E. (2022). Manajemen pendidikan karakter. Bumi Aksara. 

Pals, D. L. (1996). Seven Theories of Religion. New York : Oxford University Press. 

Ramdhan, M. (2021). Metode Penelitian. Cipta Media Nusantara. 

Sari, L. E., Rahman, A., & Baryanto, B. (2020). Adab kepada Guru dan Orang Tua: 
Studi Pemahaman Siswa pada Materi Akhlak. Edugama: Jurnal Kependidikan 
Dan Sosial Keagamaan, 6(1), 75–92. 
https://doi.org/10.32923/edugama.v6i1.1251 

Tambak, S., Ahmad, M., Sukenti, D., & Abd. Ghani, A. R. bin. (2020). Profesionalisme 
Guru Madrasah: Internalisasi Nilai Islam dalam Mengembangkan Akhlak 



 
Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       69 

Aktual Siswa. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 5(2), 79–96. 
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2020.vol5(2).5885 

Tim Kesekretariatan Panitia PSB Pondok Pesantren Tepadu Al-Yasini. (2023). 
Laporan Pertanggung Jawaban (LPJ) Panitia Penerimaan Santri Baru. 

Wibowo, A. H. (2020). Relevansi Pendidikan Karakter dalam Perspektif Filsafat Al-
Ghazali. Al-I’jaz : Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah Dan Keislaman, 2(2), 150–
160. https://doi.org/10.53563/ai.v2i2.42 

Yusliani, H. (2022). 1900-5051-1-Pb. 1, 721–740. 
https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.1900 

Zakiy, A. (2023). Teori Ragam Pengalaman Keagamaan William James: Sebuah 
Aplikasi terhadap Pengalaman Spiritual Pendiri Paguyuban Sumarah. Yasin, 
4(1), 8–21. https://doi.org/10.58578/yasin.v4i1.2219 

Zubaedi. (2017). Strategis taktis pendidikan karakter : (untuk PAUD dan Sekolah). 
Rajawali Pers. 

 

 


