JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam

Volume 9 Nomor 1 Tahun 2025
Print ISSN : 2597-4807
Online ISSN 1 2622-1942

RELEVANSI PEMIKIRAN AL-GHAZALI DAN WILLIAM JAMES
DALAM PENDIDIKAN KARAKTER
MELALUI PROGRAM ORIENTASI SANTRI BARU

Eny Maria Qonital, Akhmad Nurul Kawakip?
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
e-mail: 1230101210091 @student.uin-malang.ac.id,

2akhmad.nurul@pai.uin-malang.ac.id

Abstract

This research examines the relevance of character education from the perspectives of
Al-Ghazali and William James in the 40-Day Ta'aruf Programme at Al-Yasini
Integrated Islamic Boarding School, Pasuruan. This programme aims to help new
santri adapt to pesantren life while forming religious and independent characters.
Using a descriptive qualitative approach, this study explores the implementation of
the programme and its relationship with Al-Ghazali's theory of character education
which emphasises tazkiyatun nafs, habituation to worship, and good manners, and
William James' psychology of religion which highlights religious experience as a
transformational personal process. The results show that the 40-Day Ta'aruf
Program is effective in shaping religious character through habituation of worship,
internalisation of moral values, and independence training. In addition, this
programme helps santri develop psychological resilience and emotional and social
adaptability, as described by William James. In conclusion, the integration of Al-
Ghazali and William James' perspectives in this programme proves that a
spirituality-based approach has a significant role in individual character building.
These findings provide recommendations for the development of faith-based
character education in various educational institutions.

Keywords: Al-Ghazali; Character Education; Ta’aruf; William James.
Abstrak

Penelitian ini mengkaji relevansi pemikiran Al-Ghazali dan William James dalam
pendidikan karakter melalui orientasi pesantren (Program Ta’aruf 40 Hari di
Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini, Pasuruan). Program ini bertujuan membantu
santri baru beradaptasi dengan kehidupan pesantren sekaligus membentuk karakter
religius dan kemandirian. Dengan pendekatan kualitatif deskriptif, penelitian ini
menggali implementasi program serta hubungannya dengan teori pendidikan
karakter Al-Ghazali yang menekankan tazkiyatun nafs, pembiasaan ibadah, dan
akhlak karimah, serta psikologi agama William James yang menyoroti pengalaman
religius sebagai proses personal yang transformasional. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Program Ta’aruf 40 Hari efektif dalam membentuk karakter

JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam
Print ISSN : 2597-4807 ; Online ISSN : 2622-1942


mailto:1abcd.123@efghij.ac.id
mailto:2akhmad.nurul@pai.uin-malang.ac.id

Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

religius melalui pembiasaan ibadah, internalisasi nilai-nilai moral, dan pelatihan
kemandirian. Selain itu, program ini membantu santri mengembangkan ketahanan
psikologis dan kemampuan beradaptasi secara emosional dan sosial, sebhagaimana
dipaparkan oleh William James. Kesimpulannya, integrasi perspektif Al-Ghazali dan
William James dalam program ini membuktikan bahwa pendekatan berbasis
spiritualitas memiliki peran signifikan dalam pembentukan karakter individu.
Temuan ini memberikan rekomendasi untuk pengembangan pendidikan karakter
berbasis agama di berbagai lembaga pendidikan.

Kata Kunci: Al-Ghazali; Pendidikan Karakter; Ta’aruf; William James.

Received: Revision: Publication:
December 05th 2024 January 13th 2025 February 10t 2025

A. Pendahuluan

Bidang pendidikan Indonesia tidak pernah luput dari berbagai persoalan
yang berkaitan dengan kesiswaan. Mulai dari pencabulan guru oleh murid
(Mujiburrahman & Faruq, 2021). Bahkan kasus yang sedang hangat
diperbincangkan belakangan ini, tawuran pemuda dan pelajar yang berujung
kematian (Tim Litbang MPI; MNC Portal, 2021). Pendidikan adalah syarat paling
utama untuk menambah, mendorong, serta mengembangkan peserta didik untuk
memiliki teladan yang baik (Islam, 2018).

Pendidikan menjadi kebutuhan mendasar dalam kehidupan manusia, apalagi
di era globalisasi yang ditandai dengan adanya perubahan yang serba cepat dan
kompleks. Era ini dapat mempengaruhi banyak aspek kehidupan, termasuk nilai-
nilai dan struktur sosial. Perkembangan teknologi dan informasi yang pesat dan
tekanan sosial yang semakin besar, seringkali menggeser fokus utama dari
pendidikan, yaitu pengembangan akhlak dan moral (Wibowo, 2020). Oleh
karenanya, degradasi akhlak dan moral menjadi tantangan utama dalam dunia
pendidikan saat ini. Hal ini perlu menjadi perhatian utama dalam mendidik
generasi muda agar mereka tidak hanya pintar tetapi juka memiliki karakter
(moral) yang baik.

Pendidikan karakter merupakan salah satu aspek fundamental dalam
membentuk kepribadian individu yang utuh (Mulyasa, 2022). Memahami
pendidikan karakter khususnya dalam Islam menjadi sangat penting (Anwar, S,
2023). Pendidikan Islam merupakan upaya mengembangkan, mendorong,
serta mengajak manusia untuk maju berlandaskan nilai-nilai yang tinggi dan
kehidupan berakhlak mulia (Bahri, 2022). Dalam konteks lembaga pendidikan
[slam, khususnya pesantren, pendidikan karakter menjadi inti dari proses

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 55



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

pembelajaran, bertujuan menciptakan insan yang tidak hanya berilmu tetapi juga
berakhlak mulia.

Pendidikan karakter tidak hanya berbicara tentang transfer pengetahuan,
tetapi juga tentang pembentukan perasaan moral yang mendalam dan perilaku
nyata yang mencerminkan nilai-nilai tersebut. Pendidikan karakter mencakup tiga
dimensi utama, yaitu pengetahuan (cognitive), perasaan (moral feeling), dan
perilaku (moral action). Selain itu, faktor-faktor seperti imitasi, identifikasi, sugesti,
simpati, dan empati disebut sebagai elemen penting yang memengaruhi
perkembangan karakter peserta didik (Zubaedi, 2017).

Dalam konteks Pendidikan Islam, Pondok Pesantren memiliki peran yang
sangat strategis dalam pembentukan karakter untuk melaksanakan nilai-nilai
agama Islam. Sebuah survey menunjukkan bahwa 78% siswa di lingkungan
berbasis agama, seperti pesantren memiliki tingkat kepercayaan diri dalam
melaksanakan nilai-nilai agama yang lebih tinggi dibanding siswa di sekolah umum
(Badan Pusat Statistik, 2022). Hal ini menunjukkan efektivitas lingkungan
pendidikan pesantren dalam membentuk karakter religius. Salah satu tujuan utama
pendidikan di pesantren adalah membentuk pribadi yang tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga baik dalam aspek spiritual dan moral. Program
orientasi santri baru di pesantren sering kali menjadi momen strategis untuk
menanamkan nilai-nilai karakter. Dalam program ini, nilai-nilai religius dan moral
diperkenalkan dan ditanamkan sebagai fondasi pembentukan karakter santri.

Berbagai teori telah menjelaskan pentingnya pendidikan karakter. Pemikiran
Al-Ghazali, seorang tokoh intelektual besar Islam, menawarkan perspektif yang
mendalam tentang pentingnya tasawuf dan akhlak dalam pendidikan. Al-Ghazali
memandang bahwa pendidikan tidak hanya bertujuan menghasilkan manusia yang
cerdas secara intelektual, tetapi juga yang mampu mengenal dirinya dan Tuhannya.
la menekankan pentingnya tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) sebagai kunci dalam
membangun karakter manusia (Yusliani, 2022). Pendekatan ini relevan dengan
tujuan program orientasi di pesantren, yang berupaya mengarahkan santri menuju
pengembangan spiritualitas dan moralitas sejak dini. Al-Ghazali menekankan
bahwa pendidikan karakter idealnya dimulai sejak dini melalui pendidikan agama
yang berkesinambungan (Hafijhin, 2018). Dengan pembiasaan yang baik sejak usia
muda, peserta didik akan memiliki sikap dan perilaku yang sesuai dengan norma-
norma religius serta peduli terhadap sesama.

Di sisi lain, pemikiran William James, seorang filsuf dan psikolog Barat dalam
bukunya “The Varieties of Religious Experience” menyoroti kaitan agama dengan
aspek psikologis individu. Menurut James, agama erat hubungannya dengan
pengalaman-pengalaman spiritual yang membentuk Kkeyakinan seseorang.

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 56



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

Perspektif ini menegaskan pentingnya pengalaman beragama sebagai bagian
integral dari pembentukan karakter dan kepribadian (Fadilah, 2021). Menurutnya,
pendidikan yang efektif adalah pendidikan yang mampu menciptakan kebiasaan-
kebiasaan baik melalui pengalaman langsung dan lingkungan yang kondusif.
Pendekatan James memberikan perspektif ilmiah tentang bagaimana pembentukan
karakter dapat dirancang secara sistematis melalui aktivitas-aktivitas rutin yang
terstruktur, sebagaimana terlihat dalam program orientasi santri.

Relevansi pemikiran Al-Ghazali dan William James dalam pendidikan
karakter memberikan dasar filosofis dan praktis yang saling melengkapi. Integrasi
antara nilai-nilai spiritual Islam yang diusung Al-Ghazali dan pendekatan psikologis
modern yang ditawarkan oleh James menjadi kerangka yang ideal dalam
mendesain program orientasi santri baru. Dengan memadukan kedua pemikiran
ini, program orientasi dapat menjadi sarana yang efektif untuk membentuk
karakter religius dan moral santri, sekaligus membangun kebiasaan baik yang
berkelanjutan.

Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri Pasuruan sebagai salah satu
lembaga pendidikan Islam, sangat menyadari pentingnya penanaman pendidikan
karakter dan budaya islami sejak dini dalam kehidupan santrinya. Program
orientasi santri baru merupakan salah satu upaya strategis yang dilakukan oleh
pondok pesantren untuk membantu santri baru menyesuaikan diri dengan
lingkungan pesantren yang penuh dengan aturan dan budaya yang khas. Proses
orientasi ini bukan hanya memperkenalkan mereka pada kehidupan pesantren,
tetapi juga menjadi sarana penting untuk membentuk karakter religius serta
kemampuan mereka dalam beradaptasi dengan lingkungan sosial yang ada.

Dalam hal ini, Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri telah melaksanakan
kegiatan oriantasi pesantren yang dikenal dengan istilah “Program Ta’aruf 40
Hari”. Program ini merupakan kegiatan pengenalan awal budaya pesantren yang
dilaksanakan oleh panitia Penerimaan Santri Baru (PSB) setiap tahunnya. Program
ini dilaksanakan selama kurun waktu 40 hari dalam rangka penanaman nilai-nilai
karakter religius, pengamalan ibadan amaliyah dan membangun kemandirian di
lingkungan pesantren sejak dini melalui berbagai kegiatan, seperti kelompok
belajar intensif ubudiyah, konseling santri baru, kelompok jama’ah shalat,
pembelajaran Al-Aurod Wal-Adzkar, pembinaan keterampilan AMB (Al-Yasini
Mencari Bakat), serta berbagai kegiatan spiritual dan sosial seperti pengajian,
pembinaan dan pelatihan penguatan karakter oleh pengurus dan pengasuh
pondok pesantren.

Kajian ini bertujuan untuk mengeksplorasi relevansi pemikiran Al-Ghazali
dan William James dalam konteks pendidikan karakter melalui program orientasi

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 57



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

santri baru. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoritis dan
praktis bagi pengembangan program orientasi di pesantren serta memperkaya
literatur pendidikan karakter berbasis nilai-nilai spiritual dan psikologis.

Penelitian terkait pendidikan karakter di pesantren telah banyak dilakukan
sebelumnya. (Mandasari et al, 2021) mngemukakan bahwa pendidikan Islam
tidak hanya berupaya menanamkan nilai-nilai karakter dalam rangka mencegah
perbuatan yang mencelakai diri sendiri dan orang lain. Akan tetapi bagaimana
nilai-nilai karakter ini dapat diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari
tanpa pribadinya terjerat oleh masalah finansial, kurangnya ilmu pengetahuan,
serta ketimpangan sosial budaya. Mulyadi (2020) dalam penelitianya tentang
efektivitas program orientasi santri dalam membentuk karakter religius.
menunjukkan bahwa kegiatan-kegiatan berbasis nilai Islam mampu meningkatkan
kesadaran spiritual santri baru. Selain itu, Wardani (2021) menyoroti pendekatan
psikologis dalam pembentukan karakter santri melalui aktivitas kelompok di
pondok pesantren. studi ini menekankan pentingnya interaksi sosial sebagai
bagian dari pembelajaran karakter. Namun penelitian yang membahas secara
eksplisit mengintegrasikan perspektif AL-Ghazali dan William James dalam analisis
pendidikan karakter, terutama dalam konteks program orientasi santri baru
seperti Ta’aruf 40 Hari masih sangat terbatas.

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi relevansi teori pendidikan
karakter Al-Ghazali dan William James dalam implementasi kegiatan orientasi
santri baru (Program ta’aruf 40 hari di Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri,
Pasuruan). Melalui penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
akademik dan praktis dalam pengembangan program pendidikan karakter di
pesantren.

B. Metode Penelitian

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis kualitatif
terhadap relevansi pemikiran Al-Ghazali dan William James dalam pendidikan
karakter melalui Program Ta’aruf 40 Hari yeng merupakan kegiatan orientasi
santri baru di Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri. Penelitian kualitatif
merupakan penelitian dengan hasil data deskriptif berkenaan kata-kata tertulis
ataupun lisan, serta pengamatan pada tingkah laku objek atau sasaran
penelitian (Tambak et al., 2020). Sumber data yang diperoleh peneliti pada
penelitian ini di antaranya yaitu Mu’allimah (pengajar) kelas santri baru Pondok
Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri, Pengurus Pondok, dan Panitia Penerimaan
Santri Baru (PSB). Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini di antaranya
adalah observasi, wawancara,dan dokumentasi (Ashari, S., Tamrin, M., & Musa,

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 58



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

2022). eknik analisa data yang digunakan ialah teknik analisa data deskriptif, di
antaranya yaitu reduksi data, deskripsi data, penyajian data, dan interpretasi
data. Data yang ada terlebih dahulu dihimpun lalu direduksi untuk menyaring
data-data yang relevan, dideskripsikan secara utuh data yang relevan tersebut,
dinarasikan dalam bentuk tulisan, lalu ditarik kesimpulan atas hasil penelitian
yang diperoleh (Ramdhan, 2021). Pengumpulan data dilakukan melalui studi
literatur, wawancara pengurus Pondok Pesantren yang terlibat, dan observasi
lapangan. Selain itu pengumpulan dokumen pendukung seperti jadwal kegiatan,
modul pembelajaran dan Laporan Pertanggung jawaban juga dilakukan. Data yang
diperoleh dianalisis menggunakan metode analisis tematik untuk mengidentifikasi
tema utama yang relevan dengan konsep pendidikan karakter dari dua perspektif
(Imam Al-Ghazali dan William James).

C. Hasil dan Pembahasan
1. Konsep Pendidikan Karakter Imam Al-Ghazali

Menurut Zainuddin, Al-Ghazali adalah seorah filosof dan seorang sufi yang
zuhud. Imam Al Ghazali adalah seorang ahli tasawuf pertama pada zamannya. la
pandai dalam beberapa ilmu pemahaman, diantaranya pakar ilmu ushul, ahli fiqih,
ahli teologi, pakar ideologi yang berani memecahkan seluruh ideologi
(Khoirurroziq, 2020) . Sebagai seorang tokoh muslim terkemuka, Abi Hamid Ibn
Muhammad Ibn Ahmad al-Ghazaliatau Imam Al-Ghazali memberikan perhatian
besar terhadap pendidikan, terutama dalam hal pendidikan karakter, dalam
berbagai karyanya, ia menekankan pentingnya pendidikan karakter sebagai
fondasi yang tidak boleh di abaikan dalam dunia Pendidikan. Al-Ghazali percaya
bahwa pendidikan karakter merupakan inti dari proses pembelajaran yang dapat
membentuk individu berakhlqul karimah dan berkepribadian mulia (Andika, &
Kusumawati, 2019).

Imam Al-Ghazali, sebagai seorang pendidik Muslim dan tokoh intelektual,
menekankan pentingnya pendidikan teladan dalam Islam. Dia memandang aspek
teladan sebagai hal yang sangat krusial bagi para pendidik. Al-Ghazali berpendapat
bahwa seorang siswa (salik) wajib memiliki guru atau mentor (mursyid dan
murabbi) yang dapat membantu mereka meninggalkan moral tercela dan
menggantinya dengan moral yang baik melalui pendidikan. Guru ini juga harus
mengajarkan sopan santun dan menunjukkan kepada siswa jalan kebenaran. Hal
ini dinyatakan dalam nasihatnya: "Ketahuilah! Adalah wajib bagi salik untuk
memiliki guru yang mengambil moral tercela dan menggantinya dengan pendidikan
dan menunjukkan kepada mereka jalan kebenaran”,

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 59



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

Pendidikan karakter menurut Al-Ghazali bukan sekedar mengajarkan
perbedaan antara benar dan salah kepada peserta didik, tetapi juga menanamkan
kebiasaan baik (habituation) (Marzuki, 2015)- Hal ini Ini sangat relevan dengan
tujuan program orientasi yang dirancang untuk membangun kebiasaan islami
dalam kehidupan santri sehari-hari. Penekanan pada pembentukan adab, seperti
ta’dzim kepada guru dan penggunaan bahasa krama inggil, merupakan wujud
nyata dari implementasi nilai-nilai Islam yang diajarkan oleh Al-Ghazali. Ini bisa
menjadi indikator dalam mengukur keberhasilan program Ta’aruf. Contoh
konkretnya seperti menunduk saat kyai atau bunyai lewat, serta adab atau tata
cara memperlakukan kitab, mencerminkan internalisasi nilai yang lebih mendalam
dibandingkan sekadar pemahaman teori. Kebiasaan ini juga menjadi bagian dari
budaya pesantren yang memperkuat karakter religius santri. Sebagaimana dengan
konsep pendidikan karakter yang ditawarkan oleh Al-Ghazali dalam Kitab Ayyuhal
Walad lebih menekankan pada bagaimana seorang muslim atau hamba
berperilaku. Hal ini mencakup sikap terhadap Tuhan, diri sendiri, orang lain, dan
lingkungan sekitarnya (Khoirurroziq, 2020). Untuk itu, guru sangat perlu
menanamkan kebiasaan perilaku yang baik (akhlaqul karimah) kepada muirid.
Dengan pembiasaan ini, diharapkan peserta didik tidak hanya memahami, tetapi
juga merasakan dan terdorong untuk melakukan kebaikan.

Dalam Kitab Ayyuhal Walad, Imam Al-Ghazali mengelompokkan pendidikan
karakter menjadi dua kategori utama, yaitu nilai individu dan nilai sosial (kolektif).
Nilai individu mencakup aspek religiusitas, yaitu sikap dan perilaku yang taat
dalam menjalankan ajaran agama yang dianut. Nilai ini melibatkan hubungan
makhluk dan Sang Khaliq (Pencipta) yang terwujud dalam kesalihan batin serta
tampak dalam ibadah dan kehidupan sehari-hari (Zubaedi, 2017). Dalam konteks
program orientasi pesantren, nilai ini diterapkan melalui pembiasaan kepada
santri baru pondok pesantren terpadu al-yasini seperti pengajian kitab Akhlaq lil
Banat dan kitab-kitab kuning lainnya yang mengajarkan adab dan akhlak mulia,
pembelajaran al-aurod wal adzkar setiap selesai shalat berjamaah untuk
memperkuat hubungan spiritual, serta pembiasaan membaca dan menghafal Al-
Qur'an yang mencerminkan kesalihan pribadi dalam kehidupan sehari-hari.
Melalui pendidikan karakter yang terintegrasi dalam kegiatan pembelajaran Al-
Qur’an, anak-anak dapat berkembang menjadi insan yang memiliki adab Islami
yang baik dan memahami nilai-nilai ukhuwah dalam Islam (Sari et al., 2020).

Sementara itu, Nilai sosial mencakup sikap peduli sosial, tanggung jawab,
kerja keras, dan penghargaan terhadap prestasi. Nilai ini bertujuan untuk
membentuk individu yang dapat berperan positif dan produktif dalam masyarakat
(Zubaedi, 2017). Hal ini diwujudkan dalam tanggung jawab piket kamar dan

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 60



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

kebersihan lingkungan, yang menanamkan nilai kerja sama dan gotong royong,
serta kewajiban menjaga kebersihan pribadi sebagai implementasi dari hadits,
“Kebersihan adalah sebagian dari iman.” Kehidupan pesantren yang penuh dengan
kebersamaan juga mengajarkan santri untuk saling menghormati dan membantu,
menciptakan ukhuwah Islamiyah yang kuat. Kombinasi dari nilai individu dan
sosial ini bertujuan membentuk insan kamil yang tidak hanya taat kepada Allah,
tetapi juga mampu berperan positif dalam masyarakat. Dengan pendekatan ini,
budaya pesantren menjadi medium yang efektif dalam menginternalisasi nilai-nilai
karakter seperti yang diungkapkan oleh Imam Al-Ghazali.

Pendidikan akhlak atau karakter dalam konsep Al-Ghazali tidak hanya
terbatas pada teori yang bersifat mendasar, tetapi mencakup dimensi keutamaan
pribadi yang melibatkan akal, perilaku, dan tindakan individu dalam masyarakat.
Al-Ghazali membagi pendidikan akhlak menjadi 3 dimensi utama (Wibowo, 2020):

1) Dimensi Diri: Hubungan individu dengan dirinya sendiri dan Tuhan.
Dimensi ini menekankan pembenukan kesadaran diri dan kepatuhan
kepada Tuhan sebagai fondasi akhlak.

2) Dimensi Sosial: Dimensi ini mencakup hubungan individu dengan
masyarakat, pemerintah., dan pergaulan dengan sesama. Dalam konteks
ini, pendidikan akhlak menurut Al-Ghazali bertujuan membentuk
individu yang mampu berperilaku baik dalam kehidupan sosialnya.

3) Dimensi Metafisik: Dimensi ini terkait dengan akidah dan keyakinan
dasar yang menjadi pegangan individu. Dimensi metafisik menekankan
pentingnya landasan spiritual yang kuat agar akhlak yang terbentuk
tidak hanya terikat pada aspek duniawi tetapi juga pada keyakinan yang
mendalam.

2. Teori Karakter William James

Berbeda dengan penganut reduksionisme yang melihat pengalaman dan
apresiasi agama semata-mata sebagai fakta sosial (Pals, 1996). William James
membawa perspektif baru dalam memahami agama. Menurut Yakobus, agama erat
kaitannya dengan gejala psikologis dan pengalaman batin seseorang. Ia
memandang agama sebagai wadah spiritualitas yang perlu dipelajari lebih dalam
dari perspektif pengalaman individu. Perspektif ini menekankan bahwa
pengalaman keagamaan bukan hanya fenomena sosial yang dapat dijelaskan
secara struktural, tetapi juga sebagai manifestasi dari proses psikologis yang unik
bagi setiap individu (Fadilah, 2021).

Hal ini terlihat dalam pembiasaan shalat berjamaah yang dirancang khusus
bagi santri baru dengan membentuk kelompok jamaah terpisah dari santri lama

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 61



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

dan menyediakan tempat yang berbeda selama masa orientasi pesantren
berlangsung (40 hari). Pendekatan ini memberikan ruang bagi santri baru untuk
beradaptasi secara bertahap dengan suasana pesantren, tanpa tekanan langsung
dari ritme ibadah santri senior.

Selain itu, pembiasaan shalat sunnah seperti mujahadah dan dhuha menjadi
bagian penting dalam menanamkan kedisiplinan spiritual. Dengan jadwal kegiatan
pesantren yang padat, santri baru dilatih untuk mampu mengimbangi aktivitas
mereka sambil belajar istigamah dalam menjalankan ibadah. Proses ini tidak
hanya menguatkan kedekatan mereka dengan Allah, tetapi juga membantu
membentuk pola pikir dan kebiasaan baru yang mendukung pengembangan
karakter religius. Pengalaman ini menunjukkan bahwa adaptasi spiritual yang
dilakukan dengan pendekatan bertahap dan penuh pendampingan mampu
menjadi sarana efektif untuk membangun keseimbangan antara tuntutan agama,
psikologis, dan sosial dalam kehidupan santri baru.

William James dalam teorinya tentang psikologi agama membedakan
perilaku beragama menjadi dua bentuk utama. Agama Institusional (Institutional
Religion) dan agama pribadi (Personal Religion) (Fadilah, 2021). Agama
Institusional adalah bentuk perilaku agama yang duiwujudkan melalui lembaga,
organisasi, sekte dan struktur sosial. Bentuk ini menekankan pada aspek kolektif
dalam praktik beragama, termasuk aturan, ritual, dan norma yang dijalankan
secara bersama dalam lembaga atau komunitas. Sebaliknya, agama pribadi adalah
pengalaman spiritual yang mendalam dan sangat bersifat individu. Agama pribadi
lebih menekankan pada penghayatan batiniyah dan pengalaman spiritual yang
tidak selalu terikat pada aturan atau struktur formal dari institusi agama.

Menurut William James, pengalaman spiritual seseorang hanya dapat
sepenuhnya dipahami oleh individu yang mengalaminya secara langsung. Namun,
James mengidentifikasi empat karakteristik utama sebagai indikator pengalaman
keagamaan yang khas (Zakiy, 2023):

1. Tidak Bisa Diungkapkan (Ineffability): Pengalaman keagamaan yang
bersifat mistik sering kali tidak dapat diekspresikan dengan kata-kata.
Seseorang yang mengalaminya akan kesulitan untuk menggambarkan
pengalaman tersebut secara jelas kepada orang lain. Dalam kehidupan
santri baru di pesantren, contoh ini dapat ditemukan saat mereka pertama
kali merasakan kekhusyukan dalam shalat berjamaah atau dzikir bersama,
terutama dalam suasana hening seperti mujahadah malam hari. Meski sulit
untuk dijelaskan, pengalaman tersebut meninggalkan kesan mendalam
dalam hati mereka. Bagi sebagian santri, momen ini menjadi titik awal

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 62



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

transformasi spiritual yang hanya bisa dipahami melalui perasaan, bukan
kata-kata.

2. Memiliki Kualitas Noetik: Pengalaman keagamaan memberikan wawasan
atau pemahaman mendalam yang melampaui rasionalitas biasa. Ini
mencakup pengetahuan yang terasa seperti pencerahan intuitif, yang tidak
bisa dicapai melalui logika atau analisis intelektual. Hal ini dapat terjadi
ketika santri baru mempelajari makna mendalam dari ayat Al-Qur'an atau
hadits yang dibahas dalam pengajian. Misalnya, pemahaman tentang
konsep ikhlas dan sabar sering kali hadir sebagai pencerahan batin ketika
mereka menghadapi tantangan awal seperti rindu keluarga atau kesulitan
beradaptasi dengan disiplin pesantren. Pengalaman ini tidak hanya
meningkatkan wawasan spiritual, tetapi juga memperkuat keyakinan
mereka terhadap ajaran agama.

3. Transien (Sementara): Pengalaman ini bersifat sementara dan tidak
bertahan lama, biasanya sekitar setengah hingga dua jam sebelum individu
kembali ke keadaan normal. Meski singkat, pengalaman ini membawa
dampak yang signifikan bagi mereka yang mengalaminya. Misalnya sat
santri baru dapat merasakan kedamaian luar biasa setelah shalat tahajud
berjamaah. Meski perasaan itu tidak bertahan lama, efeknya dapat
memotivasi mereka untuk terus berusaha istigamah dalam ibadah malam.
Momen ini juga memberikan energi spiritual yang memperkuat semangat
mereka menjalani aktivitas padat di pesantren.

4. Merasa Berada di Luar Kontrol (Passivity): Individu yang mengalami
pengalaman keagamaan sering merasa bahwa pengalaman tersebut bukan
hasil dari usaha pribadi, melainkan anugerah dari Tuhan. Ego mereka
seakan melebur, dan mereka merasa pengalaman itu datang dari luar
kendali diri mereka. Contohnya, saat santri baru mengikuti muhasabah di
akhir pekan, mereka mungkin merasa tergerak untuk menangis tanpa tahu
alasannya. Perasaan tersebut sering kali diartikan sebagai bentuk sentuhan
spiritual dari Allah, yang menguatkan kesadaran mereka tentang dosa-dosa
masa lalu dan niat untuk menjadi pribadi yang lebih baik. Dalam momen
seperti ini, ego mereka seolah melebur, dan mereka merasa pengalaman itu
adalah bukti kasih sayang Allah kepada mereka.

3. Program Ta’aruf 40 Hari Di Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri
Pasuruan

Program Ta’aruf 40 hari adalah salah satu tradisi unggulan Pondok Pesantren

Terpadu Al-Yasini yang dirancang khusus untuk membantu santri baru

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 63



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

beradaptasi dengan lingkungan pesantren. Program ini menjadi gerbang awal bagi
santri baru untuk mengenal lebih dekat kehidupan pesantren, mulai dari nilai-nilai
religius, budaya pesantren, hingga pola interaksi sosial yang mengedepankan
ukhuwah Islamiyah (Tim Kesekretariatan Panitia PSB Pondok Pesantren Tepadu
Al-Yasini, 2023).

Tujuan dilaksanakannya Program ini adalah untuk memberikan penguatan
karakter religus dan memberikan fondasi keimanan yang kokoh melalui
pembiasaan ibadah dan nilai-nilai keislaman. Selain itu melalui program ini
diharapkan dapat melatih santri baru untuk mandiri dalam mengelola waktu,
menyelesaikan tugas, dan menghadapi tantangan kehidupan pesantren serta
beradaptasi dengan lingkungan baru baik dari segi akademik maupun spiritual.

Tabel 1 Jadwal Kegiatan Santri Baru Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini Putri

Tahun 2024
No Waktu Kegiatan Tempat

03.00-04.00 Mujahadah Bersama Asrama

04.00-05.00 Jama’ah Sholat Subuh Khusus Santri Aula 5
Baru, Pembacaan Yasin dan Dzikir
Ba’'da subuh

05.00-06.00 Pengajian Kitab bersama Bunyai Hj. Musholla Timur
Chanifah

06.00-08.00 Mandi, Sarapan, sholat duha Asrama
berjama’ah dan Persiapan Masuk
Kelas Ubudiyah

08.00-10.00  Kelas Intensif Ubudiyah Aula 1-4

10.00-12.00 Istirahat Kamar

12.00-14.00  Jama’ah Sholat Dzuhur dan Musholla
Persiapan Masuk Madin

14.00-16.00 Madrasah Diniyah (Metode Kelas Masing-
Percepatan Baca Kitab Al-Miftah lil Masing
Ulum Sidogiri)

16.00-17.15 Mandi, Makan dan Jama’ah Sholat Kamar, Musholla
Ashar

17.15-17.50 Pembacaan Ratibul Haddad, Aula 5
Istighosah dan Hizib Khofi

17.50-18.30 Jama’ah Sholat Maghrib, Pembacaan Aula 5
Dzikir dan Surah Wagi’ah

18.30-19.30 Pembinaan Al-Qur’an Aula 5

19.30-20.00 Jama’ah Sholat Isya’, Pembacaan Aula 5
Surah Al-Mulk dan Jam’iyyah
Muballighoh

20.00-21.00 Kursus LPBA Bahasa Arab dan Aula 1

bahasa Inggris

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025

64



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

21.00-22.00 Jam Belajar Asrama Asrama
22.00-03.00 Istirahat Kamar

Kegiatan Ta'aruf santri dimulai sejak bangun sampai istirahat malam. Khusus
hari Jum’at siang santri baru melaksanakan kegiatan ziyaroh magbaroh para
muassis pesantren. Selain itu, setiap hari senin ba’da maghrib juga diadakan
pengajian kitab Akhlaq Lil Banat yang dilaksanakan di asrama dan diisi oleh
Ustadzah (Murobbiyah). Selama masa Ta’aruf berlangsung santri baru juga
mendapat jadwal pembinaan keterimpilan AMB (Al-Yasini Mencari bakat) oleh
bidang K20 (Kesenian, keterampilan dan Olahraga) dimana santri baru
diperbolehkan untuk memilih kegiatan sesuai minat dan bakat mereka. Selain itu
terdapat agenda Senam santri, Outbond dan ajang perlombaan seperti lomba
jasmani dan yel-yel kelompok yang dilaksanakan saat penutupan kegiatan
orientasi pesantren. Nantinya program ta’aruf 40 hari akan diakhiri dengan
“Malam Inagurasi santri Baru” yang dilaksanakan untuk membaiat bahwa santri
baru telah berhasil melaksanakan seluruh rangkaian orientasi dengan baik dan
telah resmi menjadi bagian dari santri yang sesungguhnya.

Namun demikian, masih terdapat hambatan dalam pelaksanaan program
orientasi pesantren. Diantaranya adalah santri baru mulai merasakan ketidak
nyamanan tinggal di pesantren, alasanya bermacam-macam mulai dari jadwal
kegiatan yang cukup padat, penyesuaian diri dengan lingkungan baru, dan rindu
terhadap keluarga di rumah menimbulkan rasa tidak betah dengan kehidupan
pondok pesantren. Akibatnya beberapa santri kerap kali menangis minta pulang
dan menelpon orang tua dengan alasan sakit dan minta dijemput.

Konsep pendidikan karakter yang ditawarksn Imam Al-ghazali dalam Kitab
Ayyuhal Walad menekankan pada pembentukan sikap dan karakter seorang
muslim dalam menjalani kehidupan. Karakter ini mencakup bagaimana seorang
hamba berperilaku terhadap Tuhan, diri sendiri, orang lain, dan lingkungan sekitar
(Bahri, 2022). Pandangan ini relevan dengan esensi pendidikan karakter, yang
tidak hanya berfokus pada pengetahuan tentang apa yang benar dan salah tetapi
juga pada proses pembiasaan (habituation) untuk melakukan kebaikan.

Program Ta’aruf 40 Hari di Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini memiliki
relevansi yang kuat dengan konsep pendidikan karakter menurut perspektif Al-
Ghazali. Dalam pandangan Al-Ghazali, pendidikan bertujuan untuk
menyempurnakan akhlak manusia, membentuk jiwa yang suci, dan mendekatkan
diri kepada Allah SWT. Hal ini sejalan dengan nilai-nilai yang ditanamkan melalui
pembiasaan ibadah amaliyah dan fi'liyah selama masa ta’aruf (40 hari) yang
dirancang untuk membangun karakter religius dan kemandirian santri baru.

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 65



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

Melalui pendidikan karakter, santri baru diharapkan tidak hanya mengetahui
nilai-nilai baik, tetapi juga mampu merasakannya secara emosional dan
melaksanakannya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, tujuan
pendidikan karakter memiliki keselarasan dengan pendidikan akhlak atau
pendidikan moral, yang keduanya bertujuan untuk membentuk individu yang
memiliki kepribadian mulia dan integritas yang kuat (Wibowo, 2020). Relevansi
Pendidikan Karakter Menurut Al-Ghazali dengan Program Ta’aruf:

1. Tazkiyatun Nafs dalam Ta’aruf

Program ini menekankan pembentukan jiwa santri baru melalui aktivitas
keagamaan, seperti shalat berjamaah khusus untuk satri baru, pembelajaran Al-
Aurod wal Adzkar dalam sholat, kajian keislaman seperti pembelajaran kitab fikih,
dan hafalan doa. Aktivitas ini membantu santri untuk mendekatkan diri kepada
Allah dan menyucikan hati dari sifat buruk.

2. Pembiasaan Praktik Ibadah

Selama 40 hari, santri baru dibimbing untuk membiasakan ibadah dengan
tertib dan istigamah pembiasaan shalat-shalat sunnah rawatib, tahajud, dhuha dan
shalat tepat waktu, membaca Al-Qur’an, dan berzikir. Selain itu santri baru juga
dibekali dengan pembelajaran ubudiyah dan fikih dasar melaui kelas intensif dan
pengajian kitab kuning. Pembiasaan ini mencerminkan pandangan Al-Ghazali
bahwa ibadah adalah kunci untuk mendidik jiwa dan membangun hubungan yang
kuat dengan Sang Pencipta.

3. Akhlaq Karimah melalui Interaksi Sosial

Program ini juga mendorong santri untuk berperilaku baik dalam kehidupan
sehari-hari, seperti akhlak yang baik kepada guru, cara memulyakan kitab (ilmu),
membantu sesama santri ketika pelaksanaan piket, dan menjaga kebersihan
lingkungan melaului ro’an (kerja bakti). Nilai-nilai ini sesuai dengan konsep akhlak
mulia menurut Al-Ghazali, yang menekankan pentingnya hubungan harmonis
antara manusia.

Nilai-nilai karakter ini juga sejalan dengan pendapat William james yang
mengatakan bahwa agama sebagai wadah spiritualitas yang perlu dipelajari lebih
dalam dari perspektif pengalaman individu (personal). Artinya pengalaman
keagamaan bersifat individual dan emosional, menjadikannya sebagai elemen
penting dalam pembentukan karakter dan kehidupan spiritual seseorang.

Dalam Program Ta’aruf 40 hari, santri baru diajak untuk merasakan
pengalaman spiritual secara langsung melalui pembiasaan ibadah seperti shalat
berjamaah, membaca Al-Qur'an, dan dzikir. Kegiatan ini memungkinkan santri
untuk menemukan makna religiusitas secara personal, sebagaimana James
menekankan pentingnya pengalaman individu dalam agama.

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 66



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

Masa awal kehidupan di pesantren seringkali menjadi tantangan bagi santri
baru. Program Ta’aruf menyediakan ruang bagi santri untuk mengembangkan
ketahanan psikologis melalui nilai-nilai agama, yang memberikan mereka rasa
tenang, percaya diri, dan semangat menjalani hari-hari di pesantren. Hal ini sesuai
dengan gagasan James bahwa agama dapat menjadi sumber kekuatan dalam
menghadapi kesulitan.

D. Simpulan

Program Ta’aruf 40 Hari di Pondok Pesantren Terpadu Al-Yasini merupakan
upaya strategis dalam membangun karakter religius dan kemandirian santri baru.
Melalui rangkaian kegiatan terstruktur yang mencakup pembiasaan ibadah,
pembentukan akhlak mulia, dan penguatan nilai-nilai kedisiplinan, program ini
berhasil menciptakan lingkungan adaptif yang mendukung transformasi karakter
secara holistik. Relevansi program ini tidak hanya tercermin dari perspektif
pendidikan karakter menurut Al-Ghazali, yang menekankan tazkiyatun nafs,
pembiasaan ibadah, dan akhlak karimabh, tetapi juga dari pandangan William James
yang melihat pengalaman religius sebagai proses personal yang memperkuat
spiritualitas individu. Kombinasi antara pendekatan keislaman dan psikologi
modern ini menjadikan program Ta’aruf sebagai model pendidikan berbasis
spiritualitas yang mampu membentuk santri menjadi individu religius, mandiri,
dan tangguh.

Dengan demikian, program ini tidak hanya membantu santri baru
beradaptasi dengan lingkungan pesantren, tetapi juga menjadi sarana efektif untuk
menanamkan nilai-nilai kehidupan yang berkelanjutan. Temuan ini membuka
peluang untuk mengembangkan model serupa di lembaga pendidikan berbasis
agama lainnya sebagai langkah strategis dalam membangun generasi berkarakter
unggul.

Daftar Rujukan

Andika, & Kusumawati, I. (2019). Implementasi Pemikiran Imam Al-Ghazali tentang
Pendidikan Karakter. 10(2), 1-11.

Anwar, S., & T. (2023). The Relevance of Ibnu Miskawaih’s Educational Thought to
the Present Moral Education Curriculum. GNOSI: An Interdisciplinary Journal of
Human Theory and Praxis, 6(1), 138-150.

Ashari, S.,, Tamrin, M. & Musa, M. (2022). ANALISIS PERILAKU SOCIAL
DISTANCING TERHADAP PENDIDIKAN KARAKTER SISWA DALAM AKTIFITAS
PEMBELAJARAN. Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Manajemen Pendidikan

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 67



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

Islam, 1(2), 1-9.
Badan Pusat Statistik. (2022). Survei Pendidikan Berbasis Agama.

Bahri, S. (2022). Pendidikan Akhlak Anak dalam Perspektif Imam Al-Ghazali. At-
Tadzkir: Islamic Education Journal, 1(1), 23-41.
https://doi.org/10.59373/attadzkir.v1il.6

Fadilah, G. (2021). Antara Mimpi Dan Validasi: Analisis Pengalaman Keagamaan
Syekh Sholahuddin Fakhry Perspektif William James. Jurnal Perspektif, 5(1),
99. https://doi.org/10.15575/jp.v5i1.118

Hafijhin, M. (2018). Konsep Pendidikan Karakter Anak Menurut Imam Al-Ghazali
Dalam Kitab Ayyuha Al-Walad. Al-Falah: Jurnal Ilmiah Keislaman Dan
Kemasyarakatan, 18(1), 30-57. https://doi.org/10.47732 /alfalahjikk.v18i1.53

Khoirurroziq, A. (2020). Pendidikan Karakter Dalam Kitab Ayyuhal Walad Karya
Imam Al - Ghazali.

Mandasari, Y., Ahmad, A., Yulianti, N., Sufanti, M., & Rahmawati, L. E. (2021).
Penguatan Pendidikan Karakter Profetik melalui Optimalisasi Peran Taman
Pendidikan Al-Quran di Sumberjatipohon, Grobogan. Buletin KKN Pendidikan,
3(1), 100-106. https://doi.org/10.23917 /bkkndik.v3i1.14549

Marzuki. (2015). Pendidikan Karakter Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Muhammad Saiful Islam. (2018). Education Discovery “Episode” Ki Hajar
Dewantara. Pustaka Taman I[Imu.

Mujiburrahman, M., & Farugq, U. (2021). Pendidikan Karakter Qur’Ani Reaktualisasi
Pendidikan Karakter Qur’Ani (Sejarah Dan Tantangan Pendidikan Islam Di Era
Global). Ahsana Media, 7(02), 01-10.
https://doi.org/10.31102 /ahsanamedia.7.02.2021.01-10

Mulyasa, H. E. (2022). Manajemen pendidikan karakter. Bumi Aksara.
Pals, D. L. (1996). Seven Theories of Religion. New York : Oxford University Press.
Ramdhan, M. (2021). Metode Penelitian. Cipta Media Nusantara.

Sari, L. E.,, Rahman, A., & Baryanto, B. (2020). Adab kepada Guru dan Orang Tua:
Studi Pemahaman Siswa pada Materi Akhlak. Edugama: Jurnal Kependidikan
Dan Sosial Keagamaan, 6(1), 75-92.
https://doi.org/10.32923 /edugama.v6il.1251

Tambak, S., Ahmad, M., Sukenti, D., & Abd. Ghani, A. R. bin. (2020). Profesionalisme
Guru Madrasah: Internalisasi Nilai Islam dalam Mengembangkan Akhlak

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 68



Eny Maria Qonita & Akhmad Nurul Kawakip

Aktual Siswa. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah, 5(2), 79-96.
https://doi.org/10.25299 /al-thariqah.2020.vol5(2).5885

Tim Kesekretariatan Panitia PSB Pondok Pesantren Tepadu Al-Yasini. (2023).
Laporan Pertanggung Jawaban (LPJ]) Panitia Penerimaan Santri Baru.

Wibowo, A. H. (2020). Relevansi Pendidikan Karakter dalam Perspektif Filsafat Al-
Ghazali. Al-Ijaz : Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah Dan Keislaman, 2(2), 150-
160. https://doi.org/10.53563/ai.v2i2.42

Yusliani, H. (2022). 1900-5051-1-Pb. 1, 721-740.
https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.1900

Zakiy, A. (2023). Teori Ragam Pengalaman Keagamaan William James: Sebuah
Aplikasi terhadap Pengalaman Spiritual Pendiri Paguyuban Sumarah. Yasin,
4(1), 8-21. https://doi.org/10.58578/yasin.v4i1.2219

Zubaedi. (2017). Strategis taktis pendidikan karakter : (untuk PAUD dan Sekolah).
Rajawali Pers.

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 69



