JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam

Volume 9 Nomor 1 Tahun 2025
Print ISSN : 2597-4807
Online ISSN 1 2622-1942

IMPLEMENTASI METODE HALAQAH DALAM PEMBELAJARAN FIQIH SANTRI
DI MA'HAD AL-JAMI'AH UIN RADEN INTAN LAMPUNG

Muhammad Fadhlil, Listiyani Siti Romlah?, Umi Hijriyah3, Sa’idy 4,
Erni Yusnita®, Baharudin®
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia
e-mail: ululfadhli60@gmail.com}, listivanisiti@radenintan.ac.id?,
umihijrivah@radenintan.ac.id3, saidy@radenintan.ac.id4, erni@radenintan.ac,id>,
baharudinpgmi@radenintan.ac.id®

Abstract

The halaqah method is known as an effective traditional approach in teaching
religious knowledge, especially in Islamic boarding schools, because it allows direct
interaction between students and ustadz in an in-depth discussion atmosphere. This
study aims to examine the implementation of the halagah method in figh learning at
Ma’had Al-Jami’‘ah UIN Raden Intan Lampung and identify its challenges and
strengths. This study uses a qualitative methodology and is categorized as descriptive
research, collecting data through observation, interviews, and documentation. The
subjects of the study are students and teachers at Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan
Lampung who participate in figh learning using the halagah method. The results of
the study show that the halagah method improves students’ understanding of figh
material, especially in daily worship practices. Some of the challenges faced include
time constraints and variations in the educational backgrounds of students. However,
this method is considered effective in building the personality and skills of students in
understanding fiqgh in depth. These findings are expected to serve as a reference for the
development of the halaqah method in other religious educational institutions.

Keywords: Halagah Method; Figh Learning; Ma'had Al-Jami'ah.
Abstrak

Metode halaqah dikenal sebagai pendekatan tradisional yang efektif dalam
mengajarkan ilmu agama, terutama dalam lingkungan pesantren, karena
memungkinkan interaksi langsung antara santri dan ustadz dalam suasana diskusi
yang mendalam. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana implementasi
metode halaqah dalam pembelajaran figih di Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan
Lampung serta mengidentifikasi tantangan dan keunggulannya. Penelitian ini
menggunakan metodologi kualitatif yang digunakan, penelitian termasuk dalam
kategori  penelitian deskriptif, dengan mengumpulkan data melalui observasi,
wawancara, dan dokumentasi. Subjek penelitian adalah santri dan pengajar di
Ma’had Al-Jami‘ah UIN Raden Intan Lampung yang berpartisipasi dalam
pembelajaran fiqgih menggunakan metode halaqah. Hasil penelitian menunjukkan

JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam
Print ISSN : 2597-4807 ; Online ISSN : 2622-1942


mailto:ululfadhli60@gmail.com1
mailto:listiyanisiti@radenintan.ac.id2
mailto:%20umihijriyah@radenintan.ac.id3
mailto:%20umihijriyah@radenintan.ac.id3
mailto:saidy@radenintan.ac.id4
mailto:erni@radenintan.ac,id5
mailto:%20baharudinpgmi@radenintan.ac.id6
mailto:%20baharudinpgmi@radenintan.ac.id6

Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,
Erni Yusnita & Baharudin

bahwa metode halagah meningkatkan pemahaman santri terhadap materi fiqih,
terutama dalam praktik ibadah sehari-hari. Beberapa kendala yang dihadapi meliputi
keterbatasan waktu dan variasi latar belakang pendidikan santri. Namun, metode ini
dinilai efektif dalam membangun kepribadian dan keterampilan santri dalam
memahami fiqih secara mendalam. Temuan ini diharapkan dapat menjadi acuan bagi
pengembangan metode halagah dalam institusi pendidikan agama lainnya.

Kata Kunci: Metode Halaqah; Pembelajaran Fiqih; Ma’had Al-Jami’ah.

Received: Revision: Publication:
November 01th 2024 December 10th 2024 February 10th 2025

A. Pendahuluan

Secara historis, pesantren adalah lembaga pendidikan tertua dan merupakan
produk budaya di Indonesia (Mashuri et al., 2023; N. A. Nasution, 2020; Rahman,
2024; F. Rohman, 2022). Selain telah berhasil membina dan mengembangkan
kehidupan beragama di Indonesia, pesantren juga mendidik moral  generasi
bangsa serta mengambil peran dalam menanamkan rasakebangsaan dan
dalam usaha mencerdaskan kehidupan bangsa (A. Rohman et al., 2023).

Pendidikan di pesantren tidak bisa dilepaskan dari sumber materi ajar
dan model pembelajaranya yang sudah diterapkan selama puluhan tahun. Sumber
materi yang diajarkan di pesantren adalah al-Qur’an, al-Hadits, Figih melalui kitab
kuning yang merupakan karya para ulama’ terdahulu (Mardiyah et al., 2022;
Wahyono, 2017). Dalam agama Islam proses pendidikan berlangsung secara
kontinyu yaitu berkelanjutan bahkan di gambarkan bahwa pendidikan berlangsung
sepanjang hayat manusia (Wahyono, 2019; Wiguna et al.,, 2019). Pendidikan di
pesantren yang berada perguruan tinggi dinamakan Ma’had Al-Jami’ah. Ma'had Al-
Jami'ah yang berada di UIN Raden Intan Lampung adalah salah satu institusi
pendidikan Islam yang mengimplementasikan metode halagah dalam pengajaran
figih melalui referensi kitab kuning. Metode halagah ini dikenal sebagai pendekatan
tradisional yang efektif dalam mengajarkan ilmu agama, terutama dalam lingkungan
pesantren, karena memungkinkan interaksi langsung antara santri dan ustadz
dalam suasana diskusi yang mendalam (As’ ad & Slamet, 2023). Dengan metode ini,
santri dapat belajar secara aktif dan memperoleh pemahaman yang lebih
komprehensif terkait ajaran Islam, terutama dalam bidang fiqih.

Dalam sejarah pendidikan Islam, halagah merupakan model pembelajaran
yang telah diterapkan sejak masa Rasulullah SAW (Faishol et al., 2021; Utami et al,,
2024). Nabi Muhammad SAW menggunakan halagah di Masjid Nabawi sebagai
sarana pengajaran kepada para sahabat, di mana beliau duduk di tengah dan para

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 84



Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,
Erni Yusnita & Baharudin

sahabat mengelilinginya untuk mendengarkan dan berdiskusi tentang ajaran Islam.
Metode ini kemudian berkembang menjadi sistem pendidikan yang diterapkan di
berbagai pesantren di dunia Islam, termasuk di Indonesia.

Ma’had Al-Jami’ah mengintegrasikan model pembelajaran pesantren ke dalam
lingkungan akademik universitas. Namun, penerapan metode halaqah di institusi ini
menghadapi tantangan tersendiri, terutama karena latar belakang mahasiswa yang
beragam dan tidak semua memiliki pengalaman belajar di pesantren sebelumnya
(Nasution, 2022). Semua hal ini masih menjadi hambatan signifikan dalam
mengoptimalkan hasil Implementasi metode halagah dalam pembelajaran figih
santri.

Kajian Literatur menunjukan beberapa penelitian sebelumnya telah mengkaji
efektivitas metode halagah dalam berbagai konteks pendidikan Islam. Nasution
(2022) dalam penelitiannya tentang halagah di Pesantren Ummi Kalsum
Gunungsitoli menemukan bahwa metode ini efektif dalam membentuk karakter
religius santri (R. Nasution, 2022). Sedangkan dalam penelitian ini menitik beratkan
pada pemahaman fiqih santri dalam praktik ibadah sehari-hari.

Namun, penelitian Yazid et al. (2023) tentang pembelajaran figih dengan
metode demonstrasi menunjukkan bahwa meskipun halaqah efektif dalam diskusi
mendalam, metode demonstrasi lebih membantu dalam aspek praktik ibadah. Hal
ini menunjukkan bahwa metode halagah masih memiliki keterbatasan dalam
penyampaian materi yang bersifat praktis (Yazid et al., 2023).

Di sisi lain, penelitian (Mashuri et al., 2023)dan Rohman & Muhtamiroh (2022)
menyoroti pentingnya inovasi dalam metode pembelajaran pesantren (A. Rohman
& Muhtamiroh, 2022). Mereka berpendapat bahwa integrasi teknologi dalam
halagah dapat meningkatkan efektivitas pembelajaran, terutama di lingkungan
akademik yang lebih modern seperti Ma’had Al-Jami’ah.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana implementasi metode
halagah dalam pembelajaran figih di Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan Lampung
serta mengidentifikasi tantangan dan keunggulannya. Penelitian ini juga bertujuan
untuk memberikan rekomendasi dalam pengembangan metode halagah agar lebih
efektif dan relevan dalam konteks pendidikan modern.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif deskriptif yang merupakan bagian
dari metode penelitian lapangan (Field Research). Penelitian deskriptif bertujuan
untuk menggambarkan subjek penelitian berdasarkan data yang diperoleh dari
kelompok subjek yang diteliti, guna menguji hipotesis(Zakariah et al., 2020). Dalam
metode penelitian kualitatif deskriptif, ada langkah-langkah khusus yang harus

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 85



Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,
Erni Yusnita & Baharudin

diikuti. Pertama, mengidentifikasi masalah yang ingin diteliti. Kemudian, Tahap ini
dimulai dengan pengumpulan semua informasi yang ada di lokasi penelitian,
dengan menggunakan teknik observasi, wawancara dan dokumentasi(Bulian &
Jambi, 2018). Subjek penelitian ini meliputi Ustadz/Ustadzah, Mu’alim/Mu’allimah
dan Santri. Teknik pengumpulan data menggunakan observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Analisis data dilakukan melalui reduksi data, display data, dan
pengambilan kesimpulan. Sedangkan pengecekan keabsahan data melalui
triangulasi teknik dan triangulasi sumber.

C. Hasil dam Pembahasan
1. Implementasi Metode Halagah dalam Pembelajaran Fiqih

Hasil penelitian menunjukkan bahwa metode halagah yang diterapkan di
Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan Lampung memiliki efektivitas yang cukup tinggi
dalam meningkatkan pemahaman santri terhadap fiqih. Berdasarkan observasi
yang dilakukan dalam beberapa sesi halagah, mayoritas santri menunjukkan
peningkatan dalam kemampuan membaca kitab figih klasik serta memahami
konsep-konsep dasar ibadah sehari-hari. Beberapa mualim menyatakan bahwa
santri yang aktif dalam halagah lebih mudah menguasai materi dibandingkan
dengan mereka yang hanya mengandalkan ceramah konvensional. Dalam
wawancara dengan salah satu ustadz pengajar di Ma’had Al-Jami’ah, beliau
menyatakan: "Metode halagah memungkinkan santri lebih leluasa dalam
mengajukan pertanyaan dan berdiskusi. Mereka tidak hanya menghafal, tetapi juga
memahami konsep hukum Islam dalam kehidupan sehari-hari".

Selain itu, observasi terhadap partisipasi santri dalam diskusi halaqah juga
menunjukkan bahwa metode ini membantu meningkatkan keterampilan
komunikasi mereka. Sebanyak 75% santri yang diwawancarai mengaku lebih
percaya diri dalam bertanya dan berdiskusi mengenai permasalahan figih setelah
mengikuti halagah selama satu semester.

Untuk mengukur efektivitas metode halaqah, dilakukan pengujian
pemahaman figih sebelum dan sesudah santri mengikuti halagah selama tiga bulan.
Hasilnya menunjukkan peningkatan rata-rata nilai ujian pemahaman fiqih dari 50,5
menjadi 82,3 setelah santri mengikuti halaqah secara intensif.

Tabel 1 Peningkatan Rata-Rata Nilai Ujian Pemahaman Fiqih Santri

Kategori Sebelum Halaqah Sesudah Halagah
Pemahaman Figih Dasar 50,5 82,3
Kemampuan Bertanya & 53,2 78,9
Diskusi
Keaktifan dalam halagah 55,7 80,1

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 86



Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,
Erni Yusnita & Baharudin

Dari tabel di atas, dapat dilihat bahwa pemahaman figih dasar santri
mengalami peningkatan yang cukup signifikan. Keaktifan mereka dalam halagah
juga meningkat, yang menunjukkan bahwa metode halagah memberikan dampak
positif terhadap keterlibatan santri dalam pembelajaran.

2. Unsur-Unsur Metode Halaqah

Unsur-Unsur pelaksanaan metode halagah di Ma’had Al-Jami’ah, memiliki 3
unsur dalam kegiatan halaqah yaitu murabbi, sebagai (Pengasu/pembina), mualim
sebagai (pendidik) dan mutarabbi sebagai (peserta/mad’u)(Kasmar et al., 2019).
Kegiatan halaqah tidak akan terlaksana apabila salah satu unsur tersebut tidak ada.
a. Murrabbi

Murabbi (sebutan bagi laki-laki) atau murabbiyah (untuk perempuan) disebut
juga dengan mentor, pembina, ustadz/ah (guru), mas’ul (penanggung jawab), atau
naqib (pemimpin) dan sebagai orang tua yang bertanggung jawab membimbing
Mualim (pengurus) dan para santri. Murabbi Sosok yang membina dan mengontrol
secara aktif dalam kegiatan halagah yang dipegang atau yang diajarkan oleh para
mualim kepada mutarabb (peserta didik/santri).
b. Mualim

Mualim (sebutan bagi laki-laki) atau mualimah (untuk perempuan) sebagai
pendidik di ma’had al-jami’ah yang membantu secara efektif dalam kegiatan
halagah, mualim sebagai orang kepercayaan murabbi memiliki peran penting yang
diamanahkan untuk mendidik atau mengajar dalam kegiatan halagah kepada
mutarabb (peserta didik/santri) dan bertanggung jawab untuk mendukung tujuan
pendidikan dan pembinaan karakter santri ma’had al-jami’ah. Dalam kegiatan
halagah Seorang mualim perlu memiliki keterampilan, antara lain keterampilan
mengajar, Keterampilan mengajar adalah kemampuan yang harus dimiliki oleh
seorang pengajar atau guru untuk memastikan proses pembelajaran berjalan
efektif, menarik, dan mampu mencapai tujuan pendidikan. Biasanya keterampilan
tersebut akan berkembang sesuai dengan bertambahnya pengetahuan dan
pengalaman seseorang menjadi pendidik.
c. Peserta Halagah/Santri

Peserta halaqgah adalah orang yang mengikuti kegiatan halagah. Peserta
halagah disebut juga dengan mutarabbi atau mad’u. Secara umum jumlah peserta
dalam halagah dibatasi antara 3-17 orang. Peserta halagah dibatasi jumlahnya
untuk memberi ruang interaksi yang cukup antara mualim dengan peserta halaqah.
Agar mualim dapat memiliki kesempatan yang cukup untuk mengenal dan
mengakrabkan diri dengan peserta halagah/santri, sehingga dari situ dapat terjalin
ukhuwah islamiyah antara mualim dengan peserta halagah/santri dan santri juga

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 87



Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,
Erni Yusnita & Baharudin

bisa menyelesaikan target hafalan dan bisa memahami pembelajaran yang ada di
halagah terutama pembelajaran figih.
3. Keunggulan dan Kelemahan Metode Halaqah

Sebagaimana metode yang lain, metode halagah tersebut mempunyai
beberapa keunggulan, diantaranya sebagai berikut:
a. Lebih praktis dan cepat untuk mengajar materi kepada santri yang berjumlah
banyak.
Perkembangan pada kemampuan anak bisa diamati.
Santri tidak perlu diawasi secara akan bersemangat.
Pengulangan bacaan sampai hafal akan memudahkan santri
Sangat efektif, metode halagah ini mengajarkan santri untuk lebih memahami
kesalahan.
Para santri jadi termotofasi untuk belajar secara mandiri.
g. Guru akan lebih dekat dengan santri (Lili, 2022).

Sedangkan kelemahan dari metode halagah ini adalah terbatas guru/mualim
atau kurangnya guru/mualim yang mengajar dan membutuhkan watu yang cukup

S

lama.
4. Pembelajaran Fiqih

Dalam bahasa pengajaran, pembelajaran adalah gabungan dua kegiatan
belajar dan mengajar. Di dunia pendidikan, siswa lebih sering terlibat dalam proses
pembelajaran yang metodis, sementara guru bertanggung jawab dalam
memberikan instruksi kepada siswa.

Dialek belajan merupakan kod ringkasan perkataan belajar dan mengajar.
pembelajaran ialah metode yang membantu siswa belajar dengan efektif dan
menyebabkan perubahan positif dalam perilaku mereka. Dalam bahasa yang lain,
pembelajaran merujuk pada proses belajar dan mengajar, melibatkan aktivitas
belajar mengajar, atau kegiatan pembelajaran (Susanto, 2016). Dalam
pembelajaran, pendekatan diciptakan untuk mempermudah mencapai tujuan.
Karena itu, beberapa metode biasanya disesuaikan dengan kemungkinan untuk
mencapai tujuan pendidikan yang diinginkan.

Dalam buku Ali Shodiq, Fugoha (ulama figih) mendefinisikan figih sebagai
ilmu yang menjelaskan aturan-aturan praktis syariah yang diperoleh dari dalil-dalil
yang detail. Berdasarkan pengertian tersebut, dapat dijelaskan bahwa hukum
syariah adalah hukum yang berasal dari prinsip-prinsip syari'ah. Makna Amaliyah
adalah tindakan, yang menempatkan kajian fiqih hanya pada perbuatan manusia
dan tidak termasuk aspek non-perbuatan manusia (Masykur, 2019). Arti dari
Amaliyah adalah tetap terkait dengan tindakan, yang membatasi pembahasan figih
hanya pada perbuatan manusia, tanpa melibatkan aspek yang dilakukan bukan oleh

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 88



Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,
Erni Yusnita & Baharudin

manusia. Jikalau ada sesuatu yang berada di dalam hati seseorang tetapi tidak
tampak dalam perbuatan, maka hal tersebut tidak masuk dalam ruang lingkup
kajian figih. [tu berarti bahwa figih hanya memperhatikan sisi formal dari tindakan
manusia.

Dari sisi asalnya, figih berasal dari pemahaman para ulama terhadap hukum
Islam, yang didasarkan pada petunjuk dari Al-Qur'an dan Hadis (Jaya, 2019). Dari
perspektif fungsinya, figih dirancang dengan maksud untuk menguraikan atau
menjelaskan ajaran-ajaran syari'ah, seperti hukum amaliyah, dalam konteks
kehidupan sehari-hari. Dengan bantuan fiqih, para ulama membentuk pedoman
praktis bagi umat Islam dalam menjalankan ibadah dan berinteraksi sesuai dengan
aturan-aturan syariah.

5. Ma’had Al-Jami’ah

Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan Lampung berdiri dengan berdasarkan
keinginan dan tujuan bersama guna membentuk dan membina mahasiswa yang
memiliki keunggulan akademik dan akhlak serta moral ditengah-tengah zaman
modern dengan arus globalisasi sekarang ini. Sebagaimana hal tersebut merupakan
visi misi UIN Raden Intan Lampung sebagai Universitas yang berada dibawah
naungan Kementrian Agama. Keinginan tersebut sejallaln dengaln pendirian 2 (dua)
unit Gedung Rusunawa oleh Kementrian Perumahan Rakyat disusul dengan
dibangun kembali 1 (satu) unit Gedung Asrama Mahasiswa beserta rumah Mudir
dan kantin. Dengan dalih agar ketiga gedung tersebut tidak hanya digunakan
sebagai tempat tinggal saja, maka Rapat Seat UIN Raden Intan Lampung pada
tanggal 5 Agustus 2009 memberikan putusan bahwa pendirian Ma’had Al-Jami’ah
sebagai wadah akademik yang memberikan mahasiswa ruang gerak guna
mendorong serta mendukung perkembangan moral dan intelektual, sehingga
tercapai kemajuan atas perkembangan intelektual (kognisi) dan keberagaman
(afeksi).

Hal ini ditindak lanjuti dengan keputusan Rektor Nomor 83 Tahun 2012
tentang pendirian/pembentukan Pondok Pesantren Mahasiswa Ma’had Al-Jami’ah
UIN Raden Intan Lampung.Pada tahun ajaran 2010/2011 Ma’had Al-Jami’ah UIN
Raden Intan Lampung secara resmi menerima mahasantri baru. Mahasantri
tersebut berasal dari para penerima beasiswa BIDIKMISI dan beasiswa lain dengan
tidak memandang semester. Namun, setahun kemudian Ma’had Al-Jami’ah UIN
Raden Intan Lampung memberikan kesempatan kepada mahasiswa beasiswa
maupun non beasiswa untuk dapat tinggal di Ma’had sebagai seorang santri. Pada
tahun ajaran berikutnya Ma’had Al-Jami’ah menerapkan peraturan masa tinggal di
Ma’had Al-Jami’ah hanya 1 tahun saja atau selama 2 semester, kecuali kepada

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 89



Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,
Erni Yusnita & Baharudin

mahasantri yang memenuhi syarat dan kualifikasi tertentu akan teteap tinggal di
Ma’had Al-Jami’ah ditahun berikutnya.

Selanjutnya, terhitung sejak januari 2013 Ma’had Al-Jami’ah ditetapkan secara
resmi sebagai UPT (Unit Pelaksana Teknis) Pusat Ma’had Al-Jami’ah, yang setara
dengan unit perpustakaan dan pusat pengembangan bahasa. Dengan adanya status
ini, Ma’hald Al-Jami’ah menjadi bagian integral dari sistem pendidikan UIN Raden
Intan Lampung dengan basik pendidikan karakter kepesantrenan dan pembelajaran
secara berkelanjutan melalui bimbingan, pembinaan, dan pengasuhan para
pengurus dan asatidz.

Secara kelembagaan, Ma’had Al-Jami’ah merupakan Lembaga structural yang
berperan sebagai UPT yang mengelola layanan pednidikan kepesantrenan dalam
rangka meningkatakan dan mengembangkan kompetensi religius mahasiswa. Dari
hal tersebut, seharusnya Ma’had Al-Jami’ah menyandang status sebagai Ma’had Aly
(Pesantren tingkat tinggi) dengan segala definisi dan konsekuensi yang
disandangnya. Namun dikarenakan input mahasiswa baru yang Sebagian besar
berlatar belakang Pendidikan umum (SMK/SMA) dan Lembaga non pesantren,
bahkan minim pengetahuan keagamaanya, maka Ma’had Al-Jami’ah tidak bisa
menyandang status Ma’had Aly tersebut. Bahkan Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden
Intan Lampung lebih memposisikan sebagai Lembaga pesantren dasar (Ma’had
Ibtida’i).

Dengan posisi yang demikian, Ma’had Al-Jami’ah tidak dapat menjalankan
fungsi idealnya dengan efektif dan optimal sebagaimana Lembaga penidikan
pesantren pada umumnya. Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan Lampung lebih
memosisikan dan mengfungsikan diri sebagai Lembaga inkubator. Dimana Ma’had
Al-Jami’ah lebih berperan dan menyiapkan mahasiswa baru dengan pembinaan
yang intensif guna terbentuknya konfigurasi model mahasiswa muslim yang
komperhensif. dengan karakteristik dasar, memiliki fondasi kemantapan akidah,
keluruhan akhlak, kecakapan ibadah, keahlian amaliah, keahlian Qur'an dan
keterampilan komunikasi serta kepahaman terhadap agama.

Visi “Mejadi pusat pemantapan akidah, pengembangan ilmu dan tradisi
keislaman, amal shaleh, akhlak mulia, dan terciptanya mahasiswa-santri yang
unggul dan kompetetif”. Adapun misinya adalah :

a. Menghasilkan mahasiswa-santri yang memiliki kemampuan akidah, kedalaman
spiritual, keluhuran akhlak, dan keluasan ilmu keagamaan.

b. Menghasilkan mahasiwa-santri yang memiliki kemampuan pembacaan dan
pemaknaan Al-Qur’an dengan benar dan baik.

c. Menghasilkan mahasiswa-santri yang memahami dan menerapkan
pembelajaran figih dalam keseharian santri Ma’had Al-Jami’ah

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 90



Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,
Erni Yusnita & Baharudin

d. Memberikan keterampilan berbahasa Arab dan Inggris bagi mahasiwa-santri.
e. Menciptakan tradisi pesantren yang mendukung tercapainya pemantapan
akidah amal shaleh dan akhlak mulia.

Core Value dari Ma’had Al-Jami’ah adalah Nilai-nilai dasar Pendidikan yang
ingin diwujudkan, yakni menciptakan manusia yang memiliki integritas moral,
intelektualitas, dan spiritualitas. Adapun tagline Ma’had Al-Jami'ah yang
menerangkan visi, misi dan core value di atas adalah: “Where intellectuality,
spirituality, and integrity unite”.

D. Simpulan

Metode halagah terbukti efektif dalam meningkatkan pemahaman santri
terhadap materi figih, terutama dalam praktik ibadah sehari-hari. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa interaksi langsung antara santri, mualim, dan murabbi
(Ustadz) dalam kelompok kecil memungkinkan diskusi yang mendalam dan intensif,
sehingga santri dapat lebih memahami dan mengaplikasikan ajaran figih secara
komprehensif. Peningkatan nilai rata-rata pemahaman figih setelah mengikuti
halagah menunjukkan efektivitas metode ini dalam meningkatkan kualitas
pembelajaran di Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan Lampung. Selain itu, metode
halagah juga meningkatkan keterampilan komunikasi santri serta rasa percaya diri
mereka dalam menyampaikan pemahaman keislaman.

Namun, penelitian ini juga menemukan beberapa kendala dalam implementasi
metode halaqah, di antaranya keterbatasan waktu akibat jadwal akademik yang
padat, variasi latar belakang pendidikan santri yang menyebabkan kesenjangan
pemahaman, serta jumlah tenaga pengajar yang masih terbatas. Oleh karena itu,
diperlukan strategi yang lebih baik untuk mengoptimalkan metode halagah dalam
pembelajaran figih. Berdasarkan temuan penelitian, beberapa rekomendasi yang
dapat diberikan meliputi optimalisasi jadwal pembelajaran dengan menyesuaikan
waktu halagah dan menyediakan sesi tambahan, peningkatan kualifikasi dan jumlah
pengajar, penyesuaian kurikulum bagi santri dengan latar belakang berbeda, serta
penelitian lanjutan mengenai integrasi metode halagah dengan pendekatan
pembelajaran lainnya. Dengan demikian, metode halaqgah dapat lebih efektif dan
relevan dalam konteks pendidikan modern.

Daftar Rujukan

As’ ad, M., & Slamet, M. (2023). Pondok Pesantren Salafi di Kabupaten Jombang.
Prosiding Seminar Nasional Sains, Teknologi, Ekonomi, Pendidikan Dan
Keagamaan (SAINSTEKNOPAK), 7, 79-84.

Bulian, J. L. J.-M,, & Jambi, M. (2018). An identification of physics pre-service

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 91



Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,
Erni Yusnita & Baharudin

teachers’ science process skills through science process skills-based practicum
guidebook. Jurnal [Imiah Pendidikan Fisika Al-Biruni, 7(2), 239-245.

Faishol, R, Warsah, I, Mashuri, I, & Sari, N. (2021). EFEKTIVITAS METODE
MUROJA’AH DALAM MENGHAFAL AL-QURAN PADA SISWA DI SEKOLAH
ARUNSAT VITTAYA SCHOOL PATTANI THAILAND. INCARE, International
Journal of Educational Resources, 2(1), 66-100.

Jaya, S.A.F.(2019). Al-qur'an dan hadis sebagai sumber hukum islam. Indo-Islamika,
9(2), 204-216.

Kasmar, 1. F.,, Amnda, V., Mutathahirin, M., Maulida, A., Sari, W. W.,, Putra, S., &
Engkizar, E. (2019). The Concepts of Mudarris, Mu’allim, Murabbi, Mursyid,
Muaddib in Islamic Education. Khalifa Journal of Islamic Education, 3(2), 107-
125.

Lili, L. (2022). Komunikasi Interpersonal Guru dan Santri TPQ As Syafiiyah (Analisis
Teori Interaksionisme Simbolik G. Herbert Mead). UIN. Prof. KH Saifuddin Zuhri.

Mardiyah, R., Ramayani, N., & Wiguna, S. (2022). Implementasi Metode Halagah
Dalam Meningkatkan Kemampuan Menghafal Al-Qur’an Di Pondok Pesantren
Kampung Qur'an Pulau Banyak. Dewantara: Jurnal Pendidikan Sosial
Humaniora, 1(4), 143-154.

Mashuri, L., Faishol, R., Nasrodin, N., & Fauzi, A. (2023). Gaya Kepemimpinan Kiai
Dalam Membangun Sinergitas Pesantren. ABDI KAMI: Jurnal Pengabdian
Kepada Masyarakat, 6(1), 126-139.
https://doi.org/10.29062/ABDI_KAMIL.V611.1873

Masykur, M. R. (2019). Metodologi Pembelajaran Fiqih. Al-Makrifat: Jurnal Kajian
Islam, 4(2), 31-44.

Nasution, N. A. (2020). Lembaga Pendidikan Islam Pesantren. Al-Muaddib: Jurnal
IImu-Ilmu Sosial Dan Keislaman, 5(1), 36-52.

Nasution, R. (2022). PEMBENTUKAN KARAKTER RELIGIUS SANTRI MELALUI
KHALAQOH DI PESANTREN UMMI KALSUM GUNUNGSITOLI. An-Nahdhah:
Jurnal Pendidikan, Komunikasi Dan Keagamaan, 5(2).

Rahman, K. (2024). PESANTREN AND TOLERANCE VALUES. International
Conference on Humanity Education and Society (ICHES), 3(1).

Rohman, A., & Muhtamiroh, S. (2022). Shaping the Santri's Inclusive Attitudes
through Learning in Pesantren: A Case Study of Pesantren Al-Anwar Sarang
Rembang Indonesia. Journal of Educational and Social Research, 12(2), 367-
379. https://doi.org/10.36941 /jesr-2022-0058

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 92



Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,
Erni Yusnita & Baharudin

Rohman, A.,, Muhtamiroh, S., Imron, A., & Miyono, N. (2023). Integrating traditional-
modern education in madrasa to promote competitive graduates in the
globalization era. Cogent Education, 10(2), 2268456.

Rohman, F. (2022). Problem Based Learning in Islamic Religious Education: The
Case of the Indonesian Pesantren. Global Journal Al-Thaqafah, 12(1), 82-97.

Susanto, A. (2016). Manajemen peningkatan kinerja guru konsep, strategi, dan
implementasinya. Prenada Media.

Utami, D. A, Ilyas, D., & Hidayat, R. (2024). Histori Masjid Sebagai Pusat Pendidikan
Islam di Zaman Rasulullah Saw. Proceeding International Conference on
Tradition and Religious Studies, 3(1), 1-10.

Wahyono, 1. (2017). Peran Kiai Dalam Mensukseskan Pembelajaran Kitab Kuning.
AL-WIJDAN: Journal of Islamic Education Studies, 2(2), 41-53.

Wahyono, 1. (2019). Strategi Kiai Dalam Mensukseskan Pembelajaran Nahwu dan
Shorof di Pondok Pesantren Al-Bidayah Tegalbesar Kaliwates Jember. Jurnal
Tarbiyatuna : Kajian Pendidikan Islam, 3(2), 106-121.
https://doi.org/10.29062 /TARBIYATUNA.V312.262

Wiguna, S., Hidayat, M. A., & Sari, D. W. (2019). Implementasi Method Buzz Group
Dalam Hasil Belajar Luring Akidah Akhlak di Kelas VIII MTS Miftahul Jannah
Tanjung Pura. Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal, 1(2), 150-
161.

Yazid, I., Azizah, S. M., & Wahyuni, F. (2023). Peningkatan Pembelajaran Figh Dengan
Metode Demonstrasi. AL-MIKRA] Jurnal Studi Islam Dan Humaniora (E-ISSN
2745-4584), 3(2), 55-61.

Zakariah, M. A, Afriani, V., & Zakariah, K. H. M. (2020). METODOLOGI PENELITIAN
KUALITATIF,  KUANTITATIF, ACTION RESEARCH, RESEARCH AND
DEVELOPMENT (R n D). Yayasan Pondok Pesantren Al Mawaddah Warrahmah
Kolaka.

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025 93



