
JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam 
  

Volume 9 Nomor 1 Tahun 2025 
Print ISSN : 2597-4807 

Online ISSN : 2622-1942 
 

 

JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam 

Print ISSN : 2597-4807 ; Online ISSN : 2622-1942 

IMPLEMENTASI METODE HALAQAH DALAM PEMBELAJARAN FIQIH SANTRI  
DI MA’HAD AL-JAMI’AH UIN RADEN INTAN LAMPUNG 

 
Muhammad Fadhli1, Listiyani Siti Romlah2, Umi Hijriyah3, Sa’idy 4,  

Erni Yusnita5, Baharudin6 

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia 
e-mail: ululfadhli60@gmail.com1, listiyanisiti@radenintan.ac.id2 ,  

umihijriyah@radenintan.ac.id3, saidy@radenintan.ac.id4, erni@radenintan.ac,id5,  
baharudinpgmi@radenintan.ac.id6  

 
Abstract 

 
The halaqah method is known as an effective traditional approach in teaching 
religious knowledge, especially in Islamic boarding schools, because it allows direct 
interaction between students and ustadz in an in-depth discussion atmosphere. This 
study aims to examine the implementation of the halaqah method in fiqh learning at 
Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan Lampung and identify its challenges and 
strengths. This study uses a qualitative methodology and is categorized as descriptive 
research, collecting data through observation, interviews, and documentation. The 
subjects of the study are students and teachers at Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan 
Lampung who participate in fiqh learning using the halaqah method. The results of 
the study show that the halaqah method improves students' understanding of fiqh 
material, especially in daily worship practices. Some of the challenges faced include 
time constraints and variations in the educational backgrounds of students. However, 
this method is considered effective in building the personality and skills of students in 
understanding fiqh in depth. These findings are expected to serve as a reference for the 
development of the halaqah method in other religious educational institutions. 
 
Keywords: Halaqah Method; Fiqh Learning;  Ma'had Al-Jami'ah. 

 
Abstrak 

 
Metode halaqah dikenal sebagai pendekatan tradisional yang efektif dalam 
mengajarkan ilmu agama, terutama dalam lingkungan pesantren, karena 
memungkinkan interaksi langsung antara santri dan ustadz dalam suasana diskusi 
yang mendalam. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana implementasi 
metode halaqah dalam pembelajaran fiqih di Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan 
Lampung serta mengidentifikasi tantangan dan keunggulannya. Penelitian ini 
menggunakan metodologi  kualitatif yang  digunakan,  penelitian termasuk  dalam  
kategori  penelitian deskriptif, dengan mengumpulkan data melalui observasi, 
wawancara, dan dokumentasi. Subjek penelitian adalah santri dan pengajar di 
Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan Lampung yang berpartisipasi dalam 
pembelajaran fiqih menggunakan metode halaqah. Hasil penelitian menunjukkan 

mailto:ululfadhli60@gmail.com1
mailto:listiyanisiti@radenintan.ac.id2
mailto:%20umihijriyah@radenintan.ac.id3
mailto:%20umihijriyah@radenintan.ac.id3
mailto:saidy@radenintan.ac.id4
mailto:erni@radenintan.ac,id5
mailto:%20baharudinpgmi@radenintan.ac.id6
mailto:%20baharudinpgmi@radenintan.ac.id6


 
Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,  
Erni Yusnita & Baharudin 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       84 

bahwa metode halaqah meningkatkan pemahaman santri terhadap materi fiqih, 
terutama dalam praktik ibadah sehari-hari. Beberapa kendala yang dihadapi meliputi 
keterbatasan waktu dan variasi latar belakang pendidikan santri. Namun, metode ini 
dinilai efektif dalam membangun kepribadian dan keterampilan santri dalam 
memahami fiqih secara mendalam. Temuan ini diharapkan dapat menjadi acuan bagi 
pengembangan metode halaqah dalam institusi pendidikan agama lainnya. 
 
Kata Kunci: Metode Halaqah; Pembelajaran Fiqih; Ma’had Al-Jami’ah. 
 

Received: 
November 01th 2024  

Revision: 
December 10th 2024  

Publication: 
February 10th 2025  

 
A. Pendahuluan 

Secara historis, pesantren adalah lembaga pendidikan tertua dan merupakan 

produk budaya di Indonesia (Mashuri et al., 2023; N. A. Nasution, 2020; Rahman, 

2024; F. Rohman, 2022). Selain telah berhasil membina dan mengembangkan 

kehidupan beragama di  Indonesia, pesantren juga mendidik moral    generasi    

bangsa    serta    mengambil    peran    dalam    menanamkan    rasa kebangsaan  dan  

dalam  usaha  mencerdaskan  kehidupan  bangsa (A. Rohman et al., 2023).   

Pendidikan  di  pesantren  tidak  bisa  dilepaskan  dari  sumber  materi  ajar  

dan model pembelajaranya yang sudah diterapkan selama puluhan tahun. Sumber 

materi yang  diajarkan  di  pesantren  adalah al-Qur’an, al-Hadits, Fiqih melalui kitab 

kuning yang merupakan karya para ulama’ terdahulu (Mardiyah et al., 2022; 

Wahyono, 2017). Dalam agama Islam proses pendidikan berlangsung secara 

kontinyu yaitu berkelanjutan bahkan di gambarkan bahwa pendidikan berlangsung 

sepanjang hayat manusia (Wahyono, 2019; Wiguna et al., 2019). Pendidikan di 

pesantren yang berada perguruan tinggi dinamakan Ma’had Al-Jami’ah. Ma'had Al-

Jami'ah yang berada di UIN Raden Intan Lampung adalah salah satu institusi 

pendidikan Islam yang mengimplementasikan metode halaqah dalam pengajaran 

fiqih melalui referensi kitab kuning. Metode halaqah ini dikenal sebagai pendekatan 

tradisional yang efektif dalam mengajarkan ilmu agama, terutama dalam lingkungan 

pesantren, karena memungkinkan interaksi langsung antara santri dan ustadz 

dalam suasana diskusi yang mendalam (As’ ad & Slamet, 2023). Dengan metode ini, 

santri dapat belajar secara aktif dan memperoleh pemahaman yang lebih 

komprehensif terkait ajaran Islam, terutama dalam bidang fiqih. 

Dalam sejarah pendidikan Islam, halaqah merupakan model pembelajaran 

yang telah diterapkan sejak masa Rasulullah SAW (Faishol et al., 2021; Utami et al., 

2024). Nabi Muhammad SAW menggunakan halaqah di Masjid Nabawi sebagai 

sarana pengajaran kepada para sahabat, di mana beliau duduk di tengah dan para 



 
Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,  
Erni Yusnita & Baharudin 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       85 

sahabat mengelilinginya untuk mendengarkan dan berdiskusi tentang ajaran Islam. 

Metode ini kemudian berkembang menjadi sistem pendidikan yang diterapkan di 

berbagai pesantren di dunia Islam, termasuk di Indonesia. 

Ma’had Al-Jami’ah mengintegrasikan model pembelajaran pesantren ke dalam 

lingkungan akademik universitas. Namun, penerapan metode halaqah di institusi ini 

menghadapi tantangan tersendiri, terutama karena latar belakang mahasiswa yang 

beragam dan tidak semua memiliki pengalaman belajar di pesantren sebelumnya 

(Nasution, 2022). Semua hal ini masih menjadi hambatan signifikan dalam 

mengoptimalkan hasil Implementasi metode halaqah dalam pembelajaran fiqih 

santri. 

Kajian Literatur menunjukan beberapa penelitian sebelumnya telah mengkaji 

efektivitas metode halaqah dalam berbagai konteks pendidikan Islam. Nasution 

(2022) dalam penelitiannya tentang halaqah di Pesantren Ummi Kalsum 

Gunungsitoli menemukan bahwa metode ini efektif dalam membentuk karakter 

religius santri (R. Nasution, 2022). Sedangkan dalam penelitian ini menitik beratkan 

pada pemahaman fiqih santri dalam praktik ibadah sehari-hari. 

Namun, penelitian Yazid et al. (2023) tentang pembelajaran fiqih dengan 

metode demonstrasi menunjukkan bahwa meskipun halaqah efektif dalam diskusi 

mendalam, metode demonstrasi lebih membantu dalam aspek praktik ibadah. Hal 

ini menunjukkan bahwa metode halaqah masih memiliki keterbatasan dalam 

penyampaian materi yang bersifat praktis (Yazid et al., 2023). 

Di sisi lain, penelitian (Mashuri et al., 2023)dan Rohman & Muhtamiroh (2022) 

menyoroti pentingnya inovasi dalam metode pembelajaran pesantren (A. Rohman 

& Muhtamiroh, 2022). Mereka berpendapat bahwa integrasi teknologi dalam 

halaqah dapat meningkatkan efektivitas pembelajaran, terutama di lingkungan 

akademik yang lebih modern seperti Ma’had Al-Jami’ah.  

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana implementasi metode 

halaqah dalam pembelajaran fiqih di Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan Lampung 

serta mengidentifikasi tantangan dan keunggulannya. Penelitian ini juga bertujuan 

untuk memberikan rekomendasi dalam pengembangan metode halaqah agar lebih 

efektif dan relevan dalam konteks pendidikan modern. 

 

B.    Metode Penelitian 

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif deskriptif  yang merupakan bagian 

dari metode penelitian lapangan (Field Research). Penelitian deskriptif bertujuan 

untuk menggambarkan subjek penelitian berdasarkan data yang diperoleh dari 

kelompok subjek yang diteliti, guna menguji hipotesis(Zakariah et al., 2020). Dalam 

metode penelitian kualitatif deskriptif, ada langkah-langkah khusus yang harus 



 
Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,  
Erni Yusnita & Baharudin 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       86 

diikuti. Pertama, mengidentifikasi masalah yang ingin diteliti. Kemudian, Tahap  ini  

dimulai  dengan  pengumpulan  semua  informasi  yang  ada  di  lokasi penelitian, 

dengan menggunakan teknik observasi, wawancara dan dokumentasi(Bulian & 

Jambi, 2018).  Subjek penelitian ini meliputi Ustadz/Ustadzah, Mu’alim/Mu’allimah 

dan Santri. Teknik pengumpulan data menggunakan observasi, wawancara, dan 

dokumentasi. Analisis data dilakukan melalui reduksi data, display data, dan 

pengambilan kesimpulan. Sedangkan pengecekan keabsahan data melalui 

triangulasi teknik dan triangulasi sumber. 

 

C.   Hasil dam Pembahasan 

1.   Implementasi Metode Halaqah dalam Pembelajaran Fiqih 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa metode halaqah yang diterapkan di 

Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan Lampung memiliki efektivitas yang cukup tinggi 

dalam meningkatkan pemahaman santri terhadap fiqih. Berdasarkan observasi 

yang dilakukan dalam beberapa sesi halaqah, mayoritas santri menunjukkan 

peningkatan dalam kemampuan membaca kitab fiqih klasik serta memahami 

konsep-konsep dasar ibadah sehari-hari. Beberapa mualim menyatakan bahwa 

santri yang aktif dalam halaqah lebih mudah menguasai materi dibandingkan 

dengan mereka yang hanya mengandalkan ceramah konvensional. Dalam 

wawancara dengan salah satu ustadz pengajar di Ma’had Al-Jami’ah, beliau 

menyatakan: "Metode halaqah memungkinkan santri lebih leluasa dalam 

mengajukan pertanyaan dan berdiskusi. Mereka tidak hanya menghafal, tetapi juga 

memahami konsep hukum Islam dalam kehidupan sehari-hari". 

Selain itu, observasi terhadap partisipasi santri dalam diskusi halaqah juga 

menunjukkan bahwa metode ini membantu meningkatkan keterampilan 

komunikasi mereka. Sebanyak 75% santri yang diwawancarai mengaku lebih 

percaya diri dalam bertanya dan berdiskusi mengenai permasalahan fiqih setelah 

mengikuti halaqah selama satu semester. 

Untuk mengukur efektivitas metode halaqah, dilakukan pengujian 

pemahaman fiqih sebelum dan sesudah santri mengikuti halaqah selama tiga bulan. 

Hasilnya menunjukkan peningkatan rata-rata nilai ujian pemahaman fiqih dari 50,5 

menjadi 82,3 setelah santri mengikuti halaqah secara intensif. 

 

Tabel 1 Peningkatan Rata-Rata Nilai Ujian Pemahaman Fiqih Santri 
Kategori Sebelum Halaqah Sesudah Halaqah 

Pemahaman Fiqih Dasar 50,5 82,3 
Kemampuan Bertanya & 
Diskusi 

53,2 78,9 

Keaktifan dalam halaqah 55, 7 80,1 



 
Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,  
Erni Yusnita & Baharudin 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       87 

 

Dari tabel di atas, dapat dilihat bahwa pemahaman fiqih dasar santri 

mengalami peningkatan yang cukup signifikan. Keaktifan mereka dalam halaqah 

juga meningkat, yang menunjukkan bahwa metode halaqah memberikan dampak 

positif terhadap keterlibatan santri dalam pembelajaran. 

2.   Unsur-Unsur Metode Halaqah  

Unsur-Unsur pelaksanaan metode halaqah di Ma’had Al-Jami’ah, memiliki 3 

unsur dalam kegiatan halaqah yaitu murabbi, sebagai (Pengasu/pembina), mualim 

sebagai (pendidik)   dan mutarabbi sebagai (peserta/mad’u)(Kasmar et al., 2019). 

Kegiatan halaqah tidak akan terlaksana apabila salah satu unsur tersebut tidak ada. 

a. Murrabbi 

Murabbi (sebutan bagi laki-laki) atau murabbiyah (untuk perempuan) disebut 

juga dengan mentor, pembina, ustadz/ah (guru), mas’ul (penanggung jawab), atau 

naqib (pemimpin) dan sebagai orang tua yang bertanggung jawab membimbing 

Mualim (pengurus) dan para santri. Murabbi Sosok yang membina dan mengontrol 

secara aktif dalam kegiatan halaqah yang dipegang atau yang diajarkan oleh para 

mualim kepada mutarabb (peserta didik/santri). 

b. Mualim 

Mualim (sebutan bagi laki-laki) atau mualimah (untuk perempuan) sebagai 

pendidik di ma’had al-jami’ah yang membantu secara efektif dalam kegiatan 

halaqah, mualim sebagai orang kepercayaan murabbi memiliki peran penting yang 

diamanahkan untuk mendidik atau mengajar dalam kegiatan halaqah kepada 

mutarabb (peserta didik/santri) dan bertanggung jawab untuk mendukung tujuan 

pendidikan dan pembinaan karakter santri ma’had al-jami’ah. Dalam kegiatan 

halaqah Seorang mualim perlu memiliki keterampilan, antara lain keterampilan 

mengajar, Keterampilan mengajar adalah kemampuan yang harus dimiliki oleh 

seorang pengajar atau guru untuk memastikan proses pembelajaran berjalan 

efektif, menarik, dan mampu mencapai tujuan pendidikan. Biasanya keterampilan 

tersebut akan berkembang sesuai dengan bertambahnya pengetahuan dan 

pengalaman seseorang menjadi pendidik. 

c. Peserta Halaqah/Santri 

Peserta halaqah adalah orang yang mengikuti kegiatan halaqah. Peserta 

halaqah disebut juga dengan mutarabbi atau mad’u. Secara umum jumlah peserta 

dalam halaqah dibatasi antara 3-17 orang. Peserta halaqah dibatasi jumlahnya 

untuk memberi ruang interaksi yang cukup antara mualim dengan peserta halaqah. 

Agar mualim dapat memiliki kesempatan yang cukup untuk mengenal dan 

mengakrabkan diri dengan peserta halaqah/santri, sehingga dari situ dapat terjalin 

ukhuwah islamiyah antara mualim dengan peserta halaqah/santri dan santri juga 



 
Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,  
Erni Yusnita & Baharudin 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       88 

bisa menyelesaikan target hafalan dan bisa memahami pembelajaran yang ada di 

halaqah terutama pembelajaran fiqih. 

3.   Keunggulan dan Kelemahan Metode Halaqah 

Sebagaimana metode yang lain, metode halaqah tersebut mempunyai 

beberapa keunggulan, diantaranya sebagai berikut: 

a. Lebih praktis dan cepat untuk mengajar materi kepada santri yang berjumlah 

banyak.  

b. Perkembangan pada kemampuan anak bisa diamati.  

c. Santri tidak perlu diawasi secara akan bersemangat.  

d. Pengulangan bacaan sampai hafal akan memudahkan santri 

e. Sangat efektif, metode halaqah ini mengajarkan santri untuk lebih memahami 

kesalahan. 

f. Para santri jadi termotofasi untuk belajar secara mandiri.  

g. Guru  akan lebih dekat dengan santri (Lili, 2022). 

Sedangkan kelemahan dari metode halaqah ini adalah terbatas guru/mualim 

atau kurangnya guru/mualim yang mengajar dan membutuhkan watu yang cukup 

lama. 

4.    Pembelajaran Fiqih 

Dalam bahasa pengajaran, pembelajaran adalah gabungan dua kegiatan 

belajar dan mengajar. Di dunia pendidikan, siswa lebih sering terlibat dalam proses 

pembelajaran yang metodis, sementara guru bertanggung jawab dalam 

memberikan instruksi kepada siswa. 

Dialek belajan merupakan kod ringkasan perkataan belajar dan mengajar. 

pembelajaran ialah metode yang membantu siswa belajar dengan efektif dan 

menyebabkan perubahan positif dalam perilaku mereka. Dalam bahasa yang lain, 

pembelajaran merujuk pada proses belajar dan mengajar, melibatkan aktivitas 

belajar mengajar, atau kegiatan pembelajaran (Susanto, 2016).  Dalam 

pembelajaran, pendekatan diciptakan untuk mempermudah mencapai tujuan. 

Karena itu, beberapa metode biasanya disesuaikan dengan kemungkinan untuk 

mencapai tujuan pendidikan yang diinginkan. 

Dalam buku Ali Shodiq, Fuqoha (ulama fiqih) mendefinisikan fiqih sebagai 

ilmu yang menjelaskan aturan-aturan praktis syariah yang diperoleh dari dalil-dalil 

yang detail. Berdasarkan pengertian tersebut, dapat dijelaskan bahwa hukum 

syariah adalah hukum yang berasal dari prinsip-prinsip syari'ah. Makna Amaliyah 

adalah tindakan, yang menempatkan kajian fiqih hanya pada perbuatan manusia 

dan tidak termasuk aspek non-perbuatan manusia (Masykur, 2019). Arti dari 

Amaliyah adalah tetap terkait dengan tindakan, yang membatasi pembahasan fiqih 

hanya pada perbuatan manusia, tanpa melibatkan aspek yang dilakukan bukan oleh 



 
Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,  
Erni Yusnita & Baharudin 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       89 

manusia. Jikalau ada sesuatu yang berada di dalam hati seseorang tetapi tidak 

tampak dalam perbuatan, maka hal tersebut tidak masuk dalam ruang lingkup 

kajian fiqih. Itu berarti bahwa fiqih hanya memperhatikan sisi formal dari tindakan 

manusia. 

Dari sisi asalnya, fiqih berasal dari pemahaman para ulama terhadap hukum 

Islam, yang didasarkan pada petunjuk dari Al-Qur'an dan Hadis (Jaya, 2019). Dari 

perspektif fungsinya, fiqih dirancang dengan maksud untuk menguraikan atau 

menjelaskan ajaran-ajaran syari'ah, seperti hukum amaliyah, dalam konteks 

kehidupan sehari-hari. Dengan bantuan fiqih, para ulama membentuk pedoman 

praktis bagi umat Islam dalam menjalankan ibadah dan berinteraksi sesuai dengan 

aturan-aturan syariah. 

5.   Ma’had Al-Jami’ah 

Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan Lampung berdiri dengan berdasarkan 

keinginan dan tujuan bersama guna membentuk dan membina mahasiswa yang 

memiliki keunggulan akademik dan akhlak serta moral ditengah-tengah zaman 

modern dengan arus globalisasi sekarang ini. Sebagaimana hal tersebut merupakan 

visi misi UIN Raden Intan Lampung sebagai Universitas yang berada dibawah 

naungan Kementrian Agama. Keinginan tersebut sejallaln dengaln pendirian 2 (dua) 

unit Gedung Rusunawa oleh Kementrian Perumahan Rakyat disusul dengan 

dibangun kembali 1 (satu) unit Gedung Asrama Mahasiswa beserta rumah Mudir 

dan kantin. Dengan dalih agar ketiga gedung tersebut tidak hanya digunakan 

sebagai tempat tinggal saja, maka Rapat Seat UIN Raden Intan Lampung pada 

tanggal 5 Agustus 2009 memberikan putusan bahwa pendirian Ma’had Al-Jami’ah 

sebagai wadah akademik yang memberikan mahasiswa ruang gerak guna 

mendorong serta mendukung perkembangan moral dan intelektual, sehingga 

tercapai kemajuan atas perkembangan intelektual (kognisi) dan keberagaman 

(afeksi). 

Hal ini ditindak lanjuti dengan keputusan Rektor Nomor 83 Tahun 2012 

tentang pendirian/pembentukan Pondok Pesantren Mahasiswa Ma’had Al-Jami’ah 

UIN Raden Intan Lampung.Pada tahun ajaran 2010/2011 Ma’had Al-Jami’ah UIN 

Raden Intan Lampung secara resmi menerima mahasantri baru. Mahasantri 

tersebut berasal dari para penerima beasiswa BIDIKMISI dan beasiswa lain dengan 

tidak memandang semester. Namun, setahun kemudian Ma’had Al-Jami’ah UIN 

Raden Intan Lampung memberikan kesempatan kepada mahasiswa beasiswa 

maupun non beasiswa untuk dapat tinggal di Ma’had sebagai seorang santri. Pada 

tahun ajaran berikutnya Ma’had Al-Jami’ah menerapkan peraturan masa tinggal di 

Ma’had Al-Jami’ah hanya 1 tahun saja atau selama 2 semester, kecuali kepada 



 
Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,  
Erni Yusnita & Baharudin 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       90 

mahasantri yang memenuhi syarat dan kualifikasi tertentu akan teteap tinggal di 

Ma’had Al-Jami’ah ditahun berikutnya. 

Selanjutnya, terhitung sejak januari 2013 Ma’had Al-Jami’ah ditetapkan secara 

resmi sebagai UPT (Unit Pelaksana Teknis) Pusat Ma’had Al-Jami’ah, yang setara 

dengan unit perpustakaan dan pusat pengembangan bahasa. Dengan adanya status 

ini, Ma’hald Al-Jami’ah menjadi bagian integral dari sistem pendidikan UIN Raden 

Intan Lampung dengan basik pendidikan karakter kepesantrenan dan pembelajaran 

secara berkelanjutan melalui bimbingan, pembinaan, dan pengasuhan para 

pengurus dan asatidz. 

Secara kelembagaan, Ma’had Al-Jami’ah merupakan Lembaga structural yang 

berperan sebagai UPT yang mengelola layanan pednidikan kepesantrenan dalam 

rangka meningkatakan dan mengembangkan kompetensi religius mahasiswa. Dari 

hal tersebut, seharusnya Ma’had Al-Jami’ah menyandang status sebagai Ma’had Aly 

(Pesantren tingkat tinggi) dengan segala definisi dan konsekuensi yang 

disandangnya. Namun dikarenakan input mahasiswa baru yang Sebagian besar 

berlatar belakang Pendidikan umum (SMK/SMA) dan Lembaga non pesantren, 

bahkan minim pengetahuan keagamaanya, maka Ma’had Al-Jami’ah tidak bisa 

menyandang status Ma’had Aly tersebut. Bahkan Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden 

Intan Lampung lebih memposisikan sebagai Lembaga pesantren dasar (Ma’had 

Ibtida’i). 

Dengan posisi yang demikian, Ma’had Al-Jami’ah tidak dapat menjalankan 

fungsi idealnya dengan efektif dan optimal sebagaimana Lembaga penidikan 

pesantren pada umumnya. Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan Lampung lebih 

memosisikan dan mengfungsikan diri sebagai Lembaga inkubator. Dimana Ma’had 

Al-Jami’ah lebih berperan dan menyiapkan mahasiswa baru dengan pembinaan 

yang intensif guna terbentuknya konfigurasi model mahasiswa muslim yang 

komperhensif. dengan karakteristik dasar, memiliki fondasi kemantapan akidah, 

keluruhan akhlak, kecakapan ibadah, keahlian amaliah, keahlian Qur’an dan 

keterampilan komunikasi serta kepahaman terhadap agama. 

Visi “Mejadi pusat pemantapan akidah, pengembangan ilmu dan tradisi 

keislaman, amal shaleh, akhlak mulia, dan terciptanya mahasiswa-santri yang 

unggul dan kompetetif”. Adapun misinya adalah : 

a. Menghasilkan mahasiswa-santri yang memiliki kemampuan akidah, kedalaman 

spiritual, keluhuran akhlak, dan keluasan ilmu keagamaan. 

b. Menghasilkan mahasiwa-santri yang memiliki kemampuan pembacaan dan 

pemaknaan Al-Qur’an dengan benar dan baik. 

c. Menghasilkan mahasiswa-santri yang memahami dan menerapkan 

pembelajaran fiqih dalam keseharian santri Ma’had Al-Jami’ah  



 
Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,  
Erni Yusnita & Baharudin 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       91 

d. Memberikan keterampilan berbahasa Arab dan Inggris bagi mahasiwa-santri. 

e. Menciptakan tradisi pesantren yang mendukung tercapainya pemantapan 

akidah amal shaleh dan akhlak mulia. 

Core Value dari Ma’had Al-Jami’ah adalah Nilai-nilai dasar Pendidikan yang 

ingin diwujudkan, yakni menciptakan manusia yang memiliki integritas moral, 

intelektualitas, dan spiritualitas. Adapun tagline Ma’had Al-Jami’ah yang 

menerangkan visi, misi dan core value di atas adalah: “Where intellectuality, 

spirituality, and integrity unite”. 
 

D.   Simpulan 

Metode halaqah terbukti efektif dalam meningkatkan pemahaman santri 

terhadap materi fiqih, terutama dalam praktik ibadah sehari-hari. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa interaksi langsung antara santri, mualim, dan murabbi 

(Ustadz) dalam kelompok kecil memungkinkan diskusi yang mendalam dan intensif, 

sehingga santri dapat lebih memahami dan mengaplikasikan ajaran fiqih secara 

komprehensif. Peningkatan nilai rata-rata pemahaman fiqih setelah mengikuti 

halaqah menunjukkan efektivitas metode ini dalam meningkatkan kualitas 

pembelajaran di Ma’had Al-Jami’ah UIN Raden Intan Lampung. Selain itu, metode 

halaqah juga meningkatkan keterampilan komunikasi santri serta rasa percaya diri 

mereka dalam menyampaikan pemahaman keislaman. 

Namun, penelitian ini juga menemukan beberapa kendala dalam implementasi 

metode halaqah, di antaranya keterbatasan waktu akibat jadwal akademik yang 

padat, variasi latar belakang pendidikan santri yang menyebabkan kesenjangan 

pemahaman, serta jumlah tenaga pengajar yang masih terbatas. Oleh karena itu, 

diperlukan strategi yang lebih baik untuk mengoptimalkan metode halaqah dalam 

pembelajaran fiqih. Berdasarkan temuan penelitian, beberapa rekomendasi yang 

dapat diberikan meliputi optimalisasi jadwal pembelajaran dengan menyesuaikan 

waktu halaqah dan menyediakan sesi tambahan, peningkatan kualifikasi dan jumlah 

pengajar, penyesuaian kurikulum bagi santri dengan latar belakang berbeda, serta 

penelitian lanjutan mengenai integrasi metode halaqah dengan pendekatan 

pembelajaran lainnya. Dengan demikian, metode halaqah dapat lebih efektif dan 

relevan dalam konteks pendidikan modern. 

 
Daftar Rujukan 

As’ ad, M., & Slamet, M. (2023). Pondok Pesantren Salafi di Kabupaten Jombang. 
Prosiding Seminar Nasional Sains, Teknologi, Ekonomi, Pendidikan Dan 
Keagamaan (SAINSTEKNOPAK), 7, 79–84. 

Bulian, J. L. J.-M., & Jambi, M. (2018). An identification of physics pre-service 



 
Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,  
Erni Yusnita & Baharudin 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       92 

teachers’ science process skills through science process skills-based practicum 
guidebook. Jurnal Ilmiah Pendidikan Fisika Al-Biruni, 7(2), 239–245. 

Faishol, R., Warsah, I., Mashuri, I., & Sari, N. (2021). EFEKTIVITAS METODE 
MUROJA’AH DALAM MENGHAFAL AL-QURAN PADA SISWA DI SEKOLAH 
ARUNSAT VITTAYA SCHOOL PATTANI THAILAND. INCARE, International 
Journal of Educational Resources, 2(1), 66–100. 

Jaya, S. A. F. (2019). Al-qur’an dan hadis sebagai sumber hukum islam. Indo-Islamika, 
9(2), 204–216. 

Kasmar, I. F., Amnda, V., Mutathahirin, M., Maulida, A., Sari, W. W., Putra, S., & 
Engkizar, E. (2019). The Concepts of Mudarris, Mu’allim, Murabbi, Mursyid, 
Muaddib in Islamic Education. Khalifa Journal of Islamic Education, 3(2), 107–
125. 

Lili, L. (2022). Komunikasi Interpersonal Guru dan Santri TPQ As Syafiiyah (Analisis 
Teori Interaksionisme Simbolik G. Herbert Mead). UIN. Prof. KH Saifuddin Zuhri. 

Mardiyah, R., Ramayani, N., & Wiguna, S. (2022). Implementasi Metode Halaqah 
Dalam Meningkatkan Kemampuan Menghafal Al-Qur’an Di Pondok Pesantren 
Kampung Qur’an Pulau Banyak. Dewantara: Jurnal Pendidikan Sosial 
Humaniora, 1(4), 143–154. 

Mashuri, I., Faishol, R., Nasrodin, N., & Fauzi, A. (2023). Gaya Kepemimpinan Kiai 
Dalam Membangun Sinergitas Pesantren. ABDI KAMI: Jurnal Pengabdian 
Kepada Masyarakat, 6(1), 126–139. 
https://doi.org/10.29062/ABDI_KAMI.V6I1.1873 

Masykur, M. R. (2019). Metodologi Pembelajaran Fiqih. Al-Makrifat: Jurnal Kajian 
Islam, 4(2), 31–44. 

Nasution, N. A. (2020). Lembaga Pendidikan Islam Pesantren. Al-Muaddib: Jurnal 
Ilmu-Ilmu Sosial Dan Keislaman, 5(1), 36–52. 

Nasution, R. (2022). PEMBENTUKAN KARAKTER RELIGIUS SANTRI MELALUI 
KHALAQOH DI PESANTREN UMMI KALSUM GUNUNGSITOLI. An-Nahdhah: 
Jurnal Pendidikan, Komunikasi Dan Keagamaan, 5(2). 

Rahman, K. (2024). PESANTREN AND TOLERANCE VALUES. International 
Conference on Humanity Education and Society (ICHES), 3(1). 

Rohman, A., & Muhtamiroh, S. (2022). Shaping the Santri’s Inclusive Attitudes 
through Learning in Pesantren: A Case Study of Pesantren Al-Anwar Sarang 
Rembang Indonesia. Journal of Educational and Social Research, 12(2), 367–
379. https://doi.org/10.36941/jesr-2022-0058 



 
Muhammad Fadhli, Listiyani Siti Romlah, Umi Hijriyah, Sa’idy,  
Erni Yusnita & Baharudin 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       93 

Rohman, A., Muhtamiroh, S., Imron, A., & Miyono, N. (2023). Integrating traditional-
modern education in madrasa to promote competitive graduates in the 
globalization era. Cogent Education, 10(2), 2268456. 

Rohman, F. (2022). Problem Based Learning in Islamic Religious Education: The 
Case of the Indonesian Pesantren. Global Journal Al-Thaqafah, 12(1), 82–97. 

Susanto, A. (2016). Manajemen peningkatan kinerja guru konsep, strategi, dan 
implementasinya. Prenada Media. 

Utami, D. A., Ilyas, D., & Hidayat, R. (2024). Histori Masjid Sebagai Pusat Pendidikan 
Islam di Zaman Rasulullah Saw. Proceeding International Conference on 
Tradition and Religious Studies, 3(1), 1–10. 

Wahyono, I. (2017). Peran Kiai Dalam Mensukseskan Pembelajaran Kitab Kuning. 
AL-WIJDÁN: Journal of Islamic Education Studies, 2(2), 41–53. 

Wahyono, I. (2019). Strategi Kiai Dalam Mensukseskan Pembelajaran Nahwu dan 
Shorof di Pondok Pesantren Al-Bidayah Tegalbesar Kaliwates Jember. Jurnal 
Tarbiyatuna : Kajian Pendidikan Islam, 3(2), 106–121. 
https://doi.org/10.29062/TARBIYATUNA.V3I2.262 

Wiguna, S., Hidayat, M. A., & Sari, D. W. (2019). Implementasi Method Buzz Group 
Dalam Hasil Belajar Luring Akidah Akhlak di Kelas VIII MTS Miftahul Jannah 
Tanjung Pura. Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal, 1(2), 150–
161. 

Yazid, I., Azizah, S. M., & Wahyuni, F. (2023). Peningkatan Pembelajaran Fiqh Dengan 
Metode Demonstrasi. AL-MIKRAJ Jurnal Studi Islam Dan Humaniora (E-ISSN 
2745-4584), 3(2), 55–61. 

Zakariah, M. A., Afriani, V., & Zakariah, K. H. M. (2020). METODOLOGI PENELITIAN 
KUALITATIF, KUANTITATIF, ACTION RESEARCH, RESEARCH AND 
DEVELOPMENT (R n D). Yayasan Pondok Pesantren Al Mawaddah Warrahmah 
Kolaka. 

 


