
JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam 
  

Volume 9 Nomor 1 Tahun 2025 
Print ISSN : 2597-4807 

Online ISSN : 2622-1942 
 

 

JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam 

Print ISSN : 2597-4807 ; Online ISSN : 2622-1942 

TAWHID PARADIGM AS FOUNDATION IN ISLAMIC EDUCATION PHILOSOPHY: 
THEOLOGICAL-NORMATIVE REVIEW ANALYSIS 

 
Muhammad Rafliyanto 

Universitas Muhammadiyah Malang (UMM), Indonesia  
e-mail: rafliyanto34@gmail.com 

 
Abstract 

 
This article aims to describe the concept of tawhid paradigm as a philosophical 

foundation in the study of Islamic education philosophy through theological-

normative review. In its implementation, often the concepts and goals of Islamic 

education encounter problems that are not coherent with the dogmatic teachings of 

Islamic theology, where there are still many educational institutions that lead to 

western education. The purpose of this research is to describe the concept of tawhid 

which is used as a foundation of Islamic theology in the study of the philosophy of 

Islamic education. This research uses a qualitative method through a library research 

approach. The data collection technique used by researchers uses a type of content 

analysis technique. The results of this study explain that tawhid as the basis of 

theological studies in the philosophy of Islamic education provides a concept and idea 

not only in the field of education, in its implementation the essence of tawhid also aims 

to shape the morality of society, especially in Muslims. Then, the aspects of tawhid and 

education have a mutually bound relationship to provide aworldview that is oriented 

not only to worldly needs, but also ukhrawi. In epistemology, monotheism as the basis 

of theological studies is also the basis of activity for every Muslim and systemically will 

be built into a concept of manifesting Islam. 

 

Keywords: Paradigm; Tawhid; Islamic Educational Philosophy. 
 

Abstract 
 

Artikel ini bertujuan untuk mendeskripsikan mengenai konsep paradigma tauhid 
sebagai landasan filosofi dalam kajian filsafat pendidikan Islam melalui tinjauan 
teologis-normatif. Dalam implmentasinya, seringkali konsep dan tujuan pendidikan 
Islam menemui problematika yang tidak koheren dengan ajaran dogmatis teologis 
Islam, dimana masih banyak ditemukan institusi-institusi pendidikan yang mengarah 
ke pendidikan barat.  Adapun tujuan daripada penelitian ini adalah untuk 
mendeskripsikan konsep tauhid yang dijadikan sebuah landasan teologi Islam dalam 
kajian filsafat pendidikan Islam. Penelitian pada riset ini menggunakan metode 
kualitatif melalui pendekatan studi kepustakaan (library research). Adapun teknik 
penghimpunan data yang dilakukan oleh peneliti menggunakan jenis teknik analisis 
isi (content analysis). Hasil dari penelitian ini menjelaskan bahwa tauhid sebagai basis 

mailto:rafliyanto34@gmail.com


 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       28 

kajian teologi dalam filsafat pendidikan Islam memberikan sebuah konsep dan 
gagasan tidak hanya dalam bidang pendidikan saja, dalam implementasinya esensi 
tauhid juga bertujuan untuk membentuk moralitas dari masyarakat, khususnya pada 
kaum muslimin. Kemudian, aspek tauhid dan pendidikan memiliki relasi yang saling 
terikat untuk memberikan sebuah pandangan hidup (worldview) yang berorientasi 
tidak hanya kepada keperluan duniawi saja, namun juga ukhrawi. Secara 
epistemologis, tauhid sebagai basis kajian teologi juga menjadi landasan aktivitas 
bagi setiap kaum muslimin dan secara sistemik akan terbangun menjadi sebuah 
konsep manifestasi Islam. 
 
Kata Kunci: Paradigma; Tauhid: Filsafat Pendidikan Islam. 
 

Received: 
October 07th 2024  

Revision: 
November 11th 2024  

Publication: 
February 10th 2025  

 
A. Pendahuluan  

Diskursus mengenai pendidikan dan relasinya dengan manusia dalam konteks 

ideologi pendidikan, khususnya pada ruang lingkup pendidikan Islam setidaknya 

memerlukan suatu pendekatan yang seimbang sehingga memungkinkan adanya 

sebuah kajian komparasi (Ardiwansyah et al., 2023; Arif, 2016; Rosyada, 2004; 

Zarkasyi, 2013). Pendekatan akan menjadi seimbang jika Islam diletakkan tidak 

hanya sebagai agama dalam arti yang sempit, maknanya Islam tidak hanya 

membahas mengenai persoalan syariah saja (Kusumastuti, 2020; Qosim Nurshela 

Dzulhadi, 2015). Identitas suatu ideologi dan peradaban dapat ditemukan secara 

fundamental melalui teori pandangan hidup (worldview) yang sejatinya merupakan 

asas dari setiap peradaban (Husaini, 2013). Oleh karena itu, Islam hadir di dunia 

tidak hanya sebatas agama yang mengajarkan mengenai akidah dan syariah saja, 

namun Islam juga hadir sebagai peradaban yang holistik sehingga memberikan 

nuansa gaya hidup yang islami di dalam kehidupan manusia dan memberikan esensi 

dalam kehidupan bermasyarakat secara luas (Gufron et al., 2020). Islam juga hadir 

sebagai sumber pengetahuan  yang  akan  melahirkan  banyak  disiplin  ilmu, 

pendidikan  merupakan salah satu wahana (Rihlah) dalam upaya mendekatkan diri 

manusia dengan pencipta-Nya (Faishol et al., 2022; Muhidin et al., 2021). 

Berkembangnya ilmu pengetahuan yang telah menjalar ke seluruh aspek 

kehidupan manusia membuat peradaban semakin maju dan berkembang. Semakin 

berkembang pikiran dan ilmu, semakin takjub -manusia- melihat keajaiban ilmu 

yang dapat dikembangkan menjadi sebuah produk tersebut . Terlebih ketika ummat 

manusia itu telah memberikan sebuah inovasi dan terobosan baru dalam membantu 

aktivitas-aktivitas manusia yang ada (Fawaid et al., 2024; Rafliyanto & Mukhlis, 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       29 

2023b; Rahayu et al., 2022). Dan pada dasarnya, manusia memiliki keutuhan dan 

keinginan yang bertujuan untuk memperoleh kebahagiaan yang dijalaninya, baik di 

dunia maupun di akhirat. Maka dari itu, manusia dalam setiap zamannya dituntut 

untuk selalu berinovatif, berkreasi dan bersiap dalam menghadapi perubahan yang 

terus terjadi pada setiap masanya. Untuk merespon akan fenomena tersebut, 

manusia berlomba-lomba untuk mengembangkan kualitas pendidikan ke arah yang 

lebih baik. Dalam konteks kemasyarakatan, pendidikan telah diterima tanpa adanya 

kewaspadaan dari berbagai pihak (Teguh, 2017). Pendidikan telah menjadi dogma 

yang tidak perlu dipertanyakan esensinya. Dari dogma tersebut munculah berbagai 

perspektif, paradigma yang melahirkan persoalan-persoalan serta dinamika dasar 

dalam pendidikan. 

Pendidikan dalam kehidupan manusia memiliki korelasi yang saling terikat 

satu sama lain, karena tugas dan fungsi bidang pendidikan adalah untuk mencetak 

sumber daya manusia yang unggul dan berkualitas (Bafadhol, 2017; Hastutie et al., 

2024; Setiawan, 2019). Itulah sebabnya jika dianalisis secara yuridis dalam 

ketentuan umum pasal 1 UU no. 20 tahun 2003 tentang sistem pendidikan nasional 

menjelaskan bahwa, pendidikan adalah sebuah usaha secara sadar dan terencana 

untuk mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik 

secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual, 

akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan 

negara (Basyit, 2020). Maka dari itu, penting bagi seluruh pemangku kebijakan pada 

bidang pendidikan untuk mendiskusikan reformasi pendidikan ke arah yang lebih 

baik. 

Seiring dengan berkembangnya zaman, perubahan dalam diskursus 

pendidikan senantiasa berkembang secara fluktuatif, baik dari zaman klasik, 

kontemporer hingga modern. Dan dari masa ke masa itulah banyak para pakar 

maupun tokoh yang senantiasa berusaha untuk melahirkan ide maupun gagasan 

baru mengenai bidang pendidikan, khususnya pada pembahasan ini adalah tentang 

pendidikan Islam (Ahmad Syauqi Fuady & Samsudin, 2023). Senada dengan itu, 

Paulo Freire menjelaskan bahwa pemikiran itu ada sifat pengetahuan yang benar-

benar baru yang sebelumya belum ada ataupun pemikiran-pemikiran yang sifatnya 

pengembangan atau diadakan inovasi dari pemikiran yang ada (Freire, 1998). Hal 

ini dilakukan agar supaya pendidikan benar-benar mengena pada sasaran, yakni 

dapat bermanfaat dalam kehidupan terlebih lagi supaya peradaban yang ada 

semakin maju dan berkembang.  

Pendidikan Islam, sebagaimana pendidikan pada umumnya yang 

mengusahakan suatu pembentukan kepribadian pada manusia  haruslah  melalui  

berbagai proses yang panjang dengan kemungkinan hasilnya yang tidak dapat 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       30 

diketahui dengan segera (Firmansyah, 2022; Mansur et al., 2022; R. A. Suryadi, 

2018). Islam memandang, bahwa pendidikan memiliki keterikatan antara manusia 

(habluminannas) dengan Tuhan (habluminallah). Dengan kata lain, pendidikan 

Islam adalah sebuah upaya untuk membentuk pribadi manusia yang taat kepada 

Tuhan Yang Maha Esa dan senantiasa berakhlak baik kepada sesama manusia. 

Dalam pandangan Islam, pendidikan juga tidak hanya menitikberatkan pada aspek 

tauhid, muamalah, akhlak, syariah saja, namun juga kepada ilmu-ilmu umum lainnya 

seperti fisika, kimia, kedokteran, hukum dan lain sebagainya. 

Islam juga memandang pendidikan sebagai salah satu aktivitas wajib yang 

harus diikuti oleh seluruh ummat manusia dan berlangsung sepanjang hayat 

(Muslim et al., 2017). Senada dengan itu, Al Ghazali di dalam kitabnya “Ihya’ 

Ulumuddin” menjelaskan, bahwa pencarian ilmu sebagai bentuk ibadah. Mereka 

percaya bahwa belajar dan mengajar adalah kewajiban setiap muslim, dan ilmu 

yang diperoleh harus digunakan untuk kebaikan dan bermanfaat bagi masyarakat 

(Rafliyanto & Mukhlis, 2023a). Al-Farabi menggarisbawahi pentingnya pendidikan 

karakter, beliau berpendapat bahwa pendidikan harus tidak hanya mengajarkan 

pengetahuan, tetapi juga membentuk moralitas dan adab peserta didik. Namun, 

dalam perkembangannya, diskursus mengenai kajian pendidikan Islam juga telah 

dipengaruhi oleh beberapa pemikir muslim maupun barat, yang kemudian 

berkembang menjadi sebuah kajian lebih mendalam mengenai ilmu pendidikan 

Islam (Gunawan, 2014).  

Jika diejlaskan secara filosofis, pendidikan juga dirangkai melaluki gagasan-

gagasan yang dijadikan titik tolak dalam merumuskan konsep-konsep pendidikan. 

Pendidikan bukan hanya sekedar proses belajar dan mengajar saja, namun 

pendidikan merupakan keselarasan jiwa yang membentuk karakter manusia 

(Wahyudin & Zohriah, 2023). Oleh karena itu, pada dasarnya pendidikan 

mengemban tanggung jawab secara menyeluruh kepada seluruh aspek kehidupan 

ummat manusia untuk memecahkan problematika serta dinamika yang dialami oleh 

ummat manusia. Namun dalam realita dan implementasinya sendiri, tidak sedikit 

masih ada problematika yang dihadapi di dalam ruang lingkup pendidikan Islam, 

salah satunya adalah problematika mengenai konsep dan tujuan dari pendidikan 

Islam (Minarti, 2016; D. Wahyudi & Kurniasih, 2021). Hal ini tentu menjadi sebuah 

kesenjangan yang dihadapi oleh masyarakat, dimana seharusnya konsep 

pendidikan Islam yang merujuk pada aspek-aspek teologis Islam justru dalam 

implementasinya berbanding terbalik karena masih merujuk pada konsep 

pendidikan Barat (Hatim, 2019; Panjaitan, 2023). Permasalahan kedua yang 

menjadi kesenjangan terhadap penelitian ini adalah mengenai orientasi pendidik 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       31 

yang tidak merujuk pada konsep pendidikan Islam, sehingga menyebabkan dis-

orientasi (Lestari & Masyithoh, 2023; Rozi, 2019). 

Adapun beberapa problematika lain yang sering dijumpai di dalam diskursus 

pendidikan, yaitu masih banyaknya pemahaman yang keliru (miss conception) 

mengenai sebuah konsep dari Pendidikan Islam, sehingga dalam implementasinya 

tidak memiliki pengaruh apapun terhadap kehidupan sehari-hari peserta didik. 

Adapun beberapa argumen yang melandasi pemikiran ini, antara lain, karena 

adanya anggapan bahwa dalam pendidikan Islam hanya membahas tentang materi 

agama. Sehingga tidak mempelajari ilmu-ilmu modern yang sedang berkembang 

saat ini (Hamidah, 2021). Hal ini mengakibatkan disintegrasi berpikir dan membuat 

umat Islam tertinggal dengan peradaban bangsa barat. Problematika kedua, 

pendidikan Islam masih memisahkan antara ilmu umum dengan ilmu agama. 

Akibatnya dari kekeliuran pemahaman itu, bahwa aspek agama hanya dijadikan 

sebagai konsep ibadah (syariah) saja bukan sebagai tindakan yang bisa 

diaplikasikan di dalam kehidupan ummat manusia. 

Contoh sederhananya adalah, telah jelas di dalam berbagai buku dan jurnal 

bahwa dalam tujuan pendidikan Islam peserta didik diarahkan untuk menjadi 

manusia yang baik dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, namun pada masa 

sekarang ini, pendidik -dalam pendidikan Islam- mengarahkan peserta didik untuk 

bisa hanya mendapat nilai yang bagus, kemudian mendapatkan penghasilan yang 

banyak, jadi mereka -peserta didik saat ini- di didik untuk menjadi peserta didik 

yang materialis. Hal tersebut juga karena kurangnya pemahaman akan nilai-nilai 

teologis keagamaan -Islam- dalam implementasinya di dalam pendidikan Islam, 

sehingga tampak memberikan dekonstruksi dalam perkembangan pendidikan 

Islam, para pendidik dan pemangku kebijakan tampak bias dan ambivalen terhadap 

problematika yang terjadi di dalam ruang lingkup pendidikan Islam (Jafri, 2021). 

Hal inilah tentu harus menjadi evaluasi bersama bagi para pemangku kebijakan 

pendidikan, dimana perlu adanya pembinaan dan revitalisasi konsep mengenai 

filsafat pendidikan Islam. 

Filsafat dalam diskurus Islamic studies, dipahami sebagai sesuatu hal yang 

dilakukan melalui serangkaian berpikir para filsuf tentang suatu fenomena dalam 

dunia pendidikan yang didasarkan pada diskursus keislaman yang menekankan 

pada aspek rasional dan empiris (Bayrakli, 2004; A. Suryadi, 2024). Lebih lanjut 

dijelaskan bahwa filsafat pendidikan bukanlah pemikiran yang liberal tanpa 

memperhatikan aspek-aspek tertentu (Fahira et al., 2023; Marimba, 2010). Secara 

terminologi umum, filsafat pendidikan Islam merupakan konsep berpikir mengenai 

arah pendidikan Islam yang berlandaskan terhadap basis teologis keagamaan Islam, 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       32 

di dalamnya juga terdapat mengenai pembahasan jiwa, kemampuan manusia yang 

diintegrasikan melalui Al-Quran dan Sunnah.  

Hal ini juga senada dengan yang disampaikan oleh Abuddin Nata dalam 

bukunya ‘Ilmu Pendidikan Islam’, dia menjelaskan bahwa filsafat Pendidikan Islam 

merupakan sebuah konsep dari kajian filosofis yang berlandaskan pada al-Qur'an 

dan al-Hadits (Nata, 2000, 2016). Dalam merumuskan konsep pendidikan Islam 

dalam mengurai ontologi, epistemologi dan aksiologi tentu harus bersumber pada 

nilai-nilai Islam tanpa campur dari konsep luar. Salah satu konsep yang harus 

diintegrasikan dalam pendidikan Islam adalah konsep Tauhid. Adapun ruang 

lingkup dalam pembahasan kajian filsafat pendidikan Islam seperti halnya pada 

model pendidikan nasional, yaitu mengenai tujuan, kurikulum, pendidik, peserta 

didik, metode pembelajaran, materi bahan ajar, evaluasi dan lingkungan pendidikan 

(Istiningsih & Dharma, 2021; Tarigan et al., 2023). 

Sebagai sesuatu yang memiliki kerangka paradigmatik, aspek tauhid dalam 

kehidupan manusia memiliki peran penting dalam membimbing perilaku manusia 

sesuai dengan nilai-nilai Islam (Hadi Ihsan et al., 2023). Dimana di dalamnya 

akhlaknya mencakup aspek interpersonal, intrapersonal dan hubungannya dengan 

Allah Subhanahu Wa Ta’ala (Arifah et al., 2023). Seiring dengan perkembangannya, 

paradigma tauhid juga tercermin di dalam ruang lingkup pendidikan. Sebagai 

prosesnya, peran tauhid berfungsi sebagai penanaman moral terhadap peserta 

didik agar dapat membentuk moralitas yang baik di dalam masyarakat. Maka dari 

itu, penelitian ini hadir untuk mengeksplorasi pentingnya basis teologis Islam -

dalam hal ini Tauhid- dalam ruang lingkup filsafat pendidikan Islam.  

Adapun penelitian terdahulu yang memiliki relevansi terhadap riset ini yaitu: 

pertama, penelitian yang ditulis oleh Waluyo yang menjelaskan bahwa aspek tauhid 

merupakan gagasan penting dalam aktivitas kehidupan manusia dan juga berperan 

penting dalam mengembangkan filsafat pendidikan Islam. Hasil pada penelitian 

tersebut ditemukan bahwa, pendidikan yang diajarkan oleh Sunan Bonang melalui 

naskah Het Boek van Bonang terdapat empat nilai pendidikan Islam yaitu tauhid, 

ilmu kalam, teosofi dan tasawuf. Lebih lanjut peneliti menjelaskan bahwa titik 

ajaran tauhid yang diajarkan oleh Sunan Bonang adalah dengan tunduk serta 

menyerahkan diri terhadap kekuasaan Tuhan Yang Maha Esa (Waluyo, 2023). 

Selanjutnya riset dari Siti Uswatun Khasanah yang menjelaskan bahwa ilmu 

kalam dan tasawuf memiliki keterkaitan dalam perkembangan filsafat Islam 

maupun filsafat pendidikan Islam. Ilmu kalam sebagai basis ilmu pengetahuan 

dengan metodologinya sendiri berusaha untuk mencari kebenaran dari Tuhan. 

Selain daripada ilmu kalam, peneliti menerangkan lebih lanjut bahwa keberadaan 

ilmu tasawuf juga memiliki keterlibatan dalam perjalanan spiritual ummat manusia 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       33 

dalam mengenal Tuhannya. Adapun kesimpulan dari peneliti menjelaskan bahwa 

ilmu kalam dan tasawuf memiliki persamaan dalam mencari kebenaran Tuhan 

melalui pendekatan filsafat dengan menggunakan aspek rasional dan empiris 

(Khasanah, 2024).  

Riset berikutnya yang ditulis oleh Febri Hijroh Mukhlis menegaskan bahwa 

istilah teologi dalam peradaban merupakan ilmu kalam yang berusaha untuk 

mencari kebenaran Tuhan. Hal ini didukung dengan buku ‘Teologi Islam (Ilmu 

Kalam)’ karya Ahmad Hanafi yang mengembangkan istilah teologi Islam sebagai 

ilmu kalam. Peneliti menukil makna dari definisi teologi Ahmad Hanafi yang 

menjelaskan bahwa teologi merupakan ilmu yang membicarakan mengenai 

Ketuhanan dan hubungannya dengan manusia (Hanafi, 1989). Lebih lanjut dalam 

karyanya Ahmad Hanafi juga banyak bicara mengenai filsafat Islam yang kemudian 

digeser menjadi ilmu kalam (Mukhlis, 2015). 

Adapun keterbaruan dalam penelitian ini terletak pada variabel yang akan 

dikaji. Pada penelitian ini, peneliti memfokuskan pada variabel paradigma tauhid 

sebagai basis teologis dalam terbentuknya filsafat pendidikan Islam. Jika pada 

umumnya filsafat Islam menggunakan ilmu kalam, ilmu tasawuf, teosofi dan ushul 

fiqh sebagai basis epistemologinya, maka peneliti akan mencoba menguraikan 

dengan rinci mengenai ilmu tauhid yang juga dijadikan sebagai dasar teologi Islam 

dalam membentuk filsafat pendidikan Islam. Argumen tersebut juga diperkuat oleh 

Muhammad Abduh yang menjelaskan bahwa ilmu tauhid merupakan ilmu yang 

membahas mengenai hakikat, wujud Allah ta’ala yang wajib untuk diimani (Abduh, 

1996; Zulkarnain, 2023).  

Penelitian ini disusun berdasarkan argumen bahwa paradigma tauhid dalam 

kajian filsafat pendidikan Islam sebagai landasan teologis ummat Islam memiliki 

urgensi dan posisi yang penting untuk ditelaah secara lanjut serta mendalam. 

Menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas dalam bukunya ‘The Concept of 

Education in Islam’ menjelaskan bahwa tauhid bukan hanya aspek teologis, tetapi 

juga berkaitan erat dengan pengetahuan dan pemahaman. Ilmu harus diarahkan 

untuk mendalami kebesaran Allah dan untuk memahami ciptaan-Nya (S. M. N. Al 

Attas, 1980). Lebih lanjut, beliau menegaskan bahwa aspek tauhid harus menjadi 

landasan serta dasar bagi nilai-nilai moral dan etika. Pengakuan akan satu Tuhan 

seharusnya memengaruhi perilaku individu dan masyarakat, menciptakan 

masyarakat yang berakhlak dan beradab (M. Al Attas, 1979; Maulida, 2013). Dalam 

konteks kajian filsafat pendidikan Islam, aspek tauhid masuk ke dalam ranah 

teologis yang menjadi dasar untuk membentuk dan merumuskan tujuan pendidikan 

Islam.  



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       34 

Berdasarkan latar belakang pada masalah yang telah diuraikan di atas, maka 

peneliti membatasi masalah dengan judul ‘Paradigma Tauhid Sebagai Filosofi Utama 

Dalam Filsafat Pendidikan Islam: Analisis Tinjauan Teologis-Normatif’. Berdasarkan 

pada latar belakang masalah yang telah diuraikan di atas, maka rumusan masalah 

yang peneliti angkat dalam penelitian ini adalah bagaimana analisis nilai tauhid 

sebagai basis teologi kajian filsafat pendidikan Islam. Adapun tujuan daripada 

penelitian ini adalah untuk mengetahui secara kompleks dan menyeluruh mengenai 

analisis dan urgensi tauhid dalam basis kajian teologis filsafat pendidikan Islam. 

Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk memberikan dampak dan kontribusi 

positif terhadap konsep pendidikan Islam, agar sesuai dengan landasan dan tujuan 

ajaran agama Islam. 

 

B. Metode Penelitian 

Pendekatan dalam penelitian yang digunakan peneliti adalah penelitian studi 

kepustakaan (library research) (Alkhairi & Arif, 2024; Fadli, 2021b). Penelitian ini 

memiliki tujuan untuk mendeskripsikan sebuah narasi dari sebuah sumber yang 

telah melalui proses penghimpunan berbagai data dan informasi dengan 

menggunakan bantuan dari berbagai perangkat yang diperoleh dari media online, 

seperti media sosial, internet dan buku-buku PDF resmi -baik online maupun 

hardfile-. Disamping itu, peneliti juga menghimpun jurnal-jurnal yang bereputasi 

nasional -terindeks ISSN dan terakreditasi SINTA- maupun internasional -seperti 

SCOPUS, EBSCO, COPERNICUS-, dokumen-dokumen pendukung lainnya yang dapat 

diakses melalui laman mendeley.com, scimago, google scholar dan situs web jurnal 

sinta dan scopus (Ridwan et al., 2021; Solehudin et al., 2022).  

Adapun jangka waktu tahun terbit jurnal yang dijadikan peneliti dalam riset 

penelitian terdahulu adalah artikel jurnal yang terbit 5 tahun ke belakang, yaitu 

pada tahun 2019-2024. Dalam konteks penelitian studi pustaka, terdapat empat 

karakteristik primer yang harus diperhatikan oleh peneliti, 1.) interaksi peneliti 

yang langsung kepada teks, 2.) bahan atau instrumen penelitian yang akan atau siap 

digunakan, 3.) sumber data, baik primer maupun sekunder, 4.) analisis data yang 

diperoleh dari sumber (Zed, 2008). 

Adapun instrumen yang digunakan peneliti untuk menghimpun data dalam 

penelitian ini menggunakan alat dan media elektronik berupa laptop yang 

digunakan untuk mencari sumber data literatur primer dan sekunder. Adapun 

teknik dan analisis data pada penelitian ini menggunakan pendekatan analisis isi 

(content analysis) (Moleong, 2017). Kemudian setelah itu, dilakukannya sebuah 

reduksi data dari sumber-sumber informasi yang telah didapat, dan disusun 

kembali menjadi suatu narasi deskriptif baru yang kemudian dijadikan sebagai 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       35 

landasan dalam penelitian. Dan pada bagian terakhir adalah memberikan sebuah 

kesimpulan pada penelitian yang peneliti buat untuk memastikan keabsahan data 

yang telah dihimpun dan disusun sesuai denga nisi penelitian. 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

Seyyed Hossen Nasr dalam bukunya ‘Islam: Religion, History and Civilization’ 

menjelaskan secara ringkas bahwa islam itu merupakan sebuah ajaran agama dan 

juga peradaban (Nasr & Smith, 2005). Karena di dalamnya juga agama islam 

mengajarkan bagaimana seorang muslim itu beribadah, bekerja, berpolitik, dan 

bermasyarakat. Islam juga hair sebagai agama yang menyempurnakan agama-

agama terdahulu melalui kitab sucinya al-Quran dan Sunnah Rasulullah Shalallahu 

Alaihi Wa Sallam. Dalam peradabannya, Islam memberikan dampak dalam 

kemajuan masyarakat sosial, berkembangnya ilmu pengetahuan dan saling 

menghargai satu dengan yang lain. Juga telah jelas dikatakan dalam sejarah 

peradaban ummat manusia, bahwa Islam hadir bukan hanya sebatas pedoman 

mengenai ritual ibadah saja, namun Islam hadir di muka bumi juga sebagai 

peradaban yang memberikan arah dan tujuan transformatif serta progresif kepada 

ummat manusia (Zarkasyi, 2015). 

Jika ditelusuri melalui literatur-literatur sejarah, maka akan ditemui bahwa 

ummat mausia yang pertama kali bersinggungan dengan filsafat adalah masyarakat 

Yunani kuno. Sejarah kehidupan manusia pada zaman Yunani kuno tidak dapat 

dipisahkan dengan filsafat, karena dalam perkembangannya filsafat memiliki 

keterkaitan dengan perkembangan manusia yang mampu mengembangkan ilmu 

pengetahuan (Fadli, 2021; Sidik & Sulistyana, 2021; Teng, 2017). Masyarakat pada 

zaman itu memandang filsafat telah menjadi sebuah pandangan hidup yang melekat 

guna mewujudkan apa yang terkandung dalam filsafat, yaitu kebijaksanaan. Peran 

filsafat yang saat itu menjadi mater scientarum (induk segala pengetahuan) telah 

banyak mengalami perkembangan dan perubahan dalam implementasinya 

(Tumanggor & Suharyanto, 2017). Dalam perkembangannya, diskursus mengenai 

filsafat tidak hanya di dalam aspek hukum dan sosial saja, namun saat ini filsafat 

juga masuk ke dalam aspek pendidikan, termasuk salah satunya pendidikan Islam.  

Agar pendidikan memiliki makna dan tujuannya yang jelas, maka disusunlah 

sebuah kerangka atau rumusan yang dihasilkan dari sebuah diskusi. Hal ini 

dilakukan, karena bidang pendidikan memiliki peran yang signifikan dalam 

mendidik peserta didik sebagai kemajuan suatu bangsa sesuai dengan tujuan 

pendidikan nasional. Di samping itu, sebuah konsep yang disusun dalam suatu 

tujuan  sangat  ditentukan  pada  paradigma yang dijalankan,  pandangan hidup atau 

worldview, serta  filsafat  hidup  yang  dianut  oleh  setiap individu  manusia,  institusi 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       36 

lembaga  pemangku kebijakan dalam aspek  pendidikan, dan  bahkan  lembaga  

negara  dimana  lembaga pendidikan  itu  berada. Bertitik  tolak  dari  uraian 

tersebut, maka  makalah  ini disusun dengan maksud hendak mengangkat isu 

tersebut dengan membatasi pembahasannya pada tujuan pendidikan Islam ditinjau 

dari sudut filosofis.  

 

1. Definisi Tauhid: Analisis dalam Kajian Teologi 

Sebenarnya istilah umum dari tauhid hanya terbatas pada aspek ideologis, 

keyakinan, aqidah, atau seperangkat dogma-dogma teologis dalam kaitannya 

dengan orientasi ukhrawi (Al-Faruqi, 1982). Maknanya tauhid digunakan untuk 

merumuskan dan membedakan suatu hakikat mengenai keyakinan -aqidah- agama 

Islam dengan agama lainnya. Secara universal, tauhid merupakan landasan dasar 

bagi seorang muslim yang penting, apabila seorang muslim itu benar dan yakin 

tentang konsep tauhidnya maka dia akan mendapatkan petunjuk keselamatan dunia 

dan akhirat (Muji, 2023). Artinya, seseorang itu dilihat dari cara dia 

mengimplementasikan nilai-nilai yang telah dia dapatkan, jika dia mampu 

mereprensentasikan nilai tersebut maka pemahamannya mengenai tauhid telah 

benar, dalam hal ini seorang muslim harus mampu menunjukkan karakter, etika, 

perilaku sesuai dengan kaidah-kaidah Islam berdasarkan nilai-nilai teologis yaitu 

tauhid.  

Jika ditinjau dari segi etimologi, tauhid dimaknai sebagai bentuk kata kerja 

lampau yaitu wahhada, yuwahhidu, wahdah yang memiliki makna mengeesakan, 

makna yang lain menjelaskan bahwa konsep tauhid merupakan bagian penting dari 

iman kepada Allah Subhanahu Wa Ta’ala (Hadi Ihsan et al., 2023; Hisniati et al., 

2024). Secara terminologi, tauhid merupakan suatu keyakinan dalam basis nilai 

teologis yang meyakni bahwa Allah Maha Esa, tidak ada sekutu baginya (Dja’far, 

2014). Hal ini juga ditegaskan oleh Ibnu Taimiyah dalam kitabnya ‘majmu al-fatawa’, 

di dalamnya dijelaskan bahwa Tauhid dalam konteks kitab karya Ibn Taimiyyah 

merujuk pada konsep monoteisme yang mengedepankan keesaan Allah Subhanahu 

Wa Ta’ala. Dalam ajaran Islam, tauhid menjadi dasar utama yang menekankan 

bahwa hanya Allah Subhanahu Wa Ta’ala yang berhak disembah dan tidak ada 

sekutu bagi-Nya (Taimiyyah, 1980; Zakariya, 2019).  

Esensi tauhid dalam pembahasan kajian teologi memiliki eksistensi penting 

dalam agama Islam, dimana peran tauhid memiliki posisi penting dalam aktivitas 

kehidupan manusia, khsususnya kaum muslimin, selain untuk membentuk pribadi 

yang baik, peran tauhid berfungsi sebagai penguat akidah kaum muslimin agar kuat 

dalam menghadapi berbagai problematika di dalam kehidupan ini (Baehaqi et al., 

2023; Risky, 2021). Konsep tauhid dalam Islam ditempatkan sebagai suatu landasan 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       37 

bagi cara berpikir kaum muslimin untuk membentuk dan mensyiarkan agama Islam 

yang memiliki spektrum pandangan yang lebih luas dari hanya sekedar orientasi 

ukhrawi saja, maka dari itu makna tauhid ini diluaskan sebagai landasan untuk 

kehidupan duniawi juga (Nugrohoa et al., 2022). Karena tauhid bukan hanya 

sekedar pandangan hidup kehidupan ukhrawi saja, maka beberapa definisi tentang 

tauhid yang juga menggambarkan luas dan sempit spektrumnya dapat 

dikemukanan di sini. Allahu Subhanahu Wa Ta’ala berfirman, 

َوخمخآَْامُِرُوْْٓاَاِلََّاِتَّخَ
َۚ
َمخرْيخخ َابْنخ نَْدُوْنَِاللّهَِٰوخالْمخسِيْحخ َمِٰ بَا مَُْاخرْبَخ ََذُوْْٓاَاخحْبخارخهُمَْوخرهُْبخانَخ اَۚ ليِ خعْبُدُوْْٓاَاِلٰهااَوَاحِدا

نخه َسُبْحه َعخمَاَيُشْركُِوْنخََٗ  لّخَْٓالِههخَاِلََّهُوخَۗ
Artinya: “Mereka menjadikan para rabi (Yahudi) dan para rahib (Nasrani) 

sebagai tuhan-tuhan selain Allah serta (Nasrani mempertuhankan) Al-

Masih putra Maryam. Padahal, mereka tidak diperintah, kecuali untuk 

menyembah Tuhan Yang Maha Esa; tidak ada tuhan selain Dia. Mahasuci 

Dia dari apa yang mereka persekutukan.” (Q.S Taubah ayat 31).  

Dijelaskan di dalam tafsir al-Wajiz bahwa para penduduk Yahudi menjadikan 

uskup-uskup mereka sebagai Tuhan selain Allah, begitu juga orang Nasrani 

menganggap pendeta mereka. Dimana Mereka menaati para uskup dan pendeta itu 

tentang segala yang mereka (pendeta dan uskup) halalkan dan haramkan. Dan 

orang-orang Nasrani mnenjadikan Isa sebagai anak Allah, Tuhan dan sesembahan, 

sedangkan Taurat dan Injil tidak memerintahkannya kecuali Tuhan yang Esa (Allah) 

bukan selain-Nya. Maha suci Allah dari apa yang mereka sekutukan berupa sekutu-

sekutu yang ditaati dan disembah. 

Menurut Seyyed Hossein Nasr misalnya, menjelaskan bahwa implementasi 

dari tauhid juga harus menciptakan harmoni dalam masyarakat, lebih lanjut ia 

menjelaskan bahwa pemahaman yang mendalam tentang tauhid membantu 

individu untuk memahami kondisi mereka di dalam kehidupan bermasyarakat 

(Nasr, 2006; Rafly et al., 2022). Hampir serupa dengan Nurcholish Madjid yang juga 

menjelaskan bahwa seorang muslim yang memahami konsep tauhid harus memiliki 

integritas untuk membentuk moralitas yang baik dalam membangun masyarakat 

(Madjid, 1987). Jika ditelusuri melalui literatur lain, ada definisi dari Muhammad 

Iqbal yang -mungkin- bisa melengkapi dari kedua definisi di atas, Muhamamd Iqbal 

mengartikan ajaran tauhid sebagai pemercik kreativitas dan inovasi dalam 

membangun masyarakat, lebih lanjut ia menegaskan bahwa pemahaman tauhid 

yang benar akan menginspirasi individu untuk dapat berkontribusi positif dalam 

pergumulannya di masyarakat, dengan membangun hubungan yang lebih baik 

(Iqbal, 2012). Oleh sebab itu dalam perkembangannya, para cendekiawan muslim 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       38 

kontemporer memberikan makna, bahwa implementasi konsep tauhid sebagai 

landasan teologis agama Islam berperan tidak hanya dalam ruang lingkup ibadah 

saja, namun juga diintegrasikan dalam ruang lingkup syariah, muamalah dan lain-

lain. 

Ada tiga poin penting dari definisi di atas, yaitu bahwa tauhid merupakan 

pondasi dasar bagi kepribadian kaum muslimin, asas bagi pemahaman akan 

orientasi dan asas bagi aktivitas kehidupan ilmiah. Dalam konteks pendidikan, 

makna dan implementasi tauhid dapat direlasikan dengan dengan konsep teologi 

(theology) Thomas Aquinas yang menganggap teologi sebagai pandangan dalam 

membentuk etika dan moral (Aquinas, 2014). Sebab, paradigma dalam konteks 

pendidikan juga seringkali menyediakan sebuah gagasan, ide, metodologi atau 

ringkasnya sebuah pedoman dan kerangka konseptual yang diperlukan untuk 

diskursus pendidikan (Arif, 2016). Namun, dari definisi di atas setidaknya telah 

didapati sebuah pemahaman bahwa tauhid merupakan sebuah bagian integral yang 

termasuk dalam ilmu teologi untuk membedakan antara suatu agama dengan yang 

lain. Bahkan dari dua definisi terakhir menunjukkan bahwa tauhid sebagai basis 

pokok dalam pondasi kaum muslimin dapat membentuk nilai moral yang baik 

dalam kehidupan di dalam masyarakat, sebab ia merupakan faktor penting dalam 

setiap aktivitas manusia -khususnya kaum muslimin-. 

Selain itu, ketiga definisi di atas berlaku bagi peradaban atau agama islam 

secara umum saja. Namun dalam analisis tinjauan definisi untuk kajian ‘teologi’ 

mempunyai nilai tersendiri karena sumber dan spektrumnya yang luas dan dapat 

menjangkau bagi semua agama. Penggunaan kata teologi menunjukkan bahwa 

istilah ini pada dasarnya adalah netral dan dapat memiliki makna yang lain seperti 

teologi biblis, teologi historis, teologi sistematis (atau dogmatis), teologi praktis. 

Kemudian, pada awalnya dulu, penggunaan istilah teologi ini digunakan sebagai 

penguat keilmuan bagi kaum kristiani yang pada saat itu gereja-gereja di barat telah 

tergerus dan terkikis oleh kebudayaan yang semakin sekuler dan menyimpang dari 

ajaran murni agama kristen (Huntington, 1993). Namun dalam perkembangannya, 

ketika kata sifat Islam masuk ke dalam ilmu teologi di depan kata thelogy, maka ada 

sebuah makna perkembangan dalam tinjauan etimologi dan terminologinya. 

Definisi teologi Islam dapat kita peroleh dari beberapa ulama dan tokoh 

kontemporer. Sebab dalam ruang lingkup kajian agama Islam, belum diketahui 

dengan pasti makna teologi secara umum, meski tidak berarti, Islam tidak memiliki 

teologi. Para ulama terdahulu juga ada yang menggunakan terminologi khusus 

untuk pengertian teologi ini yang hampir sama dengan yang lain. Menurut Al-

Ghazali dalam karyanya "Tahafut al-Falasifah" dia menjelaskan mengenai sifat-sifat 

Allah Subhanahu Wa Ta’ala, akidah, serta integrasi antara pemikiran rasional dan 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       39 

empirisitas. Al-Ghazali juga mengemukakan bahwa pemahaman basis teologis itu 

harus berlandaskan pada wahyu dan pengalaman mistika yang dialami oleh kaum 

muslimin. Sebab teologi merupakan aspek dalam landasan beragama -Islam- yang 

mendorong manusia untuk mempelajari mengenai tentang tauhid, akidah dan 

syariah (Al-Ghazali, 2015). 

Hampir sama dengan Al-Ghazali, Muhammad Al-Farabi memberikan makan 

tersendiri mengenai teologi yang diintegrasikan dengan konsep filsafat, menurut Al-

Farabi, filsafat dan wahyu sama-sama memiliki orientasi yang jelas, yaitu mencari 

sebuah kebenaran. Dalam konteks lebih lanjut, ia menjelaskan bahwa 

diturunkannya para Nabi sebagai utusan Allah, memiliki pemahaman yang lebih 

mengenai makna hakikat dan realitas sehingga diberikan amanah untuk memandu 

ummat manusia menuju kepada kebajikan. Secara umum, Al Farabi menegaskan 

bahwa teologi sama sekali tidak memiliki kontradiksi dengan rasionalitas, keduanya 

memiliki koherensi untuk saling melengkapi dalam mencari sebuah kebenaran (Al-

Farabi, 1993). Masih dalam ruang lingkup teologi dan filsafat, Ibn Sina dalam 

risalahnya ‘Kitab al-Shifa’ menjelaskan bahwa filsafat dan teologi saling melengkapi, 

dan keduanya penting dalam pencarian kebenaran serta pemahaman tentang 

eksistensi dan realitas (Sina, 2012). 

Hampir sejalan dengan definisi-definisi di atas, Muhammad Abduh yang juga 

merupakan seorang ulama kontemporer abad ke-20 yang juga telah memberikan 

kontribusi penting terhadap pemikiran teologisnya yang kemudian ditekankan 

kepada pembinaan etika dan moralitas. Abduh memandang bahwa nilai-nilai 

teologs yang terkandung di dalam agama Islam penting untuk membentuk etika dan 

moralitas. Lebih lanjut Abduh percaya bahwa Islam turun ke muka bumi selain 

sebagai agama adalah juga sebagai nilai untuk membentuk masyarakat yang lebih 

baik (Abduh, 1996; Wahid, 2020; M. N. Wahyudi & Zaenab, 2023).  

Dari beberapa definisi mengenai teologi -Islam- menurut para ulama di atas, 

dapat disimpulkan bahwa meski istilah yang dipakai berbeda-beda pada umumnya 

para ulama tersebut sepakat bahwa teologi dalam pandangan Islam mempunyai 

kesamaan dalam hal makna dan definisi. Selain itu gagasan-gagasan di atas telah 

cukup baik menggambarkan makna daripada tauhid sebagai suatu kajian dalam 

ilmu teologi. Namun, jika kita telaah dan analisis secara keseluruhan pemikiran di 

balik makna atau definisi para tokoh tersebut, akan kita dapati beberapa penjelasan 

yang setidaknya hampir sama. Al Ghazali menekankan basis kajian teologis itu 

kepada wahyu dan pengalaman mistika. Al Farabi dan Ibn Sina memahami bahwa 

teologi sebagai kajian dalam ilmu filsafat untuk mencari kebenaran. Keduanya saling 

melengkapi satu sama lain dan tidak memiliki kontradiksi satu dengan yang lain. 

Namun, Al Farabi dalam definisinya cenderung ke arah filosofis mengarahkan 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       40 

teologi sebagai landasan dalam mencari sebuah kebenaran. Sedangkan Muhammad 

Abduh menjelaskan dalam makna yang lebih implementatif, bahwa keberadaan 

teologis sebagai basis kajian agama Islam harus bisa membentuk moralitas dan etika 

di dalam setiap individu masyarakat.  

 

2. Paradigma Tauhid sebagai Kajian Teologi Filsafat Islam 

Filsafat Islam dalam tinjauan etimologi diartikan dari bahasa Yunani 

"philosophia," yang terdiri dari dua kata: "philos" yang berarti cinta, dan "sophia" 

yang berarti kebijaksanaan. Jika dilihat secara harfiah, filsafat dapat diartikan 

sebagai "cinta kebijaksanaan." Dalam konteks ini, filsafat merupakan upaya manusia 

untuk mencari pengetahuan, memahami realitas, dan mencari kebenaran. 

Kemudian Islam berasal dari bahasa Arab "salam," yang berarti damai. Secara 

etimologis, Islam juga dapat diartikan sebagai penyerahan diri manusia kepada 

Tuhan. Hal inilah yang menjadi inti dalam ajaran Islam, yaitu penyerahan diri 

kepada kehendak Allah Subhanahu Wa Ta’ala. Dalam konteks ini, Islam bukan hanya 

sekadar agama, tetapi juga sebuah pandangan hidup yang menekankan hubungan 

harmonis antara manusia, Tuhan, dan alam. 

Al-Quran sebagai basis objek kajian dalam filsafat Islam, memang tidak di 

temukan secara eksplisit mengenai kata ‘filsafat’, karena Al Quran diturunkan dalam 

bahasa arab, sedang filsafat berasal dari Yunani. Namun, di dalam al-Quran tersebut 

banyak menyebut kata hikmah, yang beraakar sama dengan sifat Allah al Hakim 

(Maha Bijaksana). Allah Subhanahu Wa Ta’ala berfirman,  

وخمخاَيخذكََرَُاِلَّْٓ ثِيْْااَََۗ كَخ يْْاا َالِْْكْمخةخَف خقخدَْاوُْتِخَخخ وخمخنَْي ُّؤْتخ اۤءَََُۚ َلْبخابَِاوُلُواَالّْخََي ُّؤْتِىَالِْْكْمخةخَمخنَْيَشخ
Artinya: “Dia (Allah) menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia 

kehendaki. Siapa yang dianugerahi hikmah, sungguh dia telah 

dianugerahi kebaikan yang banyak. Tidak ada yang dapat mengambil 

pelajaran (darinya), kecuali ululalbab.” (Q.S Al-Baqarah ayat 269).  

Kemudian Allah Subhanahu Wa Ta’ala juga berfirman, 

َََۗفخاخمَاَا تٌ بِهه رَُمُتخشه تٌَهُنََامَُُّالْكِتهبَِوخاخُخ َمِنْهَُاهيهتٌَمُُّّْكخمه َالْكِتهبخ َعخلخيْكخ َاخنْ زخلخ َالَذِيْْٓ لَذِيْنخَفَِْهُوخ
َمَِ َتخشخابخهخ َمخا َف خي ختَبِعُوْنخ َزخيْغٌ َتَخْوِيلِْهقُ لُوْبِِِمْ َوخابتِْغخاۤءخ نخةِ َالْفِت ْ َابتِْغخاۤءخ ٗ  نْهُ

َاِلََََّْٓۚٗ  تَخْوِيْ لخهَي خعْلخمََُوخمخاَََۚۚ
ٗ  بهَِاهمخنَاَي خقُوْلُوْنخََالْعِلْمََِفََِوخالرهٰسِخُوْنخََۘاللّهَُٰ

َرَُاِلََّْٓاوُلُواَالّْخلْبخابَِيخذكََََوخمخاََََۚرخبنِٰخاَعِنْدََِمِٰنََْكُلَ َََۚ 
Artinya: “Dialah (Allah) yang menurunkan Kitab (Al-Qur’an) kepadamu 

(Nabi Muhammad). Di antara ayat-ayatnya ada yang muhkamat,84) 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       41 

itulah pokok-pokok isi Kitab (Al-Qur’an) dan yang lain mutasyabihat. 

Adapun orang-orang yang dalam hatinya ada kecenderungan pada 

kesesatan, mereka mengikuti ayat-ayat yang mutasyabihat untuk 

menimbulkan fitnah (kekacauan dan keraguan) dan untuk mencari-cari 

takwilnya. Padahal, tidak ada yang mengetahui takwilnya, kecuali Allah. 

Orang-orang yang ilmunya mendalam berkata, “Kami beriman kepadanya 

(Al-Qur’an), semuanya dari Tuhan kami.” Tidak ada yang dapat 

mengambil pelajaran, kecuali ululalbab.” (Q.S Ali Imran ayat 7). 

Jika kedua kata itu digabungkan dalam tinjauan etimologi, maka bisa dimaknai 

sebagai suatu kesatuan yang mencerminkan cinta akan kebijaksanaan, dimana di 

dalamnya terintegrasi sesuatu yang bersifat metafisik dengan penyerahan diri 

kepada Tuhan. Dengan mengadopsi dan menginfiltrasi nilai-nilai dari filsafat 

Yunani, para pemikir Muslim membentuk sendiri sebuah konsep intelektual yang 

kaya dan beragam, tidak hanya mencakup aspek teologis semata, namun di 

dalamnya juga ada etika, politik, dan pendidikan (Rahmatullah & Kamal, 2023). 

Dalam konteks ini, filsafat Islam menjadi wadah bagi pencarian kebenaran dan 

pemahaman yang lebih dalam tentang eksistensi manusia dan hubungannya dengan 

Allah Subhanahu Wa Ta’ala. 

Filsafat Islam pada dasarnya adalah sebuah ilmu filsafat yang berlandaskan 

pada aspek-aspek ajaran agama Islam, dimana di dalamnya terkandung aspek 

tauhid, syariah, muamalah dan implementasi. Filsafat Islam berkembang seiring 

dengan berkembangnya peradaban Islam yang ketika itu telah bersinggungan 

dengan peradaban-peradaban lainnya, seperti Persia dan Imperium Romawi. Selain 

itu, para pemikir-pemikir muslim juga banyak yang mengambil ilmu filsafat yang 

diajarkan oleh Aristoteles, Plato dan Marcus Aurelius. Namun, dalam 

perkembangannya juga, para pemikir muslim seperti Al-Ghazali dan Ibn Khaldun 

menekankan kepada kaum muslimin untuk menggunakan nalar kritis -mereka- agar 

terciptanya sebuah intellectual macurity dalam implementasinya. Maknanya, 

seorang muslim itu harus memiliki ketegasan dalam berfikir yang kuat teguh 

memegang prinsip -dalam hal ini akidah Islam- disamping juga harus memiliki 

sebuah keterbukaan (open mindeness), namun di saat yang sama kaum muslimin 

juga harus melihat bahwa semua ilmu yang diadaptasi oleh para pemikir-pemikir 

Yunani bisa diadopsi dan dipakai oleh kaum muslimin. 

Melihat dari beberapa uraian yang telah dijabarkan di atas, maka setidaknya 

perlu bagi kaum muslimin memiliki sebuah landasan dalam membuat sebuah 

konsep maupun gagasan agar tidak jatuh dan tersesat ke dalam nuansa kesalahan 

berpikir (logical fallacy). Diperlukannya sebuah landasan dalam membangun 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       42 

sebuah kerangka ilmu pengetahuan ini bertujuan agar konsep dan gagasan yang 

dibangun tidak mudah jatuh dalam perkembangannya. Dan bagi kaum muslimin, 

landasan yang rasional dan ilmiah adalah melalui ilmu tauhid yang dilandasi dengan 

ketakwaan akan keesaan Tuhan Yang Maha Esa. 

Sebagai sebuah kerangka paradigma, definisi tauhid  di  sini  harus  dimaknai  

sebagai  suatu model yang holistik, maknanya menjadi terpadu  antara  yang  

bercorak  teosentris  dengan  antroposentris, yaitu tauhid yang dalam fokusnya 

hanya mengesakan Allah Subhanahu Wa Ta’ala tanpa campur tangan siapapun, 

namun dalam prakteknya harus berimplikasi ke dalam pola pikir, tindakan, dan 

sikap seseorang yang melandasinya (Amril et al., 2023). Dengan demikian, konsep 

paradigma yang dimaksud disini adalah tauhid yang bersifat berkemajuan dan 

aktual, yaitu tauhid yang mewarnai aktifitas kehidupan ummat manusia dan terlihat 

dalam sebuah realita. Bukan tauhid yang hanya bersifat hanya mencari keuntungan 

saja (taken for granted), yakni dengan beriman, bahwa  seseorang  sudah akan 

dijamin kehidupannya akan bahagia dunia dan akhirat, melainkan tauhid yang 

disertai dengan amal saleh yang dirasakan manfaatnya oleh individu sendiri 

ataupun masyarakat. 

Hadirnya Islam sebagai sebuah agama bagi ummat manusia memberikan 

sebuah konsep dan pandangan baru untuk membebaskan ummat manusia dari 

peradaban yang gelap menuju zaman pencerahan (Prawira Negara & Muhlas, 2022). 

Paradigma tauhid juga telah masuk sebagai dasar dalam pemikiran filsafat Islam 

untuk memberikan sebuah antithesis terhadap perkembangan filsafat barat yang 

memiliki kontradiksi terhadap ajaran agama Islam. Maka dari itu, penting untuk 

menjadikan tauhid sebagai basis dalam kajian teologi untuk mengembangkan 

filsafat Islam. Jika ditelaah dalam kajian teologi, tauhid dapat diartikan sebagai 

landasan dalam konsep filsafat Islam, karena dengan tauhid itulah manusia bisa 

mengenal Tuhannya, melalui ritual ibadah dan bisa melalui aktivitas-aktivitas yang 

mendorong manusia itu kepada amal shalih. 

 Seiring dengan perkembangannya, konteks tauhid dalam paradigma filsafat 

Islam telah menjadi titik awal lahirnya banyak pemikir-pemikir muslim seperti Al-

Kindi, Al-Ghazali, Al-Farabi dan Ibn Sina. Karena dalam pandangan mereka 

menjadikan tauhid sebagai konsep ketuhanan (teologi) merupakan salah satu aspek 

yang -bisa dikatakan- masuk dalam rasionalitas dan empiritas, karena Tuhan 

merupakan sumber segala ilmu pengetahuan dan tidak tergantung pada siapapun. 

Dari pemahaman inilah mereka mengembangkan gagasan-gagasan yang erat 

kaitannya dengan konsep ketuhanan (ilahiyah). Oleh sebab itu, jika ditelaah secara 

komprehensif, fungsi dan tujuan daripada konsep tauhid dalam konteks filsafat 

Islam ini adalah sebagai pengikat untuk menyatukan kaum muslimin. Menyatukan 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       43 

dalam menciptakan rasa kasih sayang, empati, simpati dan saling menghormati satu 

sama lain guna memberikan rasa aman dalam bermasyarakat.  

 

3. Dimensi Tauhid dalam Pendidikan Islam 

Sebagai sebuah landasan yang secara definitif begitu jelas, baik dimaknai 

secara ontologis dan epistemologis, aspek tauhid dalam diskursus teologi -Islam- 

memiliki makna tersendiri yang telah dikemukakan oleh para tokoh maupun ulama 

di atas. Walaupun di dalam al-Quran tidak ada satu kalimat yang secara implisit 

menyebut tauhid, namun secara eksplisit istilah yang ada hanyalah kata ahad dan 

wahid (Mastuki & Hasanah, 2011). Tauhid sebagai keyakinan akan Allah ta’ala tidak 

cukup hanya dengan diyakini dengan hati saja, namun perlu adanya ucapan lisan 

dan dilakukan dengan perbuatan (amal shalih) sebagai implementasi dari makna 

ketauhidan itu sendiri. Esensi tauhid sebagaimana dikatakan oleh Al-Attas 

merupakan prinsip yang memadukan berbagai aspek pengetahuan, baik dalam 

sosial, politik, hukum maupun pendidikan. Lebih lanjut ia menegaskan bahwa esensi 

tauhid merupakan bagian yang harus terintegrasi di dalam setiap aktivitas kaum 

muslim, karena tauhid merupakan pondasi dalam worldview Islam (M. Al Attas, 

1979; Qosim Nurshela Dzulhadi, 2015).  

Dengan demikian, setiap muslim harus bisa menjalani aktivitas sehari-harinya 

berlandaskan kepada nilai-nilai ketauhidan, karena pada dasarnya agama Islam 

mengajarkan bahwa Allah -sebagai Tuhan yang maha esa- merupakan sumber dari 

segala sesuatu. Dan secara  aplikatif  sumber  ilmu  dalam  epistemologi  Islam  

berupa  wahyu tuhan, hati/intuisi, akal, dan  indra yang berfungsi sebagai petunjuk 

kehidupan ummat Islam (Husaini et al., 2019). Lebih jauh lagi dalam praksisnya, 

paradigma tauhid sebagai landasan teologis kaum muslimin tidak boleh 

memisahkan (dikotomisasi) antara yang namanya ilmu umum dan ilmu agama, 

karena keduanya memiliki relevansi penting yang harus juga berdampak pada 

aktivitas manusia, khususnya pada bidang pendidikan. Adapun dijelaskan di dalam 

al-Quran, Allah Subhanahu Wa Ta’ala berfirman, 

الََ رخبَكُمَُ النَاسَُاعْبُدُوْاَ اَ َيٰهْٓخي ُّهخ الّْخرْضخ َالَذِيَْجخعخلخَلخكُمَُ ذِيَْخخلخقخكُمَْوخالَذِيْنخَمِنَْق خبْلِكُمَْلخعخلَكُمَْت ختَ قُوْنخ 
َبهِ َمخاۤءاَفخاخخْرخجخ اۤءِ َالسَمخ َمِنخ اۤءخَبنِخاۤءاَۖوَاخنْ زخلخ َوَالسَمخ َللّهََِٰتَخْعخلُوْاَفخلخَََََۚلَكُمََْرزِْقااَالثَمخرهتََِمِنخََٗ  فِرخاشاا

اداا َت خعْلخمُوْنخََوَاخنْ تُمََْاخنْدخ
Artinya: “21.) Wahai manusia, sembahlah Tuhanmu yang telah 

menciptakan kamu dan orang-orang yang sebelum kamu agar kamu 

bertakwa. 22. (Dialah) yang menjadikan bagimu bumi (sebagai) 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       44 

hamparan dan langit sebagai atap, dan Dialah yang menurunkan air 

(hujan) dari langit, lalu Dia menghasilkan dengan (hujan) itu buah-

buahan sebagai rezeki untuk kamu. Oleh karena itu, janganlah kamu 

mengadakan tandingan-tandingan bagi Allah, padahal kamu 

mengetahui.” (Q.S Al Baqarah ayat 21-22). 

Jika ditelaah secara definitif, esensi tauhid dalam kajian pendidikan Islam 

adalah sebagai upaya untuk membentuk aqidah al-Islamiyah (akidah). Dalam 

konteks pendidikan Islam, ilmu agama dan ilmu umum memiliki relasi yang terpadu 

dan harus dimiliki oleh setiap muslim (Salman & Sahed, 2017). Maknanya, 

paradigma tauhid di dalam implementasi pendidikan Islam merupakan hal yang 

mendasari seluruh aktivitas pendidikan, baik dalam masalah fundamental maupun 

realita. Oleh karena itulah dibutuhkannya sebuah pemahaman yang kuat dan 

komprehensif untuk memecahkan sebuah masalah. Maka dari itu, di masa abad 

kontemporer saat ini, institusi-institusi pendidikan Islam harus bisa melakukan 

revitalisasi ilmu pengetahuan yang kembali kepada nilai-nilai tauhid untuk 

mempertajam basis keilmuan umum untuk menghadapi persaingan yang telah 

hampir dikuasai oleh teknologi. Untuk itu, basis iman dan taqwa perlu dibentuk 

dengan baik agar seimbang dan proporsional sebagai penguat akidah kaum 

muslimin. 

Paradigma tauhid dalam pendidikan menjadi sebuah komponen utama dalam 

menjanlakan sebuah sistem yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam. Oleh sebab 

itu, dasar pendidikan Islam yang harus diajarkan kepada seluruh peserta didik 

adalah tentang tauhid. Hal ini senyampang yang disampaikan oleh Muhammad 

Natsir yang menjelaskan bahwa tauhid merupakan dasar pendidikan Islam. Ia 

berpendapat bahwa tauhid harus ditanamkan kepada anak didik oleh guru, untuk 

menyelamatkan mereka dari upaya pembalikan akidah oleh misi dan zending 

(Rajab, 2016). Karena pada hakikatnya, tauhid inilah yang akan menjadi sebuah 

kausalitas pada seluruh kegiatan manusia baik itu di dalam ruang lingkup 

pendidikan maupun di dalam masyarakat. Maka dari itu, jika kita -sebagai seseorang 

yang memiliki otoritas- menjaga esensi dari sebuah pendidikan Islam -yaitu tauhid-

, maka pendidikan Islam itu akan lebih bermakna tanpa kehilangan dari segi harfiah 

dan implementasi. 

Dengan demikian, relasi antara ilmu tauhid dengan pendidikan -Islam- 

memiliki keteritakan untuk saling melengkapi satu sama lain. Aspek tauhid dinilai 

sebagai landasan seseorang dalam berfikir dan berbuat sesuai dengan ajaran al-

Quran dan sunnah pada setiap aktivitasnya agar peserta didik tidak terjerumus ke 

dalam nilai-nilai amoral dan keburukan (Arifah et al., 2023). Di sisi yang lain, konsep 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       45 

pendidikan Islam merupakan sebuah sistem yang bersumber kepada nilai-nilai 

ketuhanan (tauhid) yang bersifat teosentris dan antroposentris, maknanya 

pendidikan Islam juga harus berkembang ke arah yang lebih modern tanpa harus 

menghilangkan esensi tauhid -tersebut- (Haq, 2020; Maarif, 2023; Rakhman, 2013). 

Hal inilah yang sering menjadi titik seteru dan harus menjadi perhatian bagi para 

pemangku kebijakan, dimana ketika arus modernisasi dan globalisasi masuk ke 

dalam pendidikan maka terkikis nilai-nilai tauhid tersebut. Maka untuk itu, para 

pendidik dan seseoran yang memiliki otoritas harus bisa lebih hati-hati dalam 

implementasinya.  

Konsep tauhid dalam pendidikan Islam juga diharapkan mampu mencetak 

generasi yang beradab, bertawakal, memiliki sikap tanggung jawab, berintegritas 

tinggi dan mampu bersabar terhadap permasalahan yang sering dihadapi. Lebih 

lanjut, konsep pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai tauhid harus menghasilkan 

peserta didik yang bisa berkontribusi positif pada masyarakat sehingga mampu 

membantu -mereka- untuk menemukan sebuah solusi sebagai pemecah masalah 

yang ada. Peserta didik juga diharapkan mampu untuk mengimplementasikan 

konsep echo-theology, dimana peserta didik memiliki kepekaan  dengan  alam 

lingkungan sekitar sehingga  tidak  ada yang membuat  kerusakan,  tetapi  menjaga  

memelihara  dan  memberdayakan  serta  mengoptimalkan  potensi alam sesuai 

kebutuhan manusia. 

 

D. Simpulan   

Diskursus mengenai tauhid sebagai sebuah landasan keimanan telah 

memberikan dampak bagi banyak orang, namun kajian tentang tauhid dalam filsafat 

pendidikan Islam ternyata masih memerlukan pemahaman dalam aplikasinya agar 

lebih komprehensif dan jelas. Jika melihat dari uraian panjang yang telah dijelaskan 

oleh peneliti mengenai konsep tauhid sebagai basis kajian teologi dalam filsafat 

pendidikan Islam, maka dapat disimpulkan bahwa sebenarnya aspek tauhid dalam 

kehidupan ummat manusia -khususnya pada kaum muslimin- memiliki esensi 

(essentia) tidak hanya dalam hal ibadah dan akidah saja, namun juga telah menyebar 

ke arah muamalah antar manusia dalam implementasinya. Esensi daripada tauhid 

sebagai basis kajian filsafat pendidikan Islam harus berlandaskan pada al-Quran dan 

sunnah sebagai basis petunjuk dan pedomannya. Hal ini bertujuan agar kehidupan 

kaum muslimin dalam aspek manapun dapat terarah dan masih dalam tahap yang 

wajar tidak melanggar syariat. 

Kemudian, aspek tauhid dalam filsafat pendidikan Islam memiliki relasi 

dengan basis kajian teologi, dapat dikatakan bahwa tauhid itu merupakan ilmu 

teologi dalam diskursus Islamic Studies yang kemudian dikembangkan oleh para 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       46 

ulama dan pemikir-pemikir muslim lainnya. Disamping menjadi landasan dalam 

pendidikan Islam, tauhid dalam praksisnya harus bisa menjadi landasan bagi kaum 

muslimin untuk membentuk moralitas di dalam ruang lingkup masyarakat yang 

luas. Hal ini dikarenakan setiap ummat manusia -khsusunya kaum muslimin- hidup 

berdampingan dengan masyarakat yang memiliki notaben -masyarakat- 

multikultural. Oleh sebab itu, kaum muslimin harus bisa memberikan dampak 

kontribusi yang positif melalui penanaman-penanaman nilai tauhid sebagai pondasi 

dalam beragama -Islam-. Secara epistemologis, tauhid sebagai basis kajian teologi 

juga menjadi landasan aktivitas bagi setiap kaum muslimin dan secara sistemik akan 

terbangun menjadi sebuah konsep manifestasi Islam, serta menjadi teladan dalam 

praktek kehidupan sosial dan masyarakat khususnya dalam aspek pendidikan. 

 

Daftar Rujukan 

Abduh, M. (1996). Risalat al-Tawhid (Firdaus (ed.)). Bulan Bintang. 

Ahmad Syauqi Fuady, & Samsudin. (2023). Pemikiran Pendidikan Mohammad Hatta 
dalam Perspektif Pendidikan Islam. AL-MURABBI: Jurnal Studi Kependidikan 
Dan Keislaman, 9(2), 32–46. https://doi.org/10.53627/jam.v9i2.5109 

Al-Farabi, A. N. (1993). Kitab al-Siyasa al-Madaniyya al-Mulqab bi-Mabadi’ al-
Mawyudat al-Farabi’s the Political Regime (F. M. Nayyar (ed.)). al-Matba’a al 
Katulikiyya. 

Al-Faruqi, I. R. (1982). al-Tawhid: Its Implementations for Thought and Life. The 
International Institute of Islamic Thought. 

Al-Ghazali. (2015). Keracunan Filsafat (Tahafut Al-Falasifah) (A. Maimun (ed.)). 
FORUM. 

Al Attas, M. (1979). Aims and Objectives of Islamic Education. King Abdul Aziz 
University. 

Al Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education in Islam: A Framework for an 
Islamic Philosophy of Education. International Institute of Islamic Thought and 
Civilization (ISTAC-IIUM). 

Alkhairi, A. A., & Arif, M. (2024). Filsafat Pendidikan Islam: Menggali Esensi 
Pendidikan Multikultural dalam Konteks Keislaman. Azkia: Jurnal Aktualisasi 
Pendidikan Islam, 20(1), 27–39. 

Amril, Fata, A. K., & Mohd Nor, M. R. (2023). The Epistemology of Islamic Philosophy: 
A Chronological Review. ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam, 24(1), 65–88. 
https://doi.org/10.18860/ua.v24i1.19858 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       47 

Aquinas, T. (2014). Summa Theologica. Catholic Way Publishing. 

Ardiwansyah, B., Cahyono, H., & Iswati. (2023). Potret Gerakan Intelektual dan 
Institusi Pendidikan Islam di Indonesia Beserta Faktor-Faktor yang 
Mempengaruhinya. At-Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 7(1), 
160. https://doi.org/10.24127/att.v7i1.2692 

Arif, M. (2016). Paradigma Pendidikan Islam (T. Alami (ed.); 1st ed.). STAIN Kediri 
Press. 

Arifah, A., Sinaga, S. F., & Pasaribu, R. (2023). Tauhid dan Moral Sebagai Karakter 
Utama dalam Pendidikan Islam. Integrasi Jurnal Studi Islam Dan Humaniora, 
1(3), 153–166. https://doi.org/10.56114/integrasi.v2i1.11328 

Baehaqi, I., Anwar, S., Mansur Tamam, A., & Ibdalsyah. (2023). Concept of Tawhid-
Based Science According to Buya A.R. Sutan Mansur. International Journal of 
Islamic Thought and Humanities, 2(2), 190–200. 
https://doi.org/10.54298/ijith.v2i2.105 

Bafadhol, I. (2017). Lembaga Pendidikan Islam Di Indoesia. Jurnal Edukasi Islami 
Jurnal Pendidikan Islam, 06(11), 59–72. 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.30868/ei.v6i11.95 ? CITATIONS ? total 
citations on Dimensions. 

Basyit, A. (2020). Format Lembaga Pendidikan Perspektif Pendidkan Islam. 
Islamika, 14(1), 12–28. https://doi.org/10.33592/islamika.v14i1.638 

Bayrakli, B. (2004). Prinsip dan Metode Pendidikan Islam. Inisiasi Press. 

Dja’far, H. (2014). Memahami Teologi Islam. Nazharat: Jurnal Kebudayaan, 15(1). 

Fadli, M. R. (2021a). Hubungan Filsafat dengan Ilmu Pengetahuan dan Relevansinya 
di Era Revolusi Industri 4.0 (Society 5.0). Jurnal Filsafat, 31(1), 130. 
https://doi.org/10.22146/jf.42521 

Fadli, M. R. (2021b). Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif. Humanika, 
21(1), 33–54. https://doi.org/10.21831/hum.v21i1.38075 

Fahira, W. R., Sari, Y. G., Putra, B. E., & Setiawati, M. (2023). Peranan Filsafat 
Pendidikan dalam Pembentukan Moralitas Siswa. Edu Sociata (Jurnal 
Pendidikan Sosiologi), 6(1), 29–40. https://doi.org/10.33627/es.v6i1.1122 

Faishol, R., Malik Riduan, I., Fauzi, A., Kunci, K., Iluminasi, T., & Al Maqtul, S. (2022). 
The Paradigm of Science According to Suhrawardi Al Maqtul. INCARE, 
International Journal of Educational Resources, 3(4), 457–469. 
http://www.ejournal.ijshs.org/index.php/incare/article/view/525 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       48 

Fawaid, A., Abdullah, I., Baharun, H., Aimah, S., Faishol, R., & Hidayati, N. (2024). The 
Role of Online Game Simulation Based Interactive Textbooks to Reduce at-Risk 
Students’ Anxiety in Indonesian Language Subject. 2024 International 
Conference on Decision Aid Sciences and Applications (DASA), 1–7. 

Firmansyah. (2022). Tinjauan Filosofis Tujuan Pendidikan Islam. TA’LIM: Jurnal 
Studi Pendidikan Islam, 5(1). https://doi.org/10.52166/talim.v5i1.2857 

Freire, P. (1998). Pedagogy of Freedom: Ethics, Democracy, and Civic Courage. 
Rowman and Littlefield. 

Gufron, I. A., Rosini, N., & Taufiqurrahman, T. (2020). Pendidikan Holistik Berbasis 
Keagamaan Pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam di Sekolah 
Menengah Pertama Islam Terpadu Bina Ummah Sumber Kabupaten Cirebon. 
Eduprof: Islamic Education Journal, 2(2), 149–161. 
https://doi.org/https://doi.org/10.47453/eduprof.v2i2.25 

Gunawan, H. (2014). Pendidikan Islam Kajian Teoritis dan Pemikiran Tokoh. PT. 
Remaja Rosdakarya. 

Hadi Ihsan, N., Huringiin, N., & Indah, N. (2023). Iman as The Foundation of Akhlak 
in The Phenomenon of Modern Life: Analysis of Said Nursi Thought on Akhlaq. 
Nabila Huringin Dan Nurmala Indah, 102(1), 2023. 
https://doi.org/doi.org/10.30631/tjd.v22i1.324 

Hamidah, D. (2021). Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid. Tsamratul -Fikri, 15(1), 
183–194. https://doi.org/10.36667/tf.v15i2.941 

Hanafi, A. (1989). Pengantar Teologi Islam. Pustaka Al-Husna. 

Haq, A. F. (2020). Pemikiran Teologi Teosentris Menuju Antroposentris Hasan 
Hanafi. Jurnal Ilmiah Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam Dan Tasawuf, 6(2), 159–
190. https://doi.org/10.53429/spiritualis.v6i2.132 

Hastutie, G., Fuady, M. N., & Basir, A. (2024). Al-Tarbiyah Al-Ijtimaiyyah dalam 
Perspektif Al-Qur’an dan Hadits. Jurnal Al-Murabbi, 9(2), 1339–1350. 
https://doi.org/10.35891/amb.v9i2.4769 

Hatim, M. (2019). Problem Filsafat Pendidikan Islam: Proyeksi, Orientasi ke Arah 
Filsafat Pendidikan Islam Paripurna. EL-HIKMAH: Jurnal Kajian Dan Penelitian 
Pendidikan Islam, 13(2), 168–182. 
https://doi.org/10.20414/elhikmah.v13i2.1680 

Hisniati, S. B., Suryadi, Y., Rohimah, E., Hambali, A., & Basri, H. (2024). Tauhid sebagai 
Paradigma Pendidikan: Tinjauan Filosofis Berdasarkan Quran Surat Al-Alaq. 
Jurnal Pelita Nusa: Sosial Dan Humaniora, 4(1), 56–70. 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       49 

https://doi.org/10.61612/jpn.v4i1.84 

Huntington, S. P. (1993). The Clash of Civilization and the Remaking of World Order. 
Simon and Schuster, A Touchstone Book. 

Husaini, A. (2013). Pendidikan Karakter Berbasis Ta’dib. Jurnal Tsaqafah, 9(1), 23–
45. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.21111/tsaqafah.v9i2.58 

Husaini, A., Arif, S., Syafrin, N., Kania, D. D., Bachtiar, T. A., & Armas, A. (2019). Filsafat 
Ilmu: Perspektif Barat dan Islam (A. Husaini & D. D. Kania (eds.); 11th ed.). Gema 
Insani Press. 

Iqbal, M. (2012). The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Stanford 
University Press. 

Istiningsih, G., & Dharma, D. S. A. (2021). Integrasi Nilai Karakter Diponegoro Dalam 
Pembelajaran Untuk Membentuk Profil Pelajar Pancasila Di Sekolah Dasar. 
Kebudayaan, 16(1), 25–42. https://doi.org/10.24832/jk.v16i1.447 

Jafri. (2021). Upaya Guru Pendidikan Agama Islam dalam Meningkatkan 
Pemahaman Keagamaan Siswa. Al-Liqo: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1). 
https://doi.org/10.46963/alliqo.v6i1.331 

Khasanah, S. U. (2024). Filsafat Islam, Tasawuf dan Ilmu Kalam: Suatu Tinjauan 
Historis. Jurnal Al Ashriyyah, 10(1), 41–50. 
https://doi.org/10.53038/alashriyyah.v10i1.188 

Kusumastuti, E. (2020). Hakikat Pendidikan Islam: Konsep Etika dan Akhlak Menurut 
Ibn Myskawaih. CV. Jakad Media Publishing. 

Lestari, R., & Masyithoh, S. (2023). Problematika Pendidikan Islam di Indonesia 
Abad 21. Al-Rabwah: Jurnal Ilmu Pendidikan, 17(1), 1–14. 
https://doi.org/10.55799/jalr.v17i01.252 

Maarif, Z. (2023). Filsafat Hassan Hanafi (1st ed.). Jejak Pustaka. 

Madjid, N. (1987). Islam: Kemodernan dan Kemanusiaan (A. E. Santoso (ed.); 1st ed.). 
Mizan. 

Mansur, M., Sudjarwo, & Nurwahidin, M. (2022). Filsafat Ilmu dalam Pendidikan 
Pancasila di Sekolah. JOEL: Journal of Educational and Language Research, 2(4). 

Marimba, A. (2010). Pengantar Filsafat Pendidikan Islam. PT. Al-Ma’arif. 

Mastuki, & Hasanah, L. (2011). Tauhid: Dasar Pengembangan Kurikulum Pendidikan 
Islam. Jurnal Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu Pengetahuan, 8(1), 96–112. 

Maulida, A. (2013). Konsep dan Desain Pendidikan Akhlak dalam Islamisasi Pribadi 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       50 

dan Masyarakat. Edukasi Islami Jurnal Pendidikan Islam, Vo. 02, 04, Juli. 

Minarti, S. (2016). Ilmu Pendidikan Islam Fakta Teoritis-Filosofis & Aplikatif. Amzah. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). In PT. Remaja 
Rosda Karya. 

Muhidin, Nurwadjah, A., & Suhartini, A. (2021). Analisis Teologi Pendidikan dalam 
Penguatan Pendidikan Islam. Jurnal Dirosah Islamiyah, 3(3), 362–373. 
https://doi.org/10.47467/jdi.v3i3.454 

Muji. (2023). Metode Pendidikan Tauhid Dalam dendidikan Islam (Perspektif 
Qur’an Surah Al-Baqarah Ayat 133). Ta’diban: Journal of Islamic Education, 3(2), 
2023. https://doi.org/10.61456/tjie.v3i2.106 

Mukhlis, F. H. (2015). Model Penelitian Kalam: Teologi Islam (Ilmu Kalam) Ahmad 
Hanafi. Dialogia: Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 13(2), 177–190. 
https://doi.org/10.21154/dialogia.v13i2.293 

Muslim, Hayyie Al-Kattani, A., & Supraha, W. (2017). Konsep Adab Penuntut Ilmu 
Menurut Ibn Abd Al-Barr Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Nasional. 
Tawazun: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 295. 
https://doi.org/10.32832/tawazun.v10i2.1164 

Nasr, S. H. (2006). Islamic Philosophy from its Origin to the Present: Philosophy in the 
Land of Prophecy (1st ed.). State University of New York Press. 

Nasr, S. H., & Smith, H. (2005). Islam: Religion, History and Civilization. Suhail 
Academy. 

Nata, A. (2000). Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam (2nd ed.). Gramedia. 

Nata, A. (2016). Ilmu Pendidikan Islam. Raja Grafindo Persada. 

Nugrohoa, L., Utamib, W., & Sugiartic, D. (2022). Tawhid String Relation and Itsar 
Concept of Islamic Bank in Covid-19 Pandemic on Value Creation Perspective 
(Indonesia Evidence). BİLTÜRK Journal of Economics and Related Studies, 5(1), 
1–18. https://doi.org/10.47103/bilturk.1174770 

Panjaitan, S. A. (2023). Hakikat Tujuan Pendidikan Islam. Edu-Riligia: Jurnal Kajian 
Pendidikan Islam Dan Keagamaan, 7(4), 260–273. 
https://doi.org/10.47006/er.v7i4.16451 

Prawira Negara, M. A., & Muhlas. (2022). Reformulasi Konsep Tauhid: Studi Analisis 
Pemikiran Hassan Hanafi. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 23(2), 133. 
https://doi.org/10.30595/islamadina.v23i2.13415 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       51 

Qosim Nurshela Dzulhadi. (2015). Islam Sebagai Agama dan Peradaban. Tsaqafah, 
11(1), 3. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.21111/tsaqafah.v11i1.258 

Rafliyanto, M., & Mukhlis, F. (2023a). Optimazation of Teacher Pedagogical Abilities 
in Shaping The Adab of Elementary School. AULADUNA: Jurnal Pendidikan 
Dasar Islam, 10(1), 16–34. https://doi.org/10.24252/auladuna.v10i1a2.2023 

Rafliyanto, M., & Mukhlis, F. (2023b). Pengembangan Inovasi Pembelajaran Pada 
Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam di Lembaga Pendidikan Formal. Jurnal 
Tarbiyatuna: Kajian Pendidikan Islam, 7(1), 121–142. 
https://doi.org/https://doi.org/10.29062/tarbiyatuna.v7i1.1853 

Rafly, F. M. S., Muhlas, & Munir. (2022). Analisis Teologi Lingkungan Seyyed Hossein 
Nasr Terhadap Krisis Air di Masyarakat Batujaya Karawang. Jurnal Riset 
Agama, 2(3), 45. https://doi.org/10.15575/jra.v2i3.18278 

Rahayu, R., Iskandar, S., & Abidin, Y. (2022). Inovasi Pembelajaran Abad 21 dan 
Penerapannya di Indonesia. Jurnal Basicedu, 6(2), 2099–2104. 
https://doi.org/https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i2.2082 

Rahmatullah, & Kamal, A. (2023). Peran Filsafat Islam dalam Membangun 
Pendidikan. Journal Islamic Studies, 4(1), 15–31. 
https://doi.org/10.32478/jis.v5i1.1507 

Rajab, L. (2016). Konsep Pendidikan Islam Muhammad Natsir (Suatu Kajian Analisis 
Kritis). Al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1), 64–80. 
https://doi.org/10.33477/alt.v1i1.189 

Rakhman, A. B. (2013). Teologi Sosial; Keniscayaan Keberagamaan yang Islami 
Berbasis Kemanusiaan. Esensia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 14(2), 162. 
https://doi.org/10.14421/esensia.v14i2.755 

Ridwan, M., Ulum, B., Muhammad, F., Indragiri, I., & Sulthan Thaha Saifuddin Jambi, 
U. (2021). Pentingnya Penerapan Literature Review pada Penelitian Ilmiah 
(The Importance Of Application Of Literature Review In Scientific Research). 
Jurnal Masohi, 2(1), 42–51. 
https://doi.org/https://doi.org/10.36339/jmas.v2i1.427 

Risky, M. N. (2021). Konsep Tauhid dalam Alam Semesta: Studi Atas Pemikiran 
Murtadha Muthahhari. Paradigma: Jurnal Kalam Dan Filsafat, 4(1), 1–16. 
https://doi.org/10.15408/paradigma.v3i02.27495 

Rosyada, D. (2004). Paradigma pendidikan demokratis: sebuah model pelibatan 
masyarakat dalam penyelenggaraan pendidikan. 

Rozi, B. (2019). Problematik Pendidikan Islam Di Era Revolusi Industri 4.0. Jurnal 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       52 

Pendidikan Islam, 9(1). 

Salman, A. M. Bin, & Sahed, N. (2017). Tuhan dalam Perspektif Filsafat Islam. El-
Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 1–16. 
https://doi.org/10.20885/tarbawi.vol10.iss1.art1 

Setiawan, R. (2019). Peran Pendidik dalam Mengatasi Permasalahan Pertumbuhan 
dan Perkembangan Peserta Didik. El-Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), 
23–36. https://doi.org/https://doi.org/10.20885/tarbawi.vol12.iss1.art2 

Sidik, H., & Sulistyana, I. P. (2021). Hermeneutika sebuah Metode Interpretasi dalam 
Kajian Filsafat Sejarah. Agastya: Jurnal Sejarah Dan Pembelajarannya, 11(1), 19. 
https://doi.org/10.25273/ajsp.v11i1.6224 

Sina, I. (2012). Kitab Penyembuhan Ilahiah (Makalah Pertama) (S. Furqon (ed.)). 
Yayasan Al-Ma’aarij Darmaraja. 

Solehudin, D., Priatna, T., & Zaqiyah, Q. Y. (2022). Konsep Implementasi Kurikulum 
Prototype. Jurnal Basicedu, 6(4), 7486–7495. 
https://doi.org/https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i4.3510 

Suryadi, A. (2024). Filsafat Pendidikan Islam: Perspektif Tradisional dan 
Kontemporer (H. Wijayanti (ed.); 1st ed.). CV Jejak. 

Suryadi, R. A. (2018). Ilmu Pendidikan Islam. Deepublish. 

Taimiyyah, I. (1980). Majmu’ al Fatawa. Darul Fikr. 

Tarigan, M., Chaidir, Putra, M., Dwi, B. R., Salniati, Nasution, & Sapitri, P. I. (2023). 
Ruang Lingkup Filsafat Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(3). 

Teguh, W. G. (2017). Filsafat Pendidikan. Ar Ruzz Media. 

Teng, M. B. A. (2017). Filsafat Kebudayaan Dan Sastra (Dalam Perspektif Sejarah). 
Jurnal Ilmu Budaya, 5(1), 2354–7294. 
https://doi.org/10.34050/jib.v5i1%20Juni.2360 

Tumanggor, R. O., & Suharyanto, C. (2017). Pengantar Filsafat: Untuk Psikologi (G. 
Sudibyo (ed.); 1st ed.). Kanisius. 

Wahid, M. A. (2020). Teologi Muhammad Abduh. Jurnal Ushuluddin: Media Dialog 
Pemikiran Islam, 22(1), 71–84. https://doi.org/10.24252/jumdpi.v22i1.15546 

Wahyudi, D., & Kurniasih, N. (2021). Studi Islam Interdisipliner dalam Pendidikan 
Islam Berbasis Moderasi Beragama. MODERATO: Jurnal Moderasi Beragama, 
6(1), 41–56. https://doi.org/10.32332/moderatio.v2i1.4380 

Wahyudi, M. N., & Zaenab, S. (2023). Konsep Pembaruan dalam Islam Perspektif 



 
Muhammad Rafliyanto 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 9 Nomor 1, 2025       53 

Muhammad Abduh. Alhamra Jurnal Studi Islam, 4(1), 11–20. 
https://doi.org/10.30595/ajsi.v4i1.15525 

Wahyudin, A., & Zohriah, A. (2023). Ruang Lingkup Manajemen Pendidikan. Journal 
on Education, 06(01), 3822–3835. 

Waluyo. (2023). Pendidikan Tauhid dalam Naskah Het Boek Van Bonang Pendektan 
Filsafat Pendidikan Islam. Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 
10(1), 47–57. https://doi.org/10.21580/wa.v10i1.15446 

Zakariya, D. M. (2019). Tawhid Concepts and its Learning According to Ibn 
Taimiyah. Studi Religia: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 3(2), 159–168. 
https://doi.org/10.30651/sr.v3i2.3952 

Zarkasyi, H. F. (2013). Worldview Islam dan Kapitalisme Barat. Tsaqafah: Jurnal 
Peradaban Islam, 9(1), 15. https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v9i1.36 

Zarkasyi, H. F. (2015). Tamaddun sebagai Konsep Peradaban Islam. Tsaqafah: Jurnal 
Peradaban Islam, 11(1), 1–28. https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v11i1.251 

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 

Zulkarnain. (2023). Teologi Islam: Ilmu Tauhid (M. A. Nasution (ed.)). Prokreatif. 

 


