JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2024
Print ISSN : 2597-4807
Online ISSN 1 2622-1942

SEJARAH PERKEMBANGAN LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA

M. Herlambang!, Muqowim?, Rofik3
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
e-mail: Imuhammadherlambang021@gmail.com ,2 mugowimk@gmail.com,
3rofikaryono@gmail.com

Abstract

Islamic education in Indonesia has a long and complex history, with developments that
have occurred since the beginning of Islam’s arrival in the archipelago. This article
discusses how Islamic educational institutions in Indonesia have developed over time,
and how they have adapted to social and cultural changes in society. In this article, we
will discuss the development of Islamic educational institutions in Indonesia, starting
from the early days of informal Islamic education to the present day with Islamic
education integrated with the national education system. The research method used is
library research, namely research carried out using literature (libraries) in the form
of books, documents, journals, literature, notes and reports of research results from
previous research. The research results show that Islamic education in Indonesia has
enriched and improved religious education by following the cultural trajectory of
Indonesia's homeland. After that, Islamic education developed into various forms of
institutions such as madrasas, Islamic boarding schools, Islamic schools, or other
educational institutions and continues to this day.

Keywords: Islamic Education; Indonesia; History; Islamic Education Institutions;
Development.

Abstrak

Pendidikan Islam di Indonesia memiliki sejarah yang panjang dan kompleks, dengan
perkembangan yang terjadi sejak awal masuknya Islam ke Nusantara. Artikel ini
membahas tentang bagaimana lembaga pendidikan Islam di Indonesia berkembang
dari masa ke masa, serta bagaimana mereka beradaptasi dengan perubahan sosial
dan budaya masyarakat. Dalam artikel ini, kita akan membahas tentang
perkembangan lembaga pendidikan Islam di Indonesia, mulai dari masa awal-awal
pendidikan Islam yang informal hingga masa kini dengan pendidikan Islam yang
terintegrasi dengan sistem pendidikan nasional. Metode penelitian yang digunakan
Penelitian Kepustakaan (library research), adalah penelitian yang dilaksanakan
dengan menggunakan literatur (kepustakaan) baik berupa buku, dokumen-dokumen,
jurnal, literatur-literatur, catatan maupun laporan hasil penelitian dari penelitian
terdahulu. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam di Indonesia telah
memperkaya dan meningkatkan pendidikan agamanya dengan mengikuti lintasan
budaya tanah air Indonesia. Setelah itu, pendidikan Islam berkembang menjadi

JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam
Print ISSN : 2597-4807 ; Online ISSN : 2622-1942


mailto:1muhammadherlambang021@gmail.com
mailto:muqowimk@gmail.com
mailto:3rofikaryono@gmail.com

M. Herlambang, Muqowin & Rofik

berbagai bentuk lembaga seperti madrasah, pesantren, sekolah Islam terpau, atau
lembaga pendidikan lainnya dan terus berlanjut hingga saat ini.

Kata Kunci: Pendidikan Islam; Indonesia; Sejarah; Lembaga Pendidikan Islam;
Perkembangan.

Received: Revision: Publication:
June 12th 2024 July 16th 2024 September 13th 2024

A. Pendahuluan

Salah satu hal yang menentukan dan membentuk transformasi suatu negara
adalah tingkat pendidikannya. Dengan mendidik generasi mendatang, diyakini kita
akan mampu melahirkan karakter moral yang kuat dan individu yang mampu
memimpin negara. (Sarwadi, 2019), Islam mewajibkan umatnya untuk mencari
ilmu, hal ini menunjukkan betapa pentingnya menuntut ilmu. Dengan ilmu, manusia
dapat menjadi hamba Allah yang beriman dan beramal shaleh, dengan ilmu pula
manusia mampu mengolah kekayaan alam yang Allah berikan kepadanya.
(Andriani, 2016). Sejarah pendidikan Islam di Indonesia panjang dan rumit,
mencakup perubahan-perubahan yang terjadi sejak masuknya agama tersebut ke
nusantara. ketika suku asli diperkenalkan dengan keyakinan Islam oleh para
pedagang yang juga berperan sebagai kyai dan pengajar. Pendidikan pertama
sebagian besar diberikan oleh para kyai dan pendidik yang berinteraksi dengan
masyarakat setempat dari pada melalui penggunaan fasilitas kontemporer. Setelah
komunitas Muslim didirikan maka masjid sebagai rumah ibadah dan lembaga
Pendidikan bangsa indonesia. Kegiatan pendidikan Islam dan sholat dilakukan di
masjid, dimana para santri belajar membaca Al-Quran serta dikenalkan dengan
agama dan ibadah (Basri, 2021).

Sejak seorang yang bernama Marcopolo Venesia (Italia), Indonesia telah
menerima berita-berita tentang Islam. Saat Marcopolo singgah di Perlak, ia
mengklarifikasi bahwa mayoritas penduduk yang tinggal di sana beragama Islam.
Meski belum diketahui secara pasti tanggal masuknya Islam di Indonesia, namun
terdapat beberapa hipotesis yang menyatakan masuknya Islam di Indonesia ini
sebagian besar terkait dengan jalur perdagangan dan maritim yang
menghubungkan Asia Timur dengan Dunia Arab. Misalnya karena letak fisiknya,
Pulau Sumatera telah menjadi pusat perdagangan internasional sejak awal abad
pertama Masehi. (Hasnida, 2017)

Mustahil mengkaji sejarah Indonesia tanpa mengikutsertakan umat Islam,
baik dalam perjuangan bangsa melawan kolonialisme maupun dalam bidang
pendidikan. (Syakur & Yusuf, 2020), menyadari bahwa keberhasilan bangsa

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 276



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

Indonesia yang sebagian besar beragama Islam adalah dengan berjuang secara
terhormat, mengorbankan diri demi keyakinannya, dan melakukan perlawanan
bersenjata. Perlu diketahui bahwa sejarah pendidikan Islam di Indonesia mencakup
serangkaian fakta dan peristiwa yang berkaitan dengan berdirinya dan evolusi
pendidikan Islam di Indonesia, baik dalam bentuk resmi maupun informal.
Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia sepanjang sejarahnya dipengaruhi
oleh berbagai jalur, antara lain perdagangan, dakwah, perkawinan, tasawuf, ajaran
tarekat, seni, dan pendidikan. Semua jalur ini bekerja sama untuk mendorong
pertumbuhan Islam di Indonesia (Amin, 2019).

Melihat begitu pesatnya perkembangan lembaga-lembaga islam di indonesia
saat ini, maka sangat penting sekali kita mengakaji ulang sejarah tentang
perkembangan lembaga pendidikan Islam di Indonesia. Karena dengan mengkaji
ulang kita dapat meningkatkan kualitas pendidikan di Indonesia dengan memahami
bagaimana lembaga pendidikan Islam telah berkontribusi pada perkembangan
pendidikan di negara ini.

Selanjtnya penelitian ini memiliki hubungan dengan penelitian terdahulu
yang terkait dengan sejarah pendidikan Islam di Indonesia. Oleh Basyit
"Perkembangan Pendidikan Islam Di Indonesia”, yang membahas tentang
perkembangan pendidikan Islam di Indonesia, termasuk lembaga-lembaga
pendidikan tradisional seperti masjid, langgar, pesantren, dan madrasah. Artikel ini
juga menyoroti faktor-faktor yang mempengaruhi perkembangan pendidikan Islam
di Indonesia,(Basyit, 2018). Oleh Sarwadi, "Dinamika Kelembagaan Pendidikan
Islam Diindonesia”" yang menggambarkan sejarah perkembangan lembaga
pendidikan Islam di Indonesia, termasuk pesantren sebagai lembaga pendidikan
tradisional yang telah ada sebelum Indonesia merdeka. Artikel ini juga membahas
tentang madrasah sebagai perkembangan lebih lanjut dari pesantren,(Sarwadi,
2019). Oleh Sairul Basri "Perkembangan Pendidikan Islam Di Indonesia"”, yang
menyoroti perjalanan pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam yang memiliki
sejarah sendiri, serta peran madrasah dalam perkembangan pendidikan Islam di
Indonesia. Artikel ini juga membahas tentang reformasi dan modernisasi
pendidikan Islam yang diperlukan untuk menghadapi perkembangan zaman,(Basri,
2021). Oleh Idam Mustofa, "Pertumbuhan Dan Perkembangan Lembaga Pendidikan
[slam", yang membahas tentang pertumbuhan dan perkembangan lembaga
pendidikan Islam di Indonesia, termasuk pesantren dan madrasah. Artikel ini juga
menyoroti peran departemen agama dalam mendukung perkembangan pendidikan
Islam,(Mustofa, 2021). Oleh Fedry Saputra, "Sejarah Pertumbuhan Dan
Perkembangan Pendidikan Islam Diindonesia" yang mencakup fakta-fakta dan
kejadian-kejadian yang berhubungan dengan pertumbuhan dan perkembangan

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 277



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

pendidikan Islam di Indonesia, baik formal maupun non formal. Artikel ini juga
membahas tentang peran pesantren dalam perkembangan pendidikan Islam di
Indonesia, (Fedry Saputra, 2021).

Tujuan penelitian berikut ini adalah untuk mengkaji ulang sejarah
perkembangan lembaga pendidikan Islam di Indonesia dengan tujuan
meningkatkan kualitas pendidikan di negara ini. Penelitian ini bertujuan untuk
memahami bagaimana lembaga pendidikan Islam telah berkontribusi pada
perkembangan pendidikan di Indonesia, serta untuk memberikan referensi yang
lebih jelas dan akurat tentang sejarah perkembangan lembaga pendidikan Islam di
Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini dapat membantu meningkatkan kualitas
penelitian di bidang pendidikan Islam di Indonesia dan memberikan kontribusi
pada perkembangan penelitian-penelitian yang akan datang.

B. Metode Penelitian

Dalam penelitian ini, metode penelitian yang digunakan adalah Penelitian
Kepustakaan (library research). Literatur yang digunakan berasal dari berbagai
sumber, termasuk buku, dokumen, jurnal, literatur, catatan, dan laporan hasil
penelitian dari penelitian terdahulu,(Yaniawati, 2020). literatur yang di kaji berasal
dari data base sinta sejak tahun 2016 hingga 2023. Teknik analisis data yang
digunakan adalah metode deskriptif analitik dengan pendekatan analisis isi untuk
menganalisis data. Metode ini digunakan untuk memahami argumen mendasar dan
prinsip moral yang terkandung dalam buku dan artikel jurnal yang digunakan
sebagai sumber penelitian utama.

C. Hasil dan Pembahasan

1. Perkembangan lembaga Pendidikan Islam di Indonesia

Pendidikan Islam di Indonesia telah mendapat prioritas utama masyarakat
muslim sejak awal perkembangan Islam di Nusantara. Lembaga pendidikan Islam
tradisional seperti masjid, langgar, dan pesantren telah berperan sebagai
lembaga pendidikan dan pengajaran agama. Madrasah, yang merupakan
perkembangan lebih lanjut dari pesantren, telah muncul pada awal abad ke-20
dan memiliki tujuan untuk mencetak alumni yang "cerdas" dan "berakhlak
mulia"(Achmad Sudaryo, 2023)

Pendidikan Islam mulai berkembang sejak awal abad ke 7 Masehi dan terus
berlanjut hingga saat ini. Islam pertama kali muncul akibat berdirinya suku
khalaqa. Setelah itu, pendidikan Islam berkembang menjadi berbagai bentuk
Lembaga seperti madrasah, pesantren, sekolah islam terpau atau lembaga
Pendidikan lainnya. Pendidikan Islam di madrasah mulai mencakup berbagai

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 278



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

sarana dan prasarana, antara lain ruang belajar, guru dan sumber belajar lainnya.
Hasilnya, pendidikan Islam di Indonesia telah memperkaya dan meningkatkan
pendidikan agamanya dengan mengikuti lintasan budaya tanah air indonesia.
(Yahdi, 2023)

Di Indonesia, pendidikan Islam pertama kali muncul secara informal
melalui pertukaran antar manusia yang terjadi dalam berbagai situasi, seperti
perdagangan, dakwah, perkawinan, tasawuf, ajaran tarekat, seni, atau peristiwa
serupa lainnya. Dalam konteks ini, mempunyai peranan penting dalam menarik
minat seseorang untuk mempelajari atau menganut prinsip-prinsip Islam.
Bahkan, sistem pendidikan di Indonesia mulai berkembang bersamaan dengan
berkembangnya agama ini. (Basyit, 2018)

Selain itu, catatan sejarah berdirinya lembaga pendidikan Islam di
Indonesia dianggap berawal dari penyebaran Islam ke seluruh nusantara, yang
difasilitasi oleh tradisi keilmuan yang luas sehingga menghasilkan jaringan ulama
Timur Tengah dan Indonesia pada abad ke-17. Pendidikan Islam telah hadir di
Indonesia cukup lama, bertepatan dengan kemerdekaan negara Indonesia Hal ini
disebabkan catatan sejarah menunjukkan bahwa dorongan pendidikan Islam
berawal dari lahirnya gerakan kemerdekaan. Seperti Pesantren, masjid, dan
surau merupakan tempat lahirnya nasionalisme pada masa itu, oleh karena itu
sangat masuk akal jika kolonialisme sangat membatasi pendirian lembaga
pendidikan Islam pada masa tersebut. (Basri, 2021)

Salah satu komponen yang berkontribusi dan berdampak pada
transformasi masyarakat saat ini adalah pendidikan Islam. Dimana Lembaga
yang menyelenggarakan pendidikan Islam, seperti sekolah (madrasah) harus
mampu menyediakan lingkungan yang memungkinkan pendidikan terlaksana
secara efektif, sesuai dengan kewajiban yang diberikan kepadanya,(Mustofa,
2021). Karena melalui pendidikan Islam, generasi bangsa kedepan mampu
membentuk generasi yang bermoral dan mampu mengambil alih kepemimpinan
nasional. Oleh karena itu, penting untuk mengoptimalkan pendidikan secara
maksimal dalam segala hal. Tentunya media atau forum yang disebut dengan
institusi ataupun Lembaga diperlukan agar pendidikan dapat terlaksana dengan
baik. (Rahman, 2018)

Beberapa orang mengkarakterisasikan lembaga Pendidikan adalah sebagai
tempat di mana kegiatan pembelajaran dilakukan dengan tujuan untuk
mempengaruhi perilaku masyarakat melalui interaksi dengan lingkungannya. Di
seluruh nusantara saat ini, terdapat banyak sekali lembaga pendidikan Islam.
Karena Pendidikan agama Islam sangat diidamkan oleh masyarakat, dengan
seiring berjalannya waktu dan semakin banyak masyarakat yang mengetahui

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 279



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

ajarannya, maka proses pendidikan pun berkembang dari informal menjadi
nonformal bahkan resmi. Proses penyebaran informasi yang lebih terstruktur
dan terorganisir telah melahirkan sistem pendidikan formal yang disimbolkan
dengan berdirinya pesantren yang konon merupakan lembaga pendidikan tertua
di Indonesia. Pesantren pada akhirnya memunculkan madrasah sebagai wadah
tuntutan masyarakat seiring dengan semakin berkembangnya zaman.

Berikutnya yang tak kalah penting adalah Masjid yang juga dikenal dengan
nama surau, ini merupakan tempat ibadah dengan sistem pendidikan Islam yang
didalamnya berperan besar dalam kemajuan agama Islam hingga saat ini.
Pertumbuhan lembaga-lembaga ini tidak diragukan lagi mendapat manfaat dari
unsur-unsur sejarah lembaga pendidikan sebelumnya. Sebab ilmu sejarah dan
perkembangan suatu teknik atau komponen dalam suatu lembaga pendidikan
I[slam mempunyai hubungan yang tidak dapat dipisahkan. Hal ini bertujuan agar
seseorang dapat mengambil manfaat dari sejarah, untuk menciptakan metode
pengajaran institusional bagi generasi mendatang. (Yahdi, 2023) Perkembangan
Selanjutnya pendidikan Islam di Indonesia juga ditandai oleh munculnya
berbagai lembaga pendidikan secara bertahap. Perlahan tapi pasti, sejumlah
lembaga pendidikan mulai bermunculan, menandakan kemajuan pendidikan
Islam di Indonesia. Sistem pendidikan Islam di Indonesia telah meningkat
sebagian karena upaya lembaga pendidikan Islam seperti Universitas Islam
Negeri dan Institut Agama Islam Negeri. Atas dasar filosofis, IAIN dan UIN
melebur secara integratif dengan perguruan tinggi lain.

Dari pembahasan diatas dapat kita tarik kesimpulan bahwa pendidikan
Islam di Indonesia berkembang berdasarkan berbagai tahapan dan penelaahan
sebelumnya terhadap sejarah berdirinya lembaga pendidikan islam di Indonesia.
Pendidikan Islam mulai muncul dan diterima dengan baik oleh masyarakat di
bawah Kerajaan Islam di Sumatera. Pada tahun-tahun berikutnya, pendidikan
[slam meluas ke Jawa, Sulawesi, dan Maluku, seiring dengan perkembangan
budaya masyarakat. Serta perkembangan islam juga dapat dilihat dari
perjalannya markopolo.

2. Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia
a. Pondok Pesantren
Ungkapan “Pondok” dan “Pesantren” melebur menjadi satu. Istilah
"pesantren” dalam bahasa Indonesia mengacu pada ruangan, gubuk, atau
rumah mungil dan digunakan untuk menonjolkan efisiensi bangunan.
(Ferdinan, 2020) Ada sudut pandang alternatif bahwa kata "gubuk" berasal
dari kata Arab "fundik", yang berarti kamar tamu, hotel sederhana, atau

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 280



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

tempat tidur. Pondok seringkali hanya menjadi tempat tinggal sederhana bagi
siswa yang belajar jauh dari rumah. Sedangkan istilah “pondok pesantren”
menggambarkan tempat di mana para santri bersekolah dan berasal dari kata
inti “santri” yang diberi awalan “pe” dan akhiran “an”. (Putri; et al., 2023)

CC. Berg berpendapat bahwa nama "santri" berasal dari istilah India
"shastri”, yang berarti seorang sarjana atau seseorang yang memiliki
pengetahuan tentang tulisan suci Hindu. Sedangkan Jhons berpendapat bahwa
kata “santri” berasal dari bahasa Tamil yang artinya “guru mengaji”. Shastra
berasal dari istilah shastra, yang dapat digunakan untuk menggambarkan
literatur ilmiah, kitab suci, atau karya keagamaan. Argumen ini membuat kita
berpendapat bahwa, sesuai dengan namanya, pesantren merupakan lembaga
tradisional yang menyediakan berbagai informasi keagamaan. (Ilfiana Iffah
Jihada, Anton, 2021)

Pondok pesantren, menurut KH Imam Zarkasih, secara teknis adalah
lembaga pendidikan yang menganut agama Islam dan mempunyai struktur
asrama atau gubuk. Dimana siswa belajar agama Islam di bawah arahan kyai
yang berperan sebagai tokoh utama di sekolah. Pesantren adalah istilah
modern untuk lembaga pendidikan Islam yang memiliki kualitas unik
tersebut. Sebagai bagian dari sistem pendidikan Indonesia. (Fiandi et al., 2023)
menurut KH Abdurrahman Wahid Secara teori, pesantren ini penting karena
merupakan lembaga Islam tertua dalam sejarah negara.

1) Elemen-elemen Pesantren

Pembahasan mengenai pendidikan pesantren mau tidak mau harus
menyentuh santri itu sendiri, karena selama ini pesantren merupakan
lembaga pendidikan tempat para santri menuntut ilmu. Umat Islam yang
lebih taat beragama di Pulau Jawa dikenal dengan sebutan santri.
(Mukaffan & Siswanto, 2019) Tidak dapat dipungkiri bahwa sebuah
pesantren terdiri dari beberapa unsur yang saling berhubungan dengan
cara yang berbeda-beda. Dalam proses penyelenggaraan pendidikan
pesantren, kitab-kitab tentang kiai, asatidz, dan santri kerap dikaji dan
dijadikan bahan kajian dan referensi. Sukamto mengklaim kurikulum
pesantren mencakup akomodasi seperti asrama, santri, kiai, masjid, dan
kitab kuning. (Sulaiman, 2019) Tanggung jawab utama seorang kiai (guru)
adalah menjelaskan pelajarannya dengan menggunakan kitab kuning,
atau Ngaji dalam bahasa Arab. Bagi para santri, kiai merupakan figure
yang sangat dihormati serta mempercayakan hidup mereka kepada kyai
dalam praktik keagamaan. (Supandi, 2018)

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 281



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

Masjid menjadi elemen tambahan di pesantren. Struktur dan
infrastruktur masjid berfungsi sebagai tempat atau metode acara
komunitas, seperti kiai, asatid dan santri. Keistimewaan pesantren dengan
Lembaga lainnya adalah dengan adanya masjid yang berfungsi sebagai
tempat salat dan Asrama yang di beberapa daerah sering disebut dengan
pondok. Dan masjid merupakan unsur ketiga dari pondok pesantren.

Selain itu, unsur keempat dari sebuah pesantren adalah kitab kuning
yang keberadaannya sangat menentukan bagaimana pengajaran
dilakukan di lembaga-lembaga tersebut, khususnya di lembaga-lembaga
yang masih beraliran Salafi. Belajar bahasa Arab sangat penting untuk
memahami dan mengembangkan keimanan seseorang karena Al-Qur'an
dan Hadits adalah satu-satunya teks agama yang ditulis dalam bahasa
tersebut. (Irfan Setiadi, 2018) Dan Sukamto mengklaim masjid, asrama,
santri, dan kitab kuning merupakan komponen penunjang yang seluruh
kehidupannya diatur oleh seorang kiai. (Abdul Basyid, 2024)

2) Tujuan Pesantren

Sebagai lembaga pendidikan Islam, pesantren pada hakikatnya tidak
memiliki tujuan yang jelas yang dituangkan dalam dokumen tertulis.
Namun demikian, hal ini tidak berarti bahwa pesantren tidak memiliki
tujuan, semua lembaga pendidikan yang menyelenggarakan proses
pembelajaran mempunyai tujuan yang harus dipenuhi, perbedaannya
hanya terletak pada bagaimana tujuan-tujuan ini diungkapkan apakah
tujuan-tujuan tersebut disebutkan secara eksplisit dalam teks atau hanya
ada sebagai gagasan yang ada di kepala instruktur. Hal ini merujuk pada
tujuan umum dan tujuan khusus pendirian pesantren sebagai pedoman
dasar terselenggaranya pendidikan pesantren. (Azhari, 2019)

Pesantren seringkali berupaya membentuk santrinya menjadi
generasi pemimpin Islam dengan dibekali pendidikan agama, dapat
menggunakan kebijaksanaan dan altruismenya untuk menjadi misionaris
Islam di komunitas Islam. Sementara tujuan utamanya adalah untuk
membekali para santri dengan ilmu agama yang diperoleh dari para kyai
selama bersekolah di pesantren agar dapat diterapkan di masyarakat dan
menjadi pribadi yang bertaqwa. (Awanis, 2019)

Pesantren semakin kekinian seiring berjalannya waktu. Pesantren
telah berkembang menjadi apa yang dianggap sebagai lembaga
pendidikan di mana masyarakat dapat memperoleh pengetahuan umum
dan agama. Awalnya, ini hanyalah gubuk atau rumah di mana orang
mungkin tinggal dekat dengan seorang kyai, atau pengajar, untuk belajar

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 282



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

3)

darinya. Pesantren dipandang sebagai lembaga pendidikan Islam dengan
dinamika unik yang berperan penting dalam membawa perubahan sosial
melalui inisiatif dakwah Islam. Hal ini terbukti dalam beberapa cara
pesantren mempengaruhi pertumbuhan dan perubahan pribadi, serta
pengasuhan pesantren dan politik pemerintah. (Syam & Santaria, 2020)

Pesantren merupakan lembaga pendidikan yang mempunyai tujuan
sama dengan sekolah negeri, perguruan tinggi, sekolah kejuruan, dan
madrasah. Selain memberikan pendidikan sepulang sekolah kepada santri
berupa kelas pengembangan keterampilan, pesantren lebih
mengutamakan kemandirian santrinya dibandingkan menjadi beban
orang lain atau lembaga. Dengan cara ini, lulusan sekolah-sekolah ini lebih
siap menghadapi kehidupan setelah bekerja di pemerintahan. Oleh karena
itu, pesantren memberikan penekanan yang sama pada pengembangan
karakter seperti halnya pada proses penyampaian informasi. (Maruf,
2019)
Jenis Pesantren

Menurut para pakar pendidikan, pesantren secara garis besar dapat
dikategorikan menjadi dua kategori: pesantren salaf yang mengutamakan
mempertahankan tradisi budaya Islam dengan menggunakan sistem
pendidikan tradisional, dan pesantren modern yang banyak mengadopsi
sistem persekolahan modern Barat. Pesantren Salaf didahulukan. Salaf
atau pesantren tradisional memiliki sejumlah ciri, khususnya dalam hal
kurikulum dan metode pengajarannya, menurut Zamaksyari Dhofier.
Ajaran formal kitab-kitab Islam kuno yang kadang dikenal dengan sebutan
kitab kuning karena kertasnya yang berwarna kuning, diterapkan di
lingkungan pesantren tradisional. Hal ini terutama berlaku pada karya-
karya ulama yang menganut mazhab Syafi'i. Sastra klasik yang diajarkan
kepada santri di pesantren dapat dibedakan menjadi. (Maruf, 2019)

Sebagai lembaga pendidikan Islam paling mapan di Indonesia,
pesantren selalu menjunjung prinsip-prinsip melalui pengajaran
konvensional. pelestarian materi dan metode pendidikan konvensional.
Hal inilah yang menyebabkan pesantren ini disebut dengan pesantren
tradisional. Siswa yang kehidupan sehari-harinya sederhana dan sangat
menekankan kemandirian mungkin akan mendapat manfaat dari
menjunjung tinggi cita-cita ini. Siswa berbagi rasa persahabatan dan
solidaritas yang kuat satu sama lain saat mereka belajar dengan tulus dan
etis. Dengan demikian, Salafiyah dan Khalafiyah merupakan dua kategori
pesantren. (Faridah, 2019)

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 283



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

4) Kurikulum Pesantren

Mengingat berkaitan dengan arah, topik, dan metode pengajaran
yang pada akhirnya menentukan karakter dan kredibilitas lulusan suatu
lembaga pendidikan, maka kurikulum memegang peranan penting dalam
pendidikan. Salah satu pemain kunci dalam penciptaan kurikulum di suatu
lembaga pendidikan adalah guru. Dalam hal menciptakan,
menggabungkan, dan melaksanakan kurikulum dengan cara yang
memfasilitasi pembelajaran dan membantu siswa mencapai tujuan
mereka, guru adalah kekuatan pendorong di belakang pencapaian
pendidikan. Fungsi guru tidak berkurang meskipun ilmu pengetahuan
berkembang cukup pesat. Beban kerja dan tugas guru justru akan
meningkat akibat adanya teknologi ini. Oleh karena itu, sebagai pelaku
utama dalam dunia pendidikan, guru sangatlah diperlukan. (Santi & Aini,
2022)

Menurut Ahmad Arifai, Pengembangan kurikulum pesantren,
Madrasah dan Sekolah ada 4 yaitu:

a) Pendidikan agama Islam merupakan format kurikulum. Pelajaran
pendidikan agama Islam kadang-kadang disebut dengan “mengaji”
atau “mengaji” dalam konteks pesantren. Sebenarnya ada dua
tahapan kegiatan mengaji di pesantren. Membaca Al-Quran pada
awalnya agak mudah karena siswa diajarkan untuk memahami kitab
suci Arab, khususnya Al-Quran. Ini adalah pelajaran agama minimal
yang diharapkan dipelajari oleh siswa. Langkah selanjutnya adalah
siswa memilih kitab-kitab Islam klasik untuk dipelajari di bawah
bimbingan kyai. Di antara kitab-kitab ilmiah yang digunakan untuk
mengaji Al-Qur'an adalah kitab-kitab yang membahas tentang figh,
aqidah (tauhid), nahwu-sharaf, bahasa Arab, hadis, tasawuf, dan
mata pelajaran lainnya.

b) Kedua, kurikulum pendidikan moral dan pengalaman ini
merupakan bentuk kurikulum ke dua yang disebut ahmad arifai
Kesalehan dan pengabdian terhadap ajaran Islam merupakan
kegiatan keagamaan yang paling terkenal di kalangan santri yang
bersekolah di pesantren. Hal ini bertujuan agar dengan melakukan
kegiatan tersebut, siswa akan semakin sadar akan perlunya
mengamalkan prinsip-prinsip moral yang diajarkan ketika
mengamalkan Al-Qur'an. Pesantren mengedepankan persaudaraan
[slam, kejujuran, dan kemudahan sebagai prinsip moral.

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 284



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

c) kurikulum berbentuk sekolah dan pendidikan umum ini merupakan
kurikulum ketiga,. Jika kurikulum Madrasah tetap mempertahankan
pengajaran agama yang dilaksanakan oleh Kementerian Agama,
maka pesantren menggunakan kurikulum yang berkaitan dengan
pendidikan nasional yang diterbitkan oleh Kemendiknas.

d) Dan yang terakhir keterampilan dan kursus, ini merupakan
kurikulum yang ke empat menurut ahmad arifai.

Mata pelajaran populer yang ditawarkan pesantren antara lain
ilmu komputer, computer, setir mobil, reparasi sepeda motor, dan lain
sebagainya. Kurikulum semacam ini digunakan di pesantren karena dua
alasan: politik dan pemasaran. Secara politis, pesantren yang
memberikan kursus dan pengembangan keterampilan kepada santrinya
memenuhi tuntutan pemerintah agar mereka memperkuat kapasitas
sumber daya manusia (SDM).

Meskipun hal ini masuk akal mengingat pesantren pada dasarnya
adalah lembaga pendidikan Islam yang bebas dan mandiri di Indonesia,
studi mengenai pesantren belum membahas kurikulum yang seragam.
Pondok pesantren diperbolehkan merancang dan melaksanakan
kurikulumnya sendiri, termasuk materi pelajaran (program studi),
bahan referensi, strategi pembelajaran, dan mekanisme penilaian.
Perbekalan pesantren yang meliputi bidang-bidang berikut ini seringkali
merupakan hasil pertukaran keahlian di lingkungan pesantren: Aljabar,
Tasawuf, Hadits, Bahasa Arab, Nahwu-sharf, dan lain sebagainya. Bilik
Pesantren: sebuah perjalanan yang diabadikan, demikian kata Nurcholis
Madjid. (Arifai, 2018)

b. Madrasah

Dalam Bahasa Arab, kata madrasah berasal dari kata kerja (fiil) -
oo ey e yang berarti belajar. Sementara itu, kata “madrasah”
sendiri berasal dari kata kerja “isimul Makan” yang berarti tempat
pengajaran. Sebaliknya, madrasah digambarkan sebagai sekolah atau
perguruan tinggi dalam KBBI (biasanya berpusat pada agama Islam).
Interpretasi umum lainnya dari istilah "madrasah" adalah sekolah agama
I[slam, sebuah lokasi pengajaran dan pembelajaran Islam resmi dengan
pengaturan kelas dan kurikulum tradisional. (Ahmad Yusuf
Abdurrohman & Mukh Nursikin, 2023)

Definisi “madrasah” dalam bahasa Arab dan Indonesia tidaklah
sama. Di negara-negara Arab, madrasah diperuntukkan bagi semua
sekolah negeri; Namun di Indonesia hanya diperuntukkan bagi sekolah

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 285



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

yang mempelajari filsafat Islam. Madrasah pada dasarnya merupakan
perpanjangan dari sistem pesantren. Dalam ranah pesantren, pesantren
terdiri dari unsur-unsur pokok sebagai berikut: pesantren, masjid,
pengajian kitab klasik, santri, dan kiai. Fondasi pondok pesantren ada
pada lima kategori tersebut. Tidak perlu memiliki masjid, rumah kos,
atau mengaji karya klasik dalam sistem madrasah. Salah satu elemen
utama dari sebuah madrasah adalah kehadiran pendidikan local.
(Mohammad Rizqillah Masykur, 2018)

Menurut sebagian ulama, istilah “madrasah” sama artinya dengan
“sekolah”, karena secara teori keduanya merujuk pada sistem
pendidikan formal yang sama. Sederhananya, dibandingkan dengan
sekolah biasa, secara budaya di Indonesia, madrasah dianggap memiliki
makna yang lebih khusus dan menawarkan pendidikan agama yang lebih
mendalam kepada siswa. Mungkin karena lebih banyak mengajarkan
mata pelajaran agama, maka madrasah lebih sering disebut sebagai
sekolah agama di masyarakat. (Chairiyah, 2021)

Berbicara mengenai madrasah tentu kita akan mempelajarinya
dari fase ke fase seperti tertuang di bawabh ini:

1) Perkembangan Madrasah dari Zaman Orde Baru (1990)

Fenomena madrasah pada tahun 1990 masih menjadi bukti
kuatnya minat pemerintah terhadap madrasah. Sejak tahun itu,
Departemen Agama menyelenggarakan sekolah dasar dan
menengah yang bercirikan agama Islam dengan nama Madrasah
Ibtidaiyah (MI) dan Madrasah Tsanawiyah (MTs). Hal ini ditegaskan
dalam Pasal 4 ayat 3 PP no. 28 Tahun 1990 tentang Pendidikan Dasar
yang dikeluarkan pemerintah. Ketika masa reformasi tiba, para
pemimpin pendidikan mempunyai tanggung jawab untuk
memperbarui kurikulum pada tahun 1994 dan undang-undang
pendidikan pada tahun 1989, antara lain penyesuaian dan reformasi
di bidang pendidikan.

Dukungan pinjaman dari negara-negara donor seperti Islamic
Development Bank (IDB) dan Asian Development Bank (ADB)
datang bersamaan dengan integrasi madrasah ke dalam kerangka
pendidikan negara tersebut. Kementerian Agama sedang membuat
madrasah percontohan dengan menggunakan uang pinjaman
tersebut. Madrasah-madrasah ini mempunyai dua keunggulan
dibandingkan madrasah biasa: pertama, mempunyai berbagai
keunggulan, dan kedua, mempunyai tugas untuk memajukan dan

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 286



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

memajukan madrasah lain. Ciri-ciri berikut ini yang menjadikan
madrasah gaya ini unggul: a) Menawarkan fasilitas mewah dan
lengkap. b) Kurikulum Plus, atau kurikulum yang didasarkan pada
visi dan tujuan lembaga. c) Memiliki laboratorium yang lengkap
untuk mempelajari sains dan bahasa asing. d) Memiliki banyak
koleksi di perpustakaannya. e) Menggunakan kompetensi khusus
dalam pemilihan instruktur. f) Menggunakan proses seleksi yang
ketat dalam memilih murid. g) Lebih lama dibandingkan sekolah
reguler karena adanya program ekstrakurikuler. h) Menetapkan
biaya kuliah pada tingkat yang hanya mampu ditanggung oleh siswa
yang mampu secara finansial.

Meningkatkan kesejahteraan staf dan guru. i) Menerapkan model
asrama.(Zainuddin, 2021)

2) Perkembangan Madrasah dari Zaman Orde Lama (1945)

Berdirinya kemenag RI pada tanggal 3 january 1946 tidak
lepas kaitannya dari berdirinya madrasah pada masa awal
kemerdekaan. Kedudukan madrasah ditingkatkan oleh Kementerian
Agama sehingga mampu menarik perhatian masyarakat secara
terus-menerus. legislator. Tentu kita juga teringat perjuangan yang
dimulai oleh para pendiri madrasah asli, baik perorangan maupun
pimpinan berbagai kalangan. (Sanusi et al., 2022) Kementerian
Agama mengembangkan upaya untuk meningkatkan jumlah dan
kualitas madrasah yang lebih terampil selama periode ini. Negara
secara resmi mengakui madrasah sebagai lembaga pendidikan pada
tahun 1950, seperti yang telah ditunjukkan. Undang-undang Nomor
4 Tahun 1950 yang membahas Pokok-pokok Pendidikan dan
Pengajaran di Sekolah memuat pasal 10 yang mempertegas hal
tersebut. Dikatakan bahwa belajar di sekolah agama yang diakui
Kementerian Agama memenuhi syarat belajar”. Sehubungan dengan
hal tersebut, pemerintah telah menetapkan kebijakan yang
mewajibkan madrasah untuk mendaftar ke Kementerian Agama
untuk menyelenggarakan pembelajaran yang diperlukan. Institusi
madrasah diwajibkan untuk secara rutin menawarkan pelajaran
agama sebagai topik utama disekolah.

Menurut undang-undang madrasah adalah lembaga
pendidikan yang mengikuti peraturan sekolah dan mengutamakan
pemberian pengajaran dan informasi agama Islam. Pada periode
yang sama, 1959 Kementerian agama dipimpin oleh K.H. Wahid

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 287



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

Hasyim, melakukan upaya perluasan suatu Lembaga seperti (MWB).
diikuti selama 8 tahun, serta mempertimbangkan hak anak usia
enam tahun atas pendidikan.

MWB didirikan terutama dengan tujuan memperkuat
semangat negara. Selain itu, MWB dibentuk sebagai langkah awal
dalam membantu sekolah meningkatkan standarnya melalui
standarisasi materi kurikuler dan mekanisme pelaksanaannya.
Namun pada praktiknya, MWB tidak berjalan sebagaimana
mestinya. Masyarakat menilai MWB belum memenuhi kualifikasi
untuk digolongkan sebagai lembaga pendidikan agama, sehingga
salah satu faktor penyebabnya adalah kurangnya semangat dari
masyarakat atau pihak pengelola madrasah. (Yanto, 2020)

Dengan membagi madrasah menjadi tiga tingkatan yaitu:
Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah dan Madrasah aliyah.
Tujuan didirikannya lembaga ini salah untuk mencetak tenaga-
tenaga profesional yang siap mengembangkan madrah-madrasah
dan ahli dalam bidang keagamaan.(Mohammad Rizqillah Masykur,
2018)

3) Perkembangan Madrasah Pasca Reformasi (1997)

Otonomi daerah dan desentralisasi pendidikan menjadi ciri
era reformasi. Sejalan dengan prinsip  desentralisasi,
Kabupaten/Kota kini mengawasi penyelenggaraan pendidikan
agama. Perubahan lain dalam pengembangan madrasah selama ini
antara lain terkait manajemen, pemberdayaan masyarakat, dan
partisipasi masyarakat. Selain kebijakan-kebijakan tersebut di atas,
Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan
Nasional (SISDIKNAS) mengatur pertumbuhan madrasah pada masa
reformasi. Undang-undang ini mengatur tentang pembentukan
sistem pendidikan nasional dengan memperhatikan peran, fungsi,
jalur, tingkat, jenis, dan struktur lembaga madrasabh.

Posisi madrasah sebagai lembaga egaliter semakin diperkuat
dengan undang-undang ini. Peran, tujuan, dan status madrasah
berdasarkan UU No. 20 Tahun 2003 pada hakikatnya sama dengan
madrasah berdasarkan UU No. 2 Tahun 1989. Berbeda dengan UU
No. 2 Tahun 1989 yang hanya mengatur istilah “madrasah”. Dalam
peraturan pemerintah dan keputusan menteri, UU No. 20 Tahun
2003 menyebutkan madrasah secara eksplisit dan sering merujuk

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 288



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

pada madrasah, sehingga menjadikannya kerangka hukum yang
lebih kuat secara keseluruhan.

Pada zaman ini, madrasah telah bertransisi menjadi sekolah
dengan unsur agama Islam. Kurikulum mengikuti format yang sama
seperti di sekolah. Sifat-sifat Islam dapat dirasakan melalui ceramah
[slam, suasana sekolah Islam, dan perilaku guru dan siswa Islam.

c. Sekolah islam terpadu

Ungkapan “Sekolah Islam Terpadu” pertama kali muncul pada
akhir tahun 1980an. diprakarsai oleh warga Jamaah Tarbiyah yang
merupakan aktivis dakwah kampus dari berbagai lembaga dakwah
kampus (LDK), antara lain Universitas Indonesia (UI), Institut Teknologi
Bandung (ITB), dan beberapa universitas ternama lainnya. dengan izin
yang berkaitan dengan kondisi pendidikan Indonesia. Aktivis Islam di
kampus, mereka berperan penting dalam menyebarkan doktrin Islam di
kalangan mahasiswa. Karena mereka merasa bahwa generasi muda akan
menjadi agen perubahan dan penting dalam menyelesaikan Islamisasi
masyarakat Indonesia, organisasi pemuda adalah tujuan utama gerakan
ini. (Frandani, 2023) Sekolah ini didirikan karena sebagian besar peserta
gerakan Islam Indonesia tidak senang dengan perkembangan sistem
pendidikan negara.(Suyatno, 2015)

Dalam sejarah pendidikan Islam di Indonesia, sekolah aksesori
terpadu merupakan sebuah tambahan baru. Meskipun baru berdiri,
sekolah Islam dengan motto terpadu ini telah menunjukkan
kelayakannya dan menjadi tren bagi komunitas Muslim tertentu,
khususnya di wilayah metropolitan, meskipun biayanya mahal. Suyatno
mengklaim dalam waktu yang sangat singkat, sudah ada sekitar 10.000
sekolah Islam terpadu yang tersebar di seluruh Indonesia. (Aulia
Rahman, 2023)

Sekolah-sekolah Islam yang diberi label terpadu mulai
bermunculan di Indonesia pada sepuluh tahun terakhir tahun 1980an.
Para penggiat dakwah di kampus-kampus dari lembaga-lembaga publik
di Indonesialah yang pertama kali memperkenalkan gagasan pendidikan
I[slam. Salah satu indikasi bahwa sikap terhadap prinsip-prinsip Islam
mulai berubah di kalangan penduduk Muslim di Indonesia adalah
munculnya generasi muda dari universitas-universitas non-Islam yang
mendorong terciptanya sekolah Islam terpadu di negara tersebut. Tentu
saja hal ini bukanlah kejadian yang terjadi secara spontan; harus ada
konteks untuk kesadaran ini. Konsep-konsep terkait gagasan pendidikan

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 289



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

[slam dengan model terpadu—walaupun tidak diberi label terpadu—
bisa diungkap jika kita menggali lebih jauh sejarah pendidikan Islam di
Indonesia. Menggabungkan pendidikan reguler dan khusus di sekolah.
(Ihsanudin, Nurwahid, 2023)

Kurnaengsih mengklaim Ul (Universitas Indonesia) dan ITB, serta
kampus-kampus negeri terkemuka lainnya, termasuk kampus besar
yang aktivis kampusnya yang berafiliasi dengan LDK (Lembaga Dakwah
Kampus) aktif secara intelektual, dan hal ini berdampak langsung.
tentang pendirian Sekolah Islam Terpadu (SIT). Khusus bagi mahasiswa
Islam yang bersekolah di perguruan tinggi negeri, anggota LDK sangat
berperan penting dalam menyebarkan filsafat Islam. Dengan tujuan
memberdayakan pemuda dan lulusan baru untuk mendorong perubahan
sosial sebuah langkah penting dalam Islamisasi masyarakat Indonesia
gerakan ini terutama menyasar kelompok masyarakat tersebut.
Tujuannya adalah untuk menghasilkan generasi umat Islam yang
bertagwa dalam dakwah..(Abidin & Nawa, 2022)

1) Kurikulum Sekolah Islam Terpadu

[lustrasi gagasan integrasi merupakan fungsi utama kurikulum
dalam pendirian Sekolah Islam Terpadu. Kurikulum standar seluruh
sekolah Islam terpadu di Indonesia adalah sama. Kurikulum Islam
Terpadu adalah nama kurikulum yang digunakan di sekolah Islam
terpadu. Panduan ini dikembangkan oleh komite nasional manajemen
pusat JSIT dan disetujui oleh dewan pengawas untuk dilanjutkan.
Semua sekolah yang ingin bergabung dalam jaringan harus
menerapkan kurikulum ini. sekolah campuran agama.

Proses pembelajaran yang terjadi di kelas sangat dipengaruhi
oleh kurikulum sekolah Islam terpadu. Efek ini kadang-kadang
disebut sebagai Islamisasi pembelajaran atau pengaruh Islamisasi
kelas. Dinamakan demikian karena cita-cita Islam berhasil
dimasukkan ke dalam sejumlah mata kuliah pendidikan agama non
islam melalui kurikulum sekolah Islam terpadu. Sejauh mana siswa
dapat berkomitmen untuk menegakkan prinsip-prinsip Islam yang
telah mereka peroleh benar-benar merupakan tanda yang lebih
penting dari prestasi belajar siswa daripada pencapaian suatu
keterampilan. (Suyatno, 2015)

Penjelasan sebelumnya tentang konsep kurikulum sekolah
Islam terpadu sangat berbeda dengan cara sekolah atau madrasah,
apalagi sekolah negeri, melaksanakannya. Tujuan didirikannya

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 290



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

2)

madrasah di Indonesia hanya untuk menjembatani kesenjangan
antara pesantren yang merupakan bentuk pendidikan tradisional
dengan sekolah yang merupakan bentuk pendidikan modern. Oleh
karena itu, meskipun sekolah atau madrasah juga menggabungkan
kurikulum umum dengan kurikulum agama, namun porsi yang
digunakan sangat tidak seimbang, yaitu 70% pelajaran umum
berbanding 30% pelajaran agama. Namun, penyertaan topik-topik
keagamaan dalam mata pelajaran umum di madrasah hanya terbatas
pada kurikulum tertulis, yang tidak sepenuhnya membahas seluruh
aspek proses pendidikan dan hanya merupakan formalitas
pengelolaan kelembagaan. (Rojii et al.,, 2019)
Karakteristik Sekolah Islam Terpadu
Sekolah Islam Terpadu mempunyai ciri-ciri utama yang
membuktikan eksistensinya, mengingat konsep seperti yang telah
disampaikan sebelumnya. Kualitas yang dimaksud antara lain: (Ag et
al, n.d.)
a) Memberi Islam landasan filosofis
b) Memasukkan prinsip-prinsip Islam dalam cara penerapan
kurikulum. Untuk meningkatkan proses belajar mengajar
c) Menerapkan dan membuat strategi pembelajaran
d) Memberikan prioritas utama pada qudwah hasanah dalam
membantu siswa mengembangkan karakternya
e) Meningkatkan suasana dan iklim sekolah dengan solihah:
memperluas kebaikan dan membuang keburukan dan
maksiat
f) Melibatkan anggota masyarakat dan orang tua dalam proses
membantu siswa mencapai tujuan pembelajarannya
g) Menjadikan ukhuwah sebagai prioritas utama dalam seluruh
hubungan sekolah
h) Menumbuhkan budaya perhatian, kebersihan, kerapian,
kesehatan, dan daya Tarik
i) Memastikan bahwa proses yang terlibat dalam seluruh
kegiatan sekolah selalu berorientasi pada kualitas
j) Mendorong standar profesionalisme yang tinggi di kalangan
tenaga pengajar dan kependidikan. 10 ciri atau kualitas
berikut ini menjadi panduannya.

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 291



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

Lebih lanjut, Margaretha dan Hilda Karli menyebutkan

beberapa ciri pembelajaran terpadu, antara lain sebagai berikut:

a)

b)

Pembelajaran holistik mengkaji suatu peristiwa yang menjadi
pusat perhatian dari beberapa disiplin ilmu secara bersamaan
untuk memahami suatu fenomena dari segala sudut
Bermakna; siswa harus dapat menerapkan pengetahuan yang
diperolehnya untuk mengatasi permasalahan dunia nyata
karena hubungan antara topik yang dipelajari akan
menjadikannya lebih bermakna. Pengembangan pembelajaran
aktif dan terpadu dicapai melalui strategi penemuan-inkuiri.
Motivasi belajar anak secara tidak langsung mungkin
terinspirasi oleh partisipasi aktif siswa dalam proses
pendidikan.

Menurut Tim Pengembang PGSD, pembelajaran terpadu

mempunyai ciri-ciri sebagai berikut:

a)
b)
c)

d)

D. Simpulan

Berfokus pada anak

Memberi anak pengalaman langsung.

Sulit membedakan satu bidang penelitian dengan bidang
penelitian lainnya.

Memperkenalkan ide-ide dari disiplin ilmu lain selama sesi
pengajaran.

Tunjukkan kemampuan beradaptasi.

Tujuan pembelajaran dapat berubah berdasarkan kebutuhan
dan minat anak.

Perkembangan lembaga pendidikan Islam di Indonesia telah melalui beberapa
tahapan. Keseluruhan penelitian ini menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam
di Indonesia telah melalui berbagai tahap perkembangan, dari pesantren tradisional
hingga madrasah modern. Perkembangan ini tidak dapat dipisahkan dari sejarah
dan peran lembaga-lembaga pendidikan Islam yang telah ada sebelumnya. Dengan
memahami sejarah ini, penelitian ini dapat membantu meningkatkan kualitas
pendidikan di Indonesia dan memberikan kontribusi pada perkembangan
penelitian-penelitian yang akan datang. Serta menambah wawasan baru bagi
generasi bangsa dalam memahami sejarah islam di Indonesia.

Daftar Rujukan

ABDUL BASYID. (2024). Pengembangan model manajemen pada pondok pesantren

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 292



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

hang nadim malay school kota batam.

Abidin, Z., & Nawa, A. T. (2022). Kontribusi Jaringan Sekolah Islam Terpadu (JSIT)
dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Indonesia. Jurnal Penelitian IImiah,
6(2),118-131.

Achmad Sudaryo. (2023). Dinamika Pendidikan Islam di Indonesia. INTERDISIPLIN:
Journal of Qualitative and  Quantitative  Research, 1(1), 1-9.
https://doi.org/10.61166/interdisiplin.v1il.1

Ag, M, Si, M, & Ag, M. (n.d.). Sekolah Islam Terpadu ( SIT ): Manajemen dan Model
Pendidikan Alternatif Indonesia Sekolah Islam Terpadu ( SIT ): Manajemen dan
Model Pendidkan Alternatif di Indonesia Page | ii.

Ahmad Yusuf Abdurrohman, & Mukh Nursikin. (2023). Perkembangan Madrasah
dan Perannya dalam Pendidikan Akhlak. SALIHA: Jurnal Pendidikan & Agama
Islam, 6(2), 226-242. https://doi.org/10.54396 /saliha.v6i2.771

Amin, M. (2019). Pendidikan Islam Masa Penjajahan Belanda Dan Jepang. Jurnal
Pilar, 10(2), 1-11.

Andriani, A. (2016). Munculnya Lembaga Pendidikan Islam. FALASIFA: Jurnal Studi
Keislaman, 7(2), 285-298.

Arifai, A. (2018). Pengembangan Kurikulum Pesantren, Madrasah Dan Sekolah.
Raudhah Proud To Be Professionals : Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 3(2), 13-20.
https://doi.org/10.48094 /raudhah.v3i2.27

Aulia Rahman, L. (2023). Sekolah islam: asal-usul dan pertumbuhannya. 2, 47-52.

Awanis, A. (2019). Sistem Pendidikan Pesantren. Cakrawala: Jurnal Kajian
Manajemen  Pendidikan Islam  Dan  Studi  Sosial, 2(2), 57-74.
https://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/cka/article /view/54

Azhari. (2019). Peran Pondok Pesantren Dalam Menanggulangi Kenakalan Remaja.
Al-Bahtsu: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 4(1), 42-54.

Basri, S. (2021). PERKEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA. 122-144.

Basyit, A. (2018). PERKEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA. 14(1), 155-
171.

Chairiyah, Y. (2021). Sejarah Perkembangan Sistem Pendidikan Madrasah Sebagai
Lembaga Pendidikan Islam. MA’ALIM: Jurnal Pendidikan Islam, 2(01), 48-60.
https://doi.org/10.21154/maalim.v2i01.3129

Faridah, A. (2019). Pesantren, Sejarah dan Metode Pembelajarannya di Indonesia.

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 293



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

Al-Mabsut Studi Islam Dan Sosial, 13(2), 78-90.

Fedry Saputra. (2021). SEJARAH PERTUMBUHAN DAN PERKEMBANGAN
PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA. 3(1), 98-108.

Ferdinan. (2020). Pengertian Pondok Pesantren.

Fiandi, A., Warmanto, E., & Iswantir. (2023). Manajemen Kurikulum Pembelajaran
[slam di Pesantren Menghadapi Era 4.0. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1),
3639-3646.

Frandani, M. (2023). Pembaruan Sistem Pendidikan Islam : Sekolah Islam Terpadu.
4(1), 11-18. https://doi.org/10.32832 /idarah.v4i1.9360

Hasnida. (2017). SEJARAH PERKEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA
PADA MASA PRA KOLONIALISME DAN MASA KOLONIALISME Pendahuluan
Berita Islam di Indonesia telah diterima sejak orang Venesia ( Italia ) yang
bernama Marcopolo singgah di kota Perlak dan menerangkan bahwa seb.
Kordinat, 16(2), 237-256.

Ihsanudin, Nurwahid, N. S. (2023). Jurnal Pendidikan dan Pemikiran. 18(1), 850-865.

lIfiana Iffah Jihada, Anton, M. M. (2021). KIPRAH PONDOK PESANTREN AL-
MUHAJIRIN DALAM MELAHIRKAN SANTRI SEBAGAI SUMBER AUTORITATIF
DAN PERSUASIF DI ERA GLOBALISASI. 19(2), 42-54.

Irfan Setiadi. (2018). KARAKTERISTIK PEMBELAJARAN KITAB KUNING
PASCASARJANA INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI ( IAIN ).

Maruf. (2019). PONDOK PESANTREN: LEMBAGA PENDIDIKAN PEMBENTUK
KARAKTER. Analytical Biochemistry, 11(1), 1-5.
http://link.springer.com/10.1007/978-3-319-59379-
1%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/B978-0-12-420070-8.00002-
7%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.ab.2015.03.024%0Ahttps://doi.org/10.10
80/07352689.2018.1441103%0Ahttp://www.chile.bmw-
motorrad.cl/sync/showroom/lam/es/

Mohammad Rizqillah Masykur. (2018). Sejarah Perkembangan Madrasah di
Indonesia. Jurnal Al-Makrifat, 3(3), 560-579.
https://doi.org/10.24090/insania.v14i3.376

Mukaffan, M., & Siswanto, A. H. (2019). Modernisasi Pesantren dalam Konstruksi
Nurcholish Madjid. Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 17(2),
285-300. https://doi.org/10.21154 /cendekia.v17i2.1719

Mustofa, [. K. V. M. dan S. R. ]. (2021). Pertumbuhan Dan Perkembangan Lembaga
Pendidikan Islam Pra Madrasah. Manajemen Dan Pendidikan Berbasis Islam

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 294



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

Nusantara, 1(1), 6-10.

Putri;, A. Y., Elia Mariza, & Alimni. (2023). Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan
Islam (Sejarah Lahirnya Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam Di
Indonesia, Sejarah Perkembangan Pesantren/ Sistem Pendidikan, Dan
Perkembangannya Masa Kini. INNOVATIVE:Journal Of Social Science Research,
3(2), 83-96.

Rahman, K. (2018). Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia.
Tarbiyatuna, 2(1), 1-14.

Rojii, M., Aulina, C. N., & Fauji, I. (2019). DESAIN KURIKULUM SEKOLAH ISLAM
TERPADU ( Studi Kasus di SMPIT Insan Kamil Sidoarjo ). 03(02), 49-60.

Santi, D., & Ainj, Y. (2022). Konsep Pengembangan Kurikulum Pendidikan Pesantren
Menurut Nurcholis Madjid. TA’DIBAN: Journal of Islamic Education, 3(1), 1-19.
https://doi.org/10.61456/tjie.v3i1l.51

Sanusi, [, Rama, B.,, & Rasyid, M. R. (2022). Peranan Kementrian Agama Dalam
Pendidikan Islam Di Indonesia. Jurnal [Imu Pendidikan Dan Kearifan Lokal, 2(6),
321-330. http://jipkl.com/index.php/JIPKL/article/view/37

Sarwadi, S. (2019). Dinamika Kelembagaan Pendidikan Islam Di Indonesia. At
Turots: Jurnal Pendidikan Islam, 1(2), 112-143.
https://doi.org/10.51468/jpi.v1i2.12

Sulaiman. (2019). KEPEMIMPINAN KIAI DALAM TRANSFORMASI PENDIDIKAN
ISLAM. Analytical Biochemistry, 11(1), 1-5.
http://link.springer.com/10.1007/978-3-319-59379-
1%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/B978-0-12-420070-8.00002-
7%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.ab.2015.03.024%0Ahttps://doi.org/10.10
80/07352689.2018.1441103%0Ahttp://www.chile.bmw-
motorrad.cl/sync/showroom/lam/es/

Supandi, S. (2018). Performance Perguruan Tinggi Berbasis Pesantren Dalam Dalam
Meraih Simpatik Masyarakat. KABILAH : Journal of Social Community, 2(2), 360-
383. https://doi.org/10.35127 /kbl.v2i2.3142

Suyatno. (2015). Sekolah islam terpadu. Jurnal “Al-Qalam,” 1-10.

Syakur, A., & Yusuf, M. (2020). Pendidikan Islam Pada Masa Penjajahan. Al-Ubudiyah:
Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 1(1), 37-47.
https://doi.org/10.55623 /au.v1il.5

Syam, A. A., & Santaria, R. (2020). Moralitas dan Profesionalisme Guru sebagai Upaya
Meningkatkan Mutu Pendidikan. Jurnal Studi Guru Dan Pembelajaran, 3(2),

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 295



M. Herlambang, Muqowin & Rofik

296-302. https://doi.org/10.30605/jsgp.3.2.2020.297

Yahdi, M. (2023). Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Pendidikan Islam di
Indonesia. Jurnal Pendidikan Kreatif, 4(1), 64-72.
https://doi.org/10.24252 /jpk.v4i1.39183

Yaniawati, P. (2020). Penelitian Studi Kepustakaan. Penelitian Kepustakaan
(Liberary Research), April, 15.

Yanto, F. (2020). MANAJEMEN MADRASAH DALAM PERSPEKTIF SEJARAH. JURNAL
KEPENDIDIKAN, 53-54.

Zainuddin, Z. (2021). Madrasah: Sejarah dan Dinamikanya. At-Tafkir, 14(1), 27-49.
https://doi.org/10.32505/at.v14i1.2898

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024 296



