
JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam 
  

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2024 
Print ISSN : 2597-4807 

Online ISSN : 2622-1942 
 

 

JURNAL TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam 

Print ISSN : 2597-4807 ; Online ISSN : 2622-1942 

SEJARAH PERKEMBANGAN LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA 
 

M. Herlambang1, Muqowim2, Rofik3 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 
e-mail: 1muhammadherlambang021@gmail.com ,2 muqowimk@gmail.com, 

3rofikaryono@gmail.com  
 

Abstract  
 
Islamic education in Indonesia has a long and complex history, with developments that 
have occurred since the beginning of Islam's arrival in the archipelago. This article 
discusses how Islamic educational institutions in Indonesia have developed over time, 
and how they have adapted to social and cultural changes in society. In this article, we 
will discuss the development of Islamic educational institutions in Indonesia, starting 
from the early days of informal Islamic education to the present day with Islamic 
education integrated with the national education system. The research method used is 
library research, namely research carried out using literature (libraries) in the form 
of books, documents, journals, literature, notes and reports of research results from 
previous research. The research results show that Islamic education in Indonesia has 
enriched and improved religious education by following the cultural trajectory of 
Indonesia's homeland. After that, Islamic education developed into various forms of 
institutions such as madrasas, Islamic boarding schools, Islamic schools, or other 
educational institutions and continues to this day. 
 
Keywords: Islamic Education; Indonesia; History; Islamic Education Institutions; 
Development. 
 

Abstrak 
 

Pendidikan Islam di Indonesia memiliki sejarah yang panjang dan kompleks, dengan 
perkembangan yang terjadi sejak awal masuknya Islam ke Nusantara. Artikel ini 
membahas tentang bagaimana lembaga pendidikan Islam di Indonesia berkembang 
dari masa ke masa, serta bagaimana mereka beradaptasi dengan perubahan sosial 
dan budaya masyarakat. Dalam artikel ini, kita akan membahas tentang 
perkembangan lembaga pendidikan Islam di Indonesia, mulai dari masa awal-awal 
pendidikan Islam yang informal hingga masa kini dengan pendidikan Islam yang 
terintegrasi dengan sistem pendidikan nasional. Metode penelitian yang digunakan 
Penelitian Kepustakaan (library research), adalah penelitian yang dilaksanakan 
dengan menggunakan literatur (kepustakaan) baik berupa buku, dokumen-dokumen, 
jurnal, literatur-literatur, catatan maupun laporan hasil penelitian dari penelitian 
terdahulu. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam di Indonesia telah 
memperkaya dan meningkatkan pendidikan agamanya dengan mengikuti lintasan 
budaya tanah air Indonesia. Setelah itu, pendidikan Islam berkembang menjadi 

mailto:1muhammadherlambang021@gmail.com
mailto:muqowimk@gmail.com
mailto:3rofikaryono@gmail.com


 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       276 

berbagai bentuk lembaga seperti madrasah, pesantren, sekolah Islam terpau, atau 
lembaga pendidikan lainnya dan terus berlanjut hingga saat ini. 
 
Kata Kunci: Pendidikan Islam; Indonesia; Sejarah; Lembaga Pendidikan Islam; 
Perkembangan. 
 

Received: 
June 12th 2024  

Revision: 
July 16th 2024  

Publication: 
September 13th 2024  

 
A. Pendahuluan  

 Salah satu hal yang menentukan dan membentuk transformasi suatu negara 

adalah tingkat pendidikannya. Dengan mendidik generasi mendatang, diyakini kita 

akan mampu melahirkan karakter moral yang kuat dan individu yang mampu 

memimpin negara. (Sarwadi, 2019), Islam mewajibkan umatnya untuk mencari 

ilmu, hal ini menunjukkan betapa pentingnya menuntut ilmu. Dengan ilmu, manusia 

dapat menjadi hamba Allah yang beriman dan beramal shaleh, dengan ilmu pula 

manusia mampu mengolah kekayaan alam yang Allah berikan kepadanya. 

(Andriani, 2016). Sejarah pendidikan Islam di Indonesia panjang dan rumit, 

mencakup perubahan-perubahan yang terjadi sejak masuknya agama tersebut ke 

nusantara. ketika suku asli diperkenalkan dengan keyakinan Islam oleh para 

pedagang yang juga berperan sebagai kyai dan pengajar. Pendidikan pertama 

sebagian besar diberikan oleh para kyai dan pendidik yang berinteraksi dengan 

masyarakat setempat dari pada melalui penggunaan fasilitas kontemporer. Setelah 

komunitas Muslim didirikan maka masjid sebagai rumah ibadah dan lembaga 

Pendidikan bangsa indonesia. Kegiatan pendidikan Islam dan sholat dilakukan di 

masjid, dimana para santri belajar membaca Al-Quran serta dikenalkan dengan 

agama dan ibadah (Basri, 2021). 

 Sejak seorang yang bernama Marcopolo Venesia (Italia), Indonesia telah 

menerima berita-berita tentang Islam. Saat Marcopolo singgah di Perlak, ia 

mengklarifikasi bahwa mayoritas penduduk yang tinggal di sana beragama Islam. 

Meski belum diketahui secara pasti tanggal masuknya Islam di Indonesia, namun 

terdapat beberapa hipotesis yang menyatakan masuknya Islam di Indonesia ini 

sebagian besar terkait dengan jalur perdagangan dan maritim yang 

menghubungkan Asia Timur dengan Dunia Arab. Misalnya karena letak fisiknya, 

Pulau Sumatera telah menjadi pusat perdagangan internasional sejak awal abad 

pertama Masehi. (Hasnida, 2017) 

 Mustahil mengkaji sejarah Indonesia tanpa mengikutsertakan umat Islam, 

baik dalam perjuangan bangsa melawan kolonialisme maupun dalam bidang 

pendidikan. (Syakur & Yusuf, 2020), menyadari bahwa keberhasilan bangsa 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       277 

Indonesia yang sebagian besar beragama Islam adalah dengan berjuang secara 

terhormat, mengorbankan diri demi keyakinannya, dan melakukan perlawanan 

bersenjata. Perlu diketahui bahwa sejarah pendidikan Islam di Indonesia mencakup 

serangkaian fakta dan peristiwa yang berkaitan dengan berdirinya dan evolusi 

pendidikan Islam di Indonesia, baik dalam bentuk resmi maupun informal. 

Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia sepanjang sejarahnya dipengaruhi 

oleh berbagai jalur, antara lain perdagangan, dakwah, perkawinan, tasawuf, ajaran 

tarekat, seni, dan pendidikan. Semua jalur ini bekerja sama untuk mendorong 

pertumbuhan Islam di Indonesia (Amin, 2019). 

 Melihat begitu pesatnya perkembangan lembaga-lembaga islam di indonesia 

saat ini, maka sangat penting sekali kita mengakaji ulang sejarah tentang 

perkembangan lembaga pendidikan Islam di Indonesia. Karena dengan mengkaji 

ulang kita dapat meningkatkan kualitas pendidikan di Indonesia dengan memahami 

bagaimana lembaga pendidikan Islam telah berkontribusi pada perkembangan 

pendidikan di negara ini.  

 Selanjtnya penelitian ini memiliki hubungan dengan penelitian terdahulu 

yang terkait dengan sejarah pendidikan Islam di Indonesia. Oleh Basyit 

"Perkembangan Pendidikan Islam Di Indonesia", yang membahas tentang 

perkembangan pendidikan Islam di Indonesia, termasuk lembaga-lembaga 

pendidikan tradisional seperti masjid, langgar, pesantren, dan madrasah. Artikel ini 

juga menyoroti faktor-faktor yang mempengaruhi perkembangan pendidikan Islam 

di Indonesia,(Basyit, 2018). Oleh Sarwadi, "Dinamika Kelembagaan Pendidikan 

Islam Diindonesia" yang menggambarkan sejarah perkembangan lembaga 

pendidikan Islam di Indonesia, termasuk pesantren sebagai lembaga pendidikan 

tradisional yang telah ada sebelum Indonesia merdeka. Artikel ini juga membahas 

tentang madrasah sebagai perkembangan lebih lanjut dari pesantren,(Sarwadi, 

2019). Oleh Sairul Basri "Perkembangan Pendidikan Islam Di Indonesia", yang 

menyoroti perjalanan pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam yang memiliki 

sejarah sendiri, serta peran madrasah dalam perkembangan pendidikan Islam di 

Indonesia. Artikel ini juga membahas tentang reformasi dan modernisasi 

pendidikan Islam yang diperlukan untuk menghadapi perkembangan zaman,(Basri, 

2021). Oleh Idam Mustofa, "Pertumbuhan Dan Perkembangan Lembaga Pendidikan 

Islam", yang membahas tentang pertumbuhan dan perkembangan lembaga 

pendidikan Islam di Indonesia, termasuk pesantren dan madrasah. Artikel ini juga 

menyoroti peran departemen agama dalam mendukung perkembangan pendidikan 

Islam,(Mustofa, 2021). Oleh Fedry Saputra, "Sejarah Pertumbuhan Dan 

Perkembangan Pendidikan Islam Diindonesia" yang mencakup fakta-fakta dan 

kejadian-kejadian yang berhubungan dengan pertumbuhan dan perkembangan 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       278 

pendidikan Islam di Indonesia, baik formal maupun non formal. Artikel ini juga 

membahas tentang peran pesantren dalam perkembangan pendidikan Islam di 

Indonesia, (Fedry Saputra, 2021). 

 Tujuan penelitian berikut ini adalah untuk mengkaji ulang sejarah 

perkembangan lembaga pendidikan Islam di Indonesia dengan tujuan 

meningkatkan kualitas pendidikan di negara ini. Penelitian ini bertujuan untuk 

memahami bagaimana lembaga pendidikan Islam telah berkontribusi pada 

perkembangan pendidikan di Indonesia, serta untuk memberikan referensi yang 

lebih jelas dan akurat tentang sejarah perkembangan lembaga pendidikan Islam di 

Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini dapat membantu meningkatkan kualitas 

penelitian di bidang pendidikan Islam di Indonesia dan memberikan kontribusi 

pada perkembangan penelitian-penelitian yang akan datang. 

 

B. Metode Penelitian 

 Dalam penelitian ini, metode penelitian yang digunakan adalah Penelitian 

Kepustakaan (library research). Literatur yang digunakan berasal dari berbagai 

sumber, termasuk buku, dokumen, jurnal, literatur, catatan, dan laporan hasil 

penelitian dari penelitian terdahulu,(Yaniawati, 2020). literatur yang di kaji berasal 

dari data base sinta sejak tahun 2016 hingga 2023. Teknik analisis data yang 

digunakan adalah metode deskriptif analitik dengan pendekatan analisis isi untuk 

menganalisis data. Metode ini digunakan untuk memahami argumen mendasar dan 

prinsip moral yang terkandung dalam buku dan artikel jurnal yang digunakan 

sebagai sumber penelitian utama. 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Perkembangan lembaga Pendidikan Islam di Indonesia 

  Pendidikan Islam di Indonesia telah mendapat prioritas utama masyarakat 

muslim sejak awal perkembangan Islam di Nusantara. Lembaga pendidikan Islam 

tradisional seperti masjid, langgar, dan pesantren telah berperan sebagai 

lembaga pendidikan dan pengajaran agama. Madrasah, yang merupakan 

perkembangan lebih lanjut dari pesantren, telah muncul pada awal abad ke-20 

dan memiliki tujuan untuk mencetak alumni yang "cerdas" dan "berakhlak 

mulia"(Achmad Sudaryo, 2023) 

 Pendidikan Islam mulai berkembang sejak awal abad ke 7 Masehi dan terus 

berlanjut hingga saat ini. Islam pertama kali muncul akibat berdirinya suku 

khalaqa. Setelah itu, pendidikan Islam berkembang menjadi berbagai bentuk 

Lembaga seperti madrasah, pesantren, sekolah islam terpau atau lembaga 

Pendidikan lainnya. Pendidikan Islam di madrasah mulai mencakup berbagai 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       279 

sarana dan prasarana, antara lain ruang belajar, guru dan sumber belajar lainnya. 

Hasilnya, pendidikan Islam di Indonesia telah memperkaya dan meningkatkan 

pendidikan agamanya dengan mengikuti lintasan budaya tanah air indonesia. 

(Yahdi, 2023) 

    Di Indonesia, pendidikan Islam pertama kali muncul secara informal 

melalui pertukaran antar manusia yang terjadi dalam berbagai situasi, seperti 

perdagangan, dakwah, perkawinan, tasawuf, ajaran tarekat, seni, atau peristiwa 

serupa lainnya. Dalam konteks ini, mempunyai peranan penting dalam menarik 

minat seseorang untuk mempelajari atau menganut prinsip-prinsip Islam. 

Bahkan, sistem pendidikan di Indonesia mulai berkembang bersamaan dengan 

berkembangnya agama ini. (Basyit, 2018) 

  Selain itu, catatan sejarah berdirinya lembaga pendidikan Islam di 

Indonesia dianggap berawal dari penyebaran Islam ke seluruh nusantara, yang 

difasilitasi oleh tradisi keilmuan yang luas sehingga menghasilkan jaringan ulama 

Timur Tengah dan Indonesia pada abad ke-17. Pendidikan Islam telah hadir di 

Indonesia cukup lama, bertepatan dengan kemerdekaan negara Indonesia Hal ini 

disebabkan catatan sejarah menunjukkan bahwa dorongan pendidikan Islam 

berawal dari lahirnya gerakan kemerdekaan. Seperti Pesantren, masjid, dan 

surau merupakan tempat lahirnya nasionalisme pada masa itu, oleh karena itu 

sangat masuk akal jika kolonialisme sangat membatasi pendirian lembaga 

pendidikan Islam pada masa tersebut. (Basri, 2021) 

 Salah satu komponen yang berkontribusi dan berdampak pada 

transformasi masyarakat saat ini adalah pendidikan Islam. Dimana Lembaga 

yang menyelenggarakan pendidikan Islam, seperti sekolah (madrasah) harus 

mampu menyediakan lingkungan yang memungkinkan pendidikan terlaksana 

secara efektif, sesuai dengan kewajiban yang diberikan kepadanya,(Mustofa, 

2021). Karena melalui pendidikan Islam, generasi bangsa kedepan mampu 

membentuk generasi yang bermoral dan mampu mengambil alih kepemimpinan 

nasional. Oleh karena itu, penting untuk mengoptimalkan pendidikan secara 

maksimal dalam segala hal. Tentunya media atau forum yang disebut dengan 

institusi ataupun Lembaga diperlukan agar pendidikan dapat terlaksana dengan 

baik. (Rahman, 2018) 

 Beberapa orang mengkarakterisasikan lembaga Pendidikan adalah sebagai 

tempat di mana kegiatan pembelajaran dilakukan dengan tujuan untuk 

mempengaruhi perilaku masyarakat melalui interaksi dengan lingkungannya. Di 

seluruh nusantara saat ini, terdapat banyak sekali lembaga pendidikan Islam. 

Karena Pendidikan agama Islam sangat diidamkan oleh masyarakat, dengan 

seiring berjalannya waktu dan semakin banyak masyarakat yang mengetahui 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       280 

ajarannya, maka proses pendidikan pun berkembang dari informal menjadi 

nonformal bahkan resmi. Proses penyebaran informasi yang lebih terstruktur 

dan terorganisir telah melahirkan sistem pendidikan formal yang disimbolkan 

dengan berdirinya pesantren yang konon merupakan lembaga pendidikan tertua 

di Indonesia. Pesantren pada akhirnya memunculkan madrasah sebagai wadah 

tuntutan masyarakat seiring dengan semakin berkembangnya zaman. 

 Berikutnya yang tak kalah penting adalah Masjid yang juga dikenal dengan 

nama surau, ini merupakan tempat ibadah dengan sistem pendidikan Islam yang 

didalamnya berperan besar dalam kemajuan agama Islam hingga saat ini. 

Pertumbuhan lembaga-lembaga ini tidak diragukan lagi mendapat manfaat dari 

unsur-unsur sejarah lembaga pendidikan sebelumnya. Sebab ilmu sejarah dan 

perkembangan suatu teknik atau komponen dalam suatu lembaga pendidikan 

Islam mempunyai hubungan yang tidak dapat dipisahkan. Hal ini bertujuan agar 

seseorang dapat mengambil manfaat dari sejarah, untuk menciptakan metode 

pengajaran institusional bagi generasi mendatang. (Yahdi, 2023) Perkembangan 

Selanjutnya pendidikan Islam di Indonesia juga ditandai oleh munculnya 

berbagai lembaga pendidikan secara bertahap. Perlahan tapi pasti, sejumlah 

lembaga pendidikan mulai bermunculan, menandakan kemajuan pendidikan 

Islam di Indonesia. Sistem pendidikan Islam di Indonesia telah meningkat 

sebagian karena upaya lembaga pendidikan Islam seperti Universitas Islam 

Negeri dan Institut Agama Islam Negeri. Atas dasar filosofis, IAIN dan UIN 

melebur secara integratif dengan perguruan tinggi lain. 

 Dari pembahasan diatas dapat kita tarik kesimpulan bahwa pendidikan 

Islam di Indonesia berkembang berdasarkan berbagai tahapan dan penelaahan 

sebelumnya terhadap sejarah berdirinya lembaga pendidikan islam di Indonesia. 

Pendidikan Islam mulai muncul dan diterima dengan baik oleh masyarakat di 

bawah Kerajaan Islam di Sumatera. Pada tahun-tahun berikutnya, pendidikan 

Islam meluas ke Jawa, Sulawesi, dan Maluku, seiring dengan perkembangan 

budaya masyarakat. Serta perkembangan islam juga dapat dilihat dari 

perjalannya markopolo.  

 

2. Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia 

a. Pondok Pesantren  

 Ungkapan “Pondok” dan “Pesantren” melebur menjadi satu. Istilah 

"pesantren" dalam bahasa Indonesia mengacu pada ruangan, gubuk, atau 

rumah mungil dan digunakan untuk menonjolkan efisiensi bangunan. 

(Ferdinan, 2020) Ada sudut pandang alternatif bahwa kata "gubuk" berasal 

dari kata Arab "fundūk", yang berarti kamar tamu, hotel sederhana, atau 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       281 

tempat tidur. Pondok seringkali hanya menjadi tempat tinggal sederhana bagi 

siswa yang belajar jauh dari rumah. Sedangkan istilah “pondok pesantren” 

menggambarkan tempat di mana para santri bersekolah dan berasal dari kata 

inti “santri” yang diberi awalan “pe” dan akhiran “an”. (Putri; et al., 2023) 

 CC. Berg berpendapat bahwa nama "santri" berasal dari istilah India 

"shastri", yang berarti seorang sarjana atau seseorang yang memiliki 

pengetahuan tentang tulisan suci Hindu. Sedangkan Jhons berpendapat bahwa 

kata “santri” berasal dari bahasa Tamil yang artinya “guru mengaji”. Shastra 

berasal dari istilah shastra, yang dapat digunakan untuk menggambarkan 

literatur ilmiah, kitab suci, atau karya keagamaan. Argumen ini membuat kita 

berpendapat bahwa, sesuai dengan namanya, pesantren merupakan lembaga 

tradisional yang menyediakan berbagai informasi keagamaan. (Ilfiana Iffah 

Jihada, Anton, 2021) 

 Pondok pesantren, menurut KH Imam Zarkasih, secara teknis adalah 

lembaga pendidikan yang menganut agama Islam dan mempunyai struktur 

asrama atau gubuk. Dimana siswa belajar agama Islam di bawah arahan kyai 

yang berperan sebagai tokoh utama di sekolah. Pesantren adalah istilah 

modern untuk lembaga pendidikan Islam yang memiliki kualitas unik 

tersebut. Sebagai bagian dari sistem pendidikan Indonesia. (Fiandi et al., 2023) 

menurut KH Abdurrahman Wahid Secara teori, pesantren ini penting karena 

merupakan lembaga Islam tertua dalam sejarah negara.  

1) Elemen-elemen Pesantren 

 Pembahasan mengenai pendidikan pesantren mau tidak mau harus 

menyentuh santri itu sendiri, karena selama ini pesantren merupakan 

lembaga pendidikan tempat para santri menuntut ilmu. Umat Islam yang 

lebih taat beragama di Pulau Jawa dikenal dengan sebutan santri. 

(Mukaffan & Siswanto, 2019) Tidak dapat dipungkiri bahwa sebuah 

pesantren terdiri dari beberapa unsur yang saling berhubungan dengan 

cara yang berbeda-beda. Dalam proses penyelenggaraan pendidikan 

pesantren, kitab-kitab tentang kiai, asatidz, dan santri kerap dikaji dan 

dijadikan bahan kajian dan referensi. Sukamto mengklaim kurikulum 

pesantren mencakup akomodasi seperti asrama, santri, kiai, masjid, dan 

kitab kuning. (Sulaiman, 2019) Tanggung jawab utama seorang kiai (guru) 

adalah menjelaskan pelajarannya dengan menggunakan kitab kuning, 

atau Ngaji dalam bahasa Arab. Bagi para santri, kiai merupakan figure 

yang sangat dihormati serta mempercayakan hidup mereka kepada kyai 

dalam praktik keagamaan. (Supandi, 2018) 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       282 

 Masjid menjadi elemen tambahan di pesantren. Struktur dan 

infrastruktur masjid berfungsi sebagai tempat atau metode acara 

komunitas, seperti kiai, asatid dan santri. Keistimewaan pesantren dengan 

Lembaga lainnya adalah dengan adanya masjid yang berfungsi sebagai 

tempat salat dan Asrama yang di beberapa daerah sering disebut dengan 

pondok. Dan masjid merupakan unsur ketiga dari pondok pesantren. 

 Selain itu, unsur keempat dari sebuah pesantren adalah kitab kuning 

yang keberadaannya sangat menentukan bagaimana pengajaran 

dilakukan di lembaga-lembaga tersebut, khususnya di lembaga-lembaga 

yang masih beraliran Salafi. Belajar bahasa Arab sangat penting untuk 

memahami dan mengembangkan keimanan seseorang karena Al-Qur'an 

dan Hadits adalah satu-satunya teks agama yang ditulis dalam bahasa 

tersebut. (Irfan Setiadi, 2018) Dan Sukamto mengklaim masjid, asrama, 

santri, dan kitab kuning merupakan komponen penunjang yang seluruh 

kehidupannya diatur oleh seorang kiai. (Abdul Basyid, 2024) 

2) Tujuan Pesantren 

 Sebagai lembaga pendidikan Islam, pesantren pada hakikatnya tidak 

memiliki tujuan yang jelas yang dituangkan dalam dokumen tertulis. 

Namun demikian, hal ini tidak berarti bahwa pesantren tidak memiliki 

tujuan, semua lembaga pendidikan yang menyelenggarakan proses 

pembelajaran mempunyai tujuan yang harus dipenuhi, perbedaannya 

hanya terletak pada bagaimana tujuan-tujuan ini diungkapkan apakah 

tujuan-tujuan tersebut disebutkan secara eksplisit dalam teks atau hanya 

ada sebagai gagasan yang ada di kepala instruktur. Hal ini merujuk pada 

tujuan umum dan tujuan khusus pendirian pesantren sebagai pedoman 

dasar terselenggaranya pendidikan pesantren. (Azhari, 2019) 

 Pesantren seringkali berupaya membentuk santrinya menjadi 

generasi pemimpin Islam dengan dibekali pendidikan agama, dapat 

menggunakan kebijaksanaan dan altruismenya untuk menjadi misionaris 

Islam di komunitas Islam. Sementara tujuan utamanya adalah untuk 

membekali para santri dengan ilmu agama yang diperoleh dari para kyai 

selama bersekolah di pesantren agar dapat diterapkan di masyarakat dan 

menjadi pribadi yang bertaqwa. (Awanis, 2019) 

 Pesantren semakin kekinian seiring berjalannya waktu. Pesantren 

telah berkembang menjadi apa yang dianggap sebagai lembaga 

pendidikan di mana masyarakat dapat memperoleh pengetahuan umum 

dan agama. Awalnya, ini hanyalah gubuk atau rumah di mana orang 

mungkin tinggal dekat dengan seorang kyai, atau pengajar, untuk belajar 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       283 

darinya. Pesantren dipandang sebagai lembaga pendidikan Islam dengan 

dinamika unik yang berperan penting dalam membawa perubahan sosial 

melalui inisiatif dakwah Islam. Hal ini terbukti dalam beberapa cara 

pesantren mempengaruhi pertumbuhan dan perubahan pribadi, serta 

pengasuhan pesantren dan politik pemerintah. (Syam & Santaria, 2020) 

 Pesantren merupakan lembaga pendidikan yang mempunyai tujuan 

sama dengan sekolah negeri, perguruan tinggi, sekolah kejuruan, dan 

madrasah. Selain memberikan pendidikan sepulang sekolah kepada santri 

berupa kelas pengembangan keterampilan, pesantren lebih 

mengutamakan kemandirian santrinya dibandingkan menjadi beban 

orang lain atau lembaga. Dengan cara ini, lulusan sekolah-sekolah ini lebih 

siap menghadapi kehidupan setelah bekerja di pemerintahan. Oleh karena 

itu, pesantren memberikan penekanan yang sama pada pengembangan 

karakter seperti halnya pada proses penyampaian informasi. (Maruf, 

2019) 

3) Jenis Pesantren 

 Menurut para pakar pendidikan, pesantren secara garis besar dapat 

dikategorikan menjadi dua kategori: pesantren salaf yang mengutamakan 

mempertahankan tradisi budaya Islam dengan menggunakan sistem 

pendidikan tradisional, dan pesantren modern yang banyak mengadopsi 

sistem persekolahan modern Barat. Pesantren Salaf didahulukan. Salaf 

atau pesantren tradisional memiliki sejumlah ciri, khususnya dalam hal 

kurikulum dan metode pengajarannya, menurut Zamaksyari Dhofier. 

Ajaran formal kitab-kitab Islam kuno yang kadang dikenal dengan sebutan 

kitab kuning karena kertasnya yang berwarna kuning, diterapkan di 

lingkungan pesantren tradisional. Hal ini terutama berlaku pada karya-

karya ulama yang menganut mazhab Syafi'i. Sastra klasik yang diajarkan 

kepada santri di pesantren dapat dibedakan menjadi. (Maruf, 2019) 

 Sebagai lembaga pendidikan Islam paling mapan di Indonesia, 

pesantren selalu menjunjung prinsip-prinsip melalui pengajaran 

konvensional. pelestarian materi dan metode pendidikan konvensional. 

Hal inilah yang menyebabkan pesantren ini disebut dengan pesantren 

tradisional. Siswa yang kehidupan sehari-harinya sederhana dan sangat 

menekankan kemandirian mungkin akan mendapat manfaat dari 

menjunjung tinggi cita-cita ini. Siswa berbagi rasa persahabatan dan 

solidaritas yang kuat satu sama lain saat mereka belajar dengan tulus dan 

etis. Dengan demikian, Salafiyah dan Khalafiyah merupakan dua kategori 

pesantren. (Faridah, 2019) 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       284 

4) Kurikulum Pesantren 

 Mengingat berkaitan dengan arah, topik, dan metode pengajaran 

yang pada akhirnya menentukan karakter dan kredibilitas lulusan suatu 

lembaga pendidikan, maka kurikulum memegang peranan penting dalam 

pendidikan. Salah satu pemain kunci dalam penciptaan kurikulum di suatu 

lembaga pendidikan adalah guru. Dalam hal menciptakan, 

menggabungkan, dan melaksanakan kurikulum dengan cara yang 

memfasilitasi pembelajaran dan membantu siswa mencapai tujuan 

mereka, guru adalah kekuatan pendorong di belakang pencapaian 

pendidikan. Fungsi guru tidak berkurang meskipun ilmu pengetahuan 

berkembang cukup pesat. Beban kerja dan tugas guru justru akan 

meningkat akibat adanya teknologi ini. Oleh karena itu, sebagai pelaku 

utama dalam dunia pendidikan, guru sangatlah diperlukan. (Santi & Aini, 

2022) 

 Menurut Ahmad Arifai, Pengembangan kurikulum pesantren, 

Madrasah dan Sekolah ada 4 yaitu: 

a) Pendidikan agama Islam merupakan format kurikulum. Pelajaran 

pendidikan agama Islam kadang-kadang disebut dengan “mengaji” 

atau “mengaji” dalam konteks pesantren. Sebenarnya ada dua 

tahapan kegiatan mengaji di pesantren. Membaca Al-Quran pada 

awalnya agak mudah karena siswa diajarkan untuk memahami kitab 

suci Arab, khususnya Al-Quran. Ini adalah pelajaran agama minimal 

yang diharapkan dipelajari oleh siswa. Langkah selanjutnya adalah 

siswa memilih kitab-kitab Islam klasik untuk dipelajari di bawah 

bimbingan kyai. Di antara kitab-kitab ilmiah yang digunakan untuk 

mengaji Al-Qur'an adalah kitab-kitab yang membahas tentang fiqh, 

aqidah (tauhid), nahwu-sharaf, bahasa Arab, hadis, tasawuf, dan 

mata pelajaran lainnya. 

b) Kedua, kurikulum pendidikan moral dan pengalaman ini  

merupakan bentuk kurikulum ke dua yang disebut ahmad arifai 

.Kesalehan dan pengabdian terhadap ajaran Islam merupakan 

kegiatan keagamaan yang paling terkenal di kalangan santri yang 

bersekolah di pesantren. Hal ini bertujuan agar dengan melakukan 

kegiatan tersebut, siswa akan semakin sadar akan perlunya 

mengamalkan prinsip-prinsip moral yang diajarkan ketika 

mengamalkan Al-Qur'an. Pesantren mengedepankan persaudaraan 

Islam, kejujuran, dan kemudahan sebagai prinsip moral.  



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       285 

c) kurikulum berbentuk sekolah dan pendidikan umum ini merupakan 

kurikulum ketiga,. Jika kurikulum Madrasah tetap mempertahankan 

pengajaran agama yang dilaksanakan oleh Kementerian Agama, 

maka pesantren menggunakan kurikulum yang berkaitan dengan 

pendidikan nasional yang diterbitkan oleh Kemendiknas. 

d) Dan yang terakhir keterampilan dan kursus, ini merupakan 

kurikulum yang ke empat menurut ahmad arifai. 

 Mata pelajaran populer yang ditawarkan pesantren antara lain 

ilmu komputer, computer, setir mobil, reparasi sepeda motor, dan lain 

sebagainya. Kurikulum semacam ini digunakan di pesantren karena dua 

alasan: politik dan pemasaran. Secara politis, pesantren yang 

memberikan kursus dan pengembangan keterampilan kepada santrinya 

memenuhi tuntutan pemerintah agar mereka memperkuat kapasitas 

sumber daya manusia (SDM). 

 Meskipun hal ini masuk akal mengingat pesantren pada dasarnya 

adalah lembaga pendidikan Islam yang bebas dan mandiri di Indonesia, 

studi mengenai pesantren belum membahas kurikulum yang seragam. 

Pondok pesantren diperbolehkan merancang dan melaksanakan 

kurikulumnya sendiri, termasuk materi pelajaran (program studi), 

bahan referensi, strategi pembelajaran, dan mekanisme penilaian. 

Perbekalan pesantren yang meliputi bidang-bidang berikut ini seringkali 

merupakan hasil pertukaran keahlian di lingkungan pesantren: Aljabar, 

Tasawuf, Hadits, Bahasa Arab, Nahwu-sharf, dan lain sebagainya. Bilik 

Pesantren: sebuah perjalanan yang diabadikan, demikian kata Nurcholis 

Madjid. (Arifai, 2018) 

b. Madrasah 

 Dalam Bahasa Arab, kata madrasah berasal dari kata kerja (fiil) -

يدرس- درسا درس  yang berarti belajar. Sementara itu, kata “madrasah” 

sendiri berasal dari kata kerja “isimul Makan” yang berarti tempat 

pengajaran. Sebaliknya, madrasah digambarkan sebagai sekolah atau 

perguruan tinggi dalam KBBI (biasanya berpusat pada agama Islam). 

Interpretasi umum lainnya dari istilah "madrasah" adalah sekolah agama 

Islam, sebuah lokasi pengajaran dan pembelajaran Islam resmi dengan 

pengaturan kelas dan kurikulum tradisional. (Ahmad Yusuf 

Abdurrohman & Mukh Nursikin, 2023) 

 Definisi “madrasah” dalam bahasa Arab dan Indonesia tidaklah 

sama. Di negara-negara Arab, madrasah diperuntukkan bagi semua 

sekolah negeri; Namun di Indonesia hanya diperuntukkan bagi sekolah 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       286 

yang mempelajari filsafat Islam. Madrasah pada dasarnya merupakan 

perpanjangan dari sistem pesantren. Dalam ranah pesantren, pesantren 

terdiri dari unsur-unsur pokok sebagai berikut: pesantren, masjid, 

pengajian kitab klasik, santri, dan kiai. Fondasi pondok pesantren ada 

pada lima kategori tersebut. Tidak perlu memiliki masjid, rumah kos, 

atau mengaji karya klasik dalam sistem madrasah. Salah satu elemen 

utama dari sebuah madrasah adalah kehadiran pendidikan local. 

(Mohammad Rizqillah Masykur, 2018) 

 Menurut sebagian ulama, istilah “madrasah” sama artinya dengan 

“sekolah”, karena secara teori keduanya merujuk pada sistem 

pendidikan formal yang sama. Sederhananya, dibandingkan dengan 

sekolah biasa, secara budaya di Indonesia, madrasah dianggap memiliki 

makna yang lebih khusus dan menawarkan pendidikan agama yang lebih 

mendalam kepada siswa. Mungkin karena lebih banyak mengajarkan 

mata pelajaran agama, maka madrasah lebih sering disebut sebagai 

sekolah agama di masyarakat. (Chairiyah, 2021) 

 Berbicara mengenai madrasah tentu kita akan mempelajarinya 

dari fase ke fase seperti tertuang di bawah ini: 

1) Perkembangan Madrasah dari Zaman Orde Baru (1990) 

 Fenomena madrasah pada tahun 1990 masih menjadi bukti 

kuatnya minat pemerintah terhadap madrasah. Sejak tahun itu, 

Departemen Agama menyelenggarakan sekolah dasar dan 

menengah yang bercirikan agama Islam dengan nama Madrasah 

Ibtidaiyah (MI) dan Madrasah Tsanawiyah (MTs). Hal ini ditegaskan 

dalam Pasal 4 ayat 3 PP no. 28 Tahun 1990 tentang Pendidikan Dasar 

yang dikeluarkan pemerintah. Ketika masa reformasi tiba, para 

pemimpin pendidikan mempunyai tanggung jawab untuk 

memperbarui kurikulum pada tahun 1994 dan undang-undang 

pendidikan pada tahun 1989, antara lain penyesuaian dan reformasi 

di bidang pendidikan. 

 Dukungan pinjaman dari negara-negara donor seperti Islamic 

Development Bank (IDB) dan Asian Development Bank (ADB) 

datang bersamaan dengan integrasi madrasah ke dalam kerangka 

pendidikan negara tersebut. Kementerian Agama sedang membuat 

madrasah percontohan dengan menggunakan uang pinjaman 

tersebut. Madrasah-madrasah ini mempunyai dua keunggulan 

dibandingkan madrasah biasa: pertama, mempunyai berbagai 

keunggulan, dan kedua, mempunyai tugas untuk memajukan dan 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       287 

memajukan madrasah lain. Ciri-ciri berikut ini yang menjadikan 

madrasah gaya ini unggul: a) Menawarkan fasilitas mewah dan 

lengkap. b) Kurikulum Plus, atau kurikulum yang didasarkan pada 

visi dan tujuan lembaga. c) Memiliki laboratorium yang lengkap 

untuk mempelajari sains dan bahasa asing. d) Memiliki banyak 

koleksi di perpustakaannya. e) Menggunakan kompetensi khusus 

dalam pemilihan instruktur. f) Menggunakan proses seleksi yang 

ketat dalam memilih murid. g) Lebih lama dibandingkan sekolah 

reguler karena adanya program ekstrakurikuler. h) Menetapkan 

biaya kuliah pada tingkat yang hanya mampu ditanggung oleh siswa 

yang mampu secara finansial. 

Meningkatkan kesejahteraan staf dan guru. i) Menerapkan model 

asrama.(Zainuddin, 2021) 

2) Perkembangan Madrasah dari Zaman Orde Lama (1945) 

 Berdirinya kemenag RI pada tanggal 3 january 1946 tidak 

lepas kaitannya dari berdirinya madrasah pada masa awal 

kemerdekaan. Kedudukan madrasah ditingkatkan oleh Kementerian 

Agama sehingga mampu menarik perhatian masyarakat secara 

terus-menerus. legislator. Tentu kita juga teringat perjuangan yang 

dimulai oleh para pendiri madrasah asli, baik perorangan maupun 

pimpinan berbagai kalangan. (Sanusi et al., 2022) Kementerian 

Agama mengembangkan upaya untuk meningkatkan jumlah dan 

kualitas madrasah yang lebih terampil selama periode ini. Negara 

secara resmi mengakui madrasah sebagai lembaga pendidikan pada 

tahun 1950, seperti yang telah ditunjukkan. Undang-undang Nomor 

4 Tahun 1950 yang membahas Pokok-pokok Pendidikan dan 

Pengajaran di Sekolah memuat pasal 10 yang mempertegas hal 

tersebut. Dikatakan bahwa belajar di sekolah agama yang diakui 

Kementerian Agama memenuhi syarat belajar”. Sehubungan dengan 

hal tersebut, pemerintah telah menetapkan kebijakan yang 

mewajibkan madrasah untuk mendaftar ke Kementerian Agama 

untuk menyelenggarakan pembelajaran yang diperlukan. Institusi 

madrasah diwajibkan untuk secara rutin menawarkan pelajaran 

agama sebagai topik utama disekolah. 

 Menurut undang-undang madrasah adalah lembaga 

pendidikan yang mengikuti peraturan sekolah dan mengutamakan 

pemberian pengajaran dan informasi agama Islam. Pada periode 

yang sama, 1959 Kementerian agama dipimpin oleh K.H. Wahid 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       288 

Hasyim, melakukan upaya perluasan suatu Lembaga seperti (MWB). 

diikuti selama 8 tahun, serta mempertimbangkan hak anak usia 

enam tahun atas pendidikan. 

 MWB didirikan terutama dengan tujuan memperkuat 

semangat negara. Selain itu, MWB dibentuk sebagai langkah awal 

dalam membantu sekolah meningkatkan standarnya melalui 

standarisasi materi kurikuler dan mekanisme pelaksanaannya. 

Namun pada praktiknya, MWB tidak berjalan sebagaimana 

mestinya. Masyarakat menilai MWB belum memenuhi kualifikasi 

untuk digolongkan sebagai lembaga pendidikan agama, sehingga 

salah satu faktor penyebabnya adalah kurangnya semangat dari 

masyarakat atau pihak pengelola madrasah. (Yanto, 2020) 

 Dengan membagi madrasah menjadi tiga tingkatan yaitu: 

Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah dan Madrasah aliyah. 

Tujuan didirikannya lembaga ini salah untuk mencetak tenaga-

tenaga profesional yang siap mengembangkan madrah-madrasah 

dan ahli dalam bidang keagamaan.(Mohammad Rizqillah Masykur, 

2018) 

3) Perkembangan Madrasah Pasca Reformasi (1997) 

 Otonomi daerah dan desentralisasi pendidikan menjadi ciri 

era reformasi. Sejalan dengan prinsip desentralisasi, 

Kabupaten/Kota kini mengawasi penyelenggaraan pendidikan 

agama. Perubahan lain dalam pengembangan madrasah selama ini 

antara lain terkait manajemen, pemberdayaan masyarakat, dan 

partisipasi masyarakat. Selain kebijakan-kebijakan tersebut di atas, 

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan 

Nasional (SISDIKNAS) mengatur pertumbuhan madrasah pada masa 

reformasi. Undang-undang ini mengatur tentang pembentukan 

sistem pendidikan nasional dengan memperhatikan peran, fungsi, 

jalur, tingkat, jenis, dan struktur lembaga madrasah. 

 Posisi madrasah sebagai lembaga egaliter semakin diperkuat 

dengan undang-undang ini. Peran, tujuan, dan status madrasah 

berdasarkan UU No. 20 Tahun 2003 pada hakikatnya sama dengan 

madrasah berdasarkan UU No. 2 Tahun 1989. Berbeda dengan UU 

No. 2 Tahun 1989 yang hanya mengatur istilah “madrasah”. Dalam 

peraturan pemerintah dan keputusan menteri, UU No. 20 Tahun 

2003 menyebutkan madrasah secara eksplisit dan sering merujuk 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       289 

pada madrasah, sehingga menjadikannya kerangka hukum yang 

lebih kuat secara keseluruhan. 

 Pada zaman ini, madrasah telah bertransisi menjadi sekolah 

dengan unsur agama Islam. Kurikulum mengikuti format yang sama 

seperti di sekolah. Sifat-sifat Islam dapat dirasakan melalui ceramah 

Islam, suasana sekolah Islam, dan perilaku guru dan siswa Islam. 

c. Sekolah islam terpadu 

 Ungkapan “Sekolah Islam Terpadu” pertama kali muncul pada 

akhir tahun 1980an. diprakarsai oleh warga Jamaah Tarbiyah yang 

merupakan aktivis dakwah kampus dari berbagai lembaga dakwah 

kampus (LDK), antara lain Universitas Indonesia (UI), Institut Teknologi 

Bandung (ITB), dan beberapa universitas ternama lainnya. dengan izin 

yang berkaitan dengan kondisi pendidikan Indonesia. Aktivis Islam di 

kampus, mereka berperan penting dalam menyebarkan doktrin Islam di 

kalangan mahasiswa. Karena mereka merasa bahwa generasi muda akan 

menjadi agen perubahan dan penting dalam menyelesaikan Islamisasi 

masyarakat Indonesia, organisasi pemuda adalah tujuan utama gerakan 

ini. (Frandani, 2023) Sekolah ini didirikan karena sebagian besar peserta 

gerakan Islam Indonesia tidak senang dengan perkembangan sistem 

pendidikan negara.(Suyatno, 2015) 

 Dalam sejarah pendidikan Islam di Indonesia, sekolah aksesori 

terpadu merupakan sebuah tambahan baru. Meskipun baru berdiri, 

sekolah Islam dengan motto terpadu ini telah menunjukkan 

kelayakannya dan menjadi tren bagi komunitas Muslim tertentu, 

khususnya di wilayah metropolitan, meskipun biayanya mahal. Suyatno 

mengklaim dalam waktu yang sangat singkat, sudah ada sekitar 10.000 

sekolah Islam terpadu yang tersebar di seluruh Indonesia. (Aulia 

Rahman, 2023)  

 Sekolah-sekolah Islam yang diberi label terpadu mulai 

bermunculan di Indonesia pada sepuluh tahun terakhir tahun 1980an.  

Para penggiat dakwah di kampus-kampus dari lembaga-lembaga publik 

di Indonesialah yang pertama kali memperkenalkan gagasan pendidikan 

Islam.  Salah satu indikasi bahwa sikap terhadap prinsip-prinsip Islam 

mulai berubah di kalangan penduduk Muslim di Indonesia adalah 

munculnya generasi muda dari universitas-universitas non-Islam yang 

mendorong terciptanya sekolah Islam terpadu di negara tersebut.  Tentu 

saja hal ini bukanlah kejadian yang terjadi secara spontan; harus ada 

konteks untuk kesadaran ini. Konsep-konsep terkait gagasan pendidikan 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       290 

Islam dengan model terpadu—walaupun tidak diberi label terpadu—

bisa diungkap jika kita menggali lebih jauh sejarah pendidikan Islam di 

Indonesia.  Menggabungkan pendidikan reguler dan khusus di sekolah. 

(Ihsanudin, Nurwahid, 2023) 

 Kurnaengsih mengklaim UI (Universitas Indonesia) dan ITB, serta 

kampus-kampus negeri terkemuka lainnya, termasuk kampus besar 

yang aktivis kampusnya yang berafiliasi dengan LDK (Lembaga Dakwah 

Kampus) aktif secara intelektual, dan hal ini berdampak langsung. 

tentang pendirian Sekolah Islam Terpadu (SIT). Khusus bagi mahasiswa 

Islam yang bersekolah di perguruan tinggi negeri, anggota LDK sangat 

berperan penting dalam menyebarkan filsafat Islam. Dengan tujuan 

memberdayakan pemuda dan lulusan baru untuk mendorong perubahan 

sosial sebuah langkah penting dalam Islamisasi masyarakat Indonesia 

gerakan ini terutama menyasar kelompok masyarakat tersebut. 

Tujuannya adalah untuk menghasilkan generasi umat Islam yang 

bertaqwa dalam dakwah..(Abidin & Nawa, 2022) 

1) Kurikulum Sekolah Islam Terpadu 

 Ilustrasi gagasan integrasi merupakan fungsi utama kurikulum 

dalam pendirian Sekolah Islam Terpadu. Kurikulum standar seluruh 

sekolah Islam terpadu di Indonesia adalah sama. Kurikulum Islam 

Terpadu adalah nama kurikulum yang digunakan di sekolah Islam 

terpadu. Panduan ini dikembangkan oleh komite nasional manajemen 

pusat JSIT dan disetujui oleh dewan pengawas untuk dilanjutkan. 

Semua sekolah yang ingin bergabung dalam jaringan harus 

menerapkan kurikulum ini. sekolah campuran agama. 

 Proses pembelajaran yang terjadi di kelas sangat dipengaruhi 

oleh kurikulum sekolah Islam terpadu. Efek ini kadang-kadang 

disebut sebagai Islamisasi pembelajaran atau pengaruh Islamisasi 

kelas. Dinamakan demikian karena cita-cita Islam berhasil 

dimasukkan ke dalam sejumlah mata kuliah pendidikan agama non 

islam melalui kurikulum sekolah Islam terpadu. Sejauh mana siswa 

dapat berkomitmen untuk menegakkan prinsip-prinsip Islam yang 

telah mereka peroleh benar-benar merupakan tanda yang lebih 

penting dari prestasi belajar siswa daripada pencapaian suatu 

keterampilan. (Suyatno, 2015) 

 Penjelasan sebelumnya tentang konsep kurikulum sekolah 

Islam terpadu sangat berbeda dengan cara sekolah atau madrasah, 

apalagi sekolah negeri, melaksanakannya. Tujuan didirikannya 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       291 

madrasah di Indonesia hanya untuk menjembatani kesenjangan 

antara pesantren yang merupakan bentuk pendidikan tradisional 

dengan sekolah yang merupakan bentuk pendidikan modern. Oleh 

karena itu, meskipun sekolah atau madrasah juga menggabungkan 

kurikulum umum dengan kurikulum agama, namun porsi yang 

digunakan sangat tidak seimbang, yaitu 70% pelajaran umum 

berbanding 30% pelajaran agama. Namun, penyertaan topik-topik 

keagamaan dalam mata pelajaran umum di madrasah hanya terbatas 

pada kurikulum tertulis, yang tidak sepenuhnya membahas seluruh 

aspek proses pendidikan dan hanya merupakan formalitas 

pengelolaan kelembagaan. (Rojii et al., 2019) 

2) Karakteristik Sekolah Islam Terpadu 

  Sekolah Islam Terpadu mempunyai ciri-ciri utama yang 

membuktikan eksistensinya, mengingat konsep seperti yang telah 

disampaikan sebelumnya. Kualitas yang dimaksud antara lain: (Ag et 

al., n.d.) 

a) Memberi Islam landasan filosofis 

b) Memasukkan prinsip-prinsip Islam dalam cara penerapan 

kurikulum. Untuk meningkatkan proses belajar mengajar 

c) Menerapkan dan membuat strategi pembelajaran 

d) Memberikan prioritas utama pada qudwah hasanah dalam 

membantu siswa mengembangkan karakternya 

e) Meningkatkan suasana dan iklim sekolah dengan solihah: 

memperluas kebaikan dan membuang keburukan dan 

maksiat 

f) Melibatkan anggota masyarakat dan orang tua dalam proses 

membantu siswa mencapai tujuan pembelajarannya 

g) Menjadikan ukhuwah sebagai prioritas utama dalam seluruh 

hubungan sekolah 

h) Menumbuhkan budaya perhatian, kebersihan, kerapian, 

kesehatan, dan daya Tarik 

i) Memastikan bahwa proses yang terlibat dalam seluruh 

kegiatan sekolah selalu berorientasi pada kualitas 

j) Mendorong standar profesionalisme yang tinggi di kalangan 

tenaga pengajar dan kependidikan. 10 ciri atau kualitas 

berikut ini menjadi panduannya. 

   

 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       292 

  Lebih lanjut, Margaretha dan Hilda Karli menyebutkan 

beberapa ciri pembelajaran terpadu, antara lain sebagai berikut: 

a) Pembelajaran holistik mengkaji suatu peristiwa yang menjadi 

pusat perhatian dari beberapa disiplin ilmu secara bersamaan 

untuk memahami suatu fenomena dari segala sudut 

b) Bermakna; siswa harus dapat menerapkan pengetahuan yang 

diperolehnya untuk mengatasi permasalahan dunia nyata 

karena hubungan antara topik yang dipelajari akan 

menjadikannya lebih bermakna. Pengembangan pembelajaran 

aktif dan terpadu dicapai melalui strategi penemuan-inkuiri. 

Motivasi belajar anak secara tidak langsung mungkin 

terinspirasi oleh partisipasi aktif siswa dalam proses 

pendidikan. 

  Menurut Tim Pengembang PGSD, pembelajaran terpadu 

mempunyai ciri-ciri sebagai berikut: 

a) Berfokus pada anak 

b) Memberi anak pengalaman langsung. 

c) Sulit membedakan satu bidang penelitian dengan bidang 

penelitian lainnya. 

d) Memperkenalkan ide-ide dari disiplin ilmu lain selama sesi 

pengajaran. 

e) Tunjukkan kemampuan beradaptasi. 

f) Tujuan pembelajaran dapat berubah berdasarkan kebutuhan 

dan minat anak. 

 

D. Simpulan   

Perkembangan lembaga pendidikan Islam di Indonesia telah melalui beberapa 

tahapan. Keseluruhan penelitian ini menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam 

di Indonesia telah melalui berbagai tahap perkembangan, dari pesantren tradisional 

hingga madrasah modern. Perkembangan ini tidak dapat dipisahkan dari sejarah 

dan peran lembaga-lembaga pendidikan Islam yang telah ada sebelumnya. Dengan 

memahami sejarah ini, penelitian ini dapat membantu meningkatkan kualitas 

pendidikan di Indonesia dan memberikan kontribusi pada perkembangan 

penelitian-penelitian yang akan datang. Serta menambah wawasan baru bagi 

generasi bangsa dalam memahami sejarah islam di Indonesia. 

 

Daftar Rujukan  

ABDUL BASYID. (2024). Pengembangan model manajemen pada pondok pesantren 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       293 

hang nadim malay school kota batam. 

Abidin, Z., & Nawa, A. T. (2022). Kontribusi Jaringan Sekolah Islam Terpadu (JSIT) 
dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Indonesia. Jurnal Penelitian Ilmiah, 
6(2), 118–131. 

Achmad Sudaryo. (2023). Dinamika Pendidikan Islam di Indonesia. INTERDISIPLIN: 
Journal of Qualitative and Quantitative Research, 1(1), 1–9. 
https://doi.org/10.61166/interdisiplin.v1i1.1 

Ag, M., Si, M., & Ag, M. (n.d.). Sekolah Islam Terpadu ( SIT ): Manajemen dan Model 
Pendidikan Alternatif Indonesia Sekolah Islam Terpadu ( SIT ): Manajemen dan 
Model Pendidkan Alternatif di Indonesia Page | ii. 

Ahmad Yusuf Abdurrohman, & Mukh Nursikin. (2023). Perkembangan Madrasah 
dan Perannya dalam Pendidikan Akhlak. SALIHA: Jurnal Pendidikan & Agama 
Islam, 6(2), 226–242. https://doi.org/10.54396/saliha.v6i2.771 

Amin, M. (2019). Pendidikan Islam Masa Penjajahan Belanda Dan Jepang. Jurnal 
Pilar, 10(2), 1–11. 

Andriani, A. (2016). Munculnya Lembaga Pendidikan Islam. FALASIFA: Jurnal Studi 
Keislaman, 7(2), 285–298. 

Arifai, A. (2018). Pengembangan Kurikulum Pesantren, Madrasah Dan Sekolah. 
Raudhah Proud To Be Professionals : Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 3(2), 13–20. 
https://doi.org/10.48094/raudhah.v3i2.27 

Aulia Rahman, I. (2023). Sekolah islam: asal-usul dan pertumbuhannya. 2, 47–52. 

Awanis, A. (2019). Sistem Pendidikan Pesantren. Cakrawala: Jurnal Kajian 
Manajemen Pendidikan Islam Dan Studi Sosial, 2(2), 57–74. 
https://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/cka/article/view/54 

Azhari. (2019). Peran Pondok Pesantren Dalam Menanggulangi Kenakalan Remaja. 
Al-Bahtsu: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 4(1), 42–54. 

Basri, S. (2021). PERKEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA. 122–144. 

Basyit, A. (2018). PERKEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA. 14(1), 155–
171. 

Chairiyah, Y. (2021). Sejarah Perkembangan Sistem Pendidikan Madrasah Sebagai 
Lembaga Pendidikan Islam. MA’ALIM: Jurnal Pendidikan Islam, 2(01), 48–60. 
https://doi.org/10.21154/maalim.v2i01.3129 

Faridah, A. (2019). Pesantren, Sejarah dan Metode Pembelajarannya di Indonesia. 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       294 

Al-Mabsut Studi Islam Dan Sosial, 13(2), 78–90. 

Fedry Saputra. (2021). SEJARAH PERTUMBUHAN DAN PERKEMBANGAN 
PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA. 3(1), 98–108. 

Ferdinan. (2020). Pengertian Pondok Pesantren. 

Fiandi, A., Warmanto, E., & Iswantir. (2023). Manajemen Kurikulum Pembelajaran 
Islam di Pesantren Menghadapi Era 4.0. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1), 
3639–3646. 

Frandani, M. (2023). Pembaruan Sistem Pendidikan Islam : Sekolah Islam Terpadu. 
4(1), 11–18. https://doi.org/10.32832/idarah.v4i1.9360 

Hasnida. (2017). SEJARAH PERKEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA 
PADA MASA PRA KOLONIALISME DAN MASA KOLONIALISME Pendahuluan 
Berita Islam di Indonesia telah diterima sejak orang Venesia ( Italia ) yang 
bernama Marcopolo singgah di kota Perlak dan menerangkan bahwa seb. 
Kordinat, 16(2), 237–256. 

Ihsanudin, Nurwahid, N. S. (2023). Jurnal Pendidikan dan Pemikiran. 18(1), 850–865. 

Ilfiana Iffah Jihada, Anton, M. M. (2021). KIPRAH PONDOK PESANTREN AL-
MUHAJIRIN DALAM MELAHIRKAN SANTRI SEBAGAI SUMBER AUTORITATIF 
DAN PERSUASIF DI ERA GLOBALISASI. 19(2), 42–54. 

Irfan Setiadi. (2018). KARAKTERISTIK PEMBELAJARAN KITAB KUNING 
PASCASARJANA INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI ( IAIN ). 

Maruf. (2019). PONDOK PESANTREN: LEMBAGA PENDIDIKAN PEMBENTUK 
KARAKTER. Analytical Biochemistry, 11(1), 1–5. 
http://link.springer.com/10.1007/978-3-319-59379-
1%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/B978-0-12-420070-8.00002-
7%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.ab.2015.03.024%0Ahttps://doi.org/10.10
80/07352689.2018.1441103%0Ahttp://www.chile.bmw-
motorrad.cl/sync/showroom/lam/es/ 

Mohammad Rizqillah Masykur. (2018). Sejarah Perkembangan Madrasah di 
Indonesia. Jurnal Al-Makrifat, 3(3), 560–579. 
https://doi.org/10.24090/insania.v14i3.376 

Mukaffan, M., & Siswanto, A. H. (2019). Modernisasi Pesantren dalam Konstruksi 
Nurcholish Madjid. Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 17(2), 
285–300. https://doi.org/10.21154/cendekia.v17i2.1719 

Mustofa, I. K. V. M. dan S. R. J. (2021). Pertumbuhan Dan Perkembangan Lembaga 
Pendidikan Islam Pra Madrasah. Manajemen Dan Pendidikan Berbasis Islam 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       295 

Nusantara, 1(1), 6–10. 

Putri;, A. Y., Elia Mariza, & Alimni. (2023). Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan 
Islam (Sejarah Lahirnya Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam Di 
Indonesia, Sejarah Perkembangan Pesantren/ Sistem Pendidikan, Dan 
Perkembangannya Masa Kini. INNOVATIVE:Journal Of Social Science Research, 
3(2), 83–96. 

Rahman, K. (2018). Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. 
Tarbiyatuna, 2(1), 1–14. 

Rojii, M., Aulina, C. N., & Fauji, I. (2019). DESAIN KURIKULUM SEKOLAH ISLAM 
TERPADU ( Studi Kasus di SMPIT Insan Kamil Sidoarjo ). 03(02), 49–60. 

Santi, D., & Aini, Y. (2022). Konsep Pengembangan Kurikulum Pendidikan Pesantren 
Menurut Nurcholis Madjid. TA’DIBAN: Journal of Islamic Education, 3(1), 1–19. 
https://doi.org/10.61456/tjie.v3i1.51 

Sanusi, I., Rama, B., & Rasyid, M. R. (2022). Peranan Kementrian Agama Dalam 
Pendidikan Islam Di Indonesia. Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Kearifan Lokal, 2(6), 
321–330. http://jipkl.com/index.php/JIPKL/article/view/37 

Sarwadi, S. (2019). Dinamika Kelembagaan Pendidikan Islam Di Indonesia. At 
Turots: Jurnal Pendidikan Islam, 1(2), 112–143. 
https://doi.org/10.51468/jpi.v1i2.12 

Sulaiman. (2019). KEPEMIMPINAN KIAI DALAM TRANSFORMASI PENDIDIKAN 
ISLAM. Analytical Biochemistry, 11(1), 1–5. 
http://link.springer.com/10.1007/978-3-319-59379-
1%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/B978-0-12-420070-8.00002-
7%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.ab.2015.03.024%0Ahttps://doi.org/10.10
80/07352689.2018.1441103%0Ahttp://www.chile.bmw-
motorrad.cl/sync/showroom/lam/es/ 

Supandi, S. (2018). Performance Perguruan Tinggi Berbasis Pesantren Dalam Dalam 
Meraih Simpatik Masyarakat. KABILAH : Journal of Social Community, 2(2), 360–
383. https://doi.org/10.35127/kbl.v2i2.3142 

Suyatno. (2015). Sekolah islam terpadu. Jurnal “Al-Qalam,” 1–10. 

Syakur, A., & Yusuf, M. (2020). Pendidikan Islam Pada Masa Penjajahan. Al-Ubudiyah: 
Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 1(1), 37–47. 
https://doi.org/10.55623/au.v1i1.5 

Syam, A. A., & Santaria, R. (2020). Moralitas dan Profesionalisme Guru sebagai Upaya 
Meningkatkan Mutu Pendidikan. Jurnal Studi Guru Dan Pembelajaran, 3(2), 



 
M. Herlambang, Muqowin & Rofik 
 

Jurnal Tarbiyatuna: Volume 8 Nomor 2, 2024       296 

296–302. https://doi.org/10.30605/jsgp.3.2.2020.297 

Yahdi, M. (2023). Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Pendidikan Islam di 
Indonesia. Jurnal Pendidikan Kreatif, 4(1), 64–72. 
https://doi.org/10.24252/jpk.v4i1.39183 

Yaniawati, P. (2020). Penelitian Studi Kepustakaan. Penelitian Kepustakaan 
(Liberary Research), April, 15. 

Yanto, F. (2020). MANAJEMEN MADRASAH DALAM PERSPEKTIF SEJARAH. JURNAL 
KEPENDIDIKAN, 53–54. 

Zainuddin, Z. (2021). Madrasah: Sejarah dan Dinamikanya. At-Tafkir, 14(1), 27–49. 
https://doi.org/10.32505/at.v14i1.2898 

 


