TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam

Volume 7 Nomor 2 Tahun 2023
Print ISSN : 2597-4807
Online ISSN : 2622-1942

PONDOK PESANTREN DAN KONTRUKSI PEMIKIRAN PENDIDIKAN
K.H. IMAM ZARKASYI

Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia
e-mail: yusronmaulana@unsuri.ac.id

Abstract

K.H. Imam Zarkasyi provides evidence of the success of Islamic boarding school
education, namely; The results of his scientific and spiritual education are in the form
of mental provisions that will be used as capital for life, and with strong spiritual and
mental capital, obtained during his education in madrasas and Islamic boarding
schools. The purpose of this article is to introduce the life of Islamic boarding schools,
Islamic boarding schools as educational institutions, Islamic boarding schools in
reform, as well as Islamic boarding schools and public schools. The method used in this
journal is the library research method or Library Research. The data has been
finalized, and the condition of the data taken is not limited by space and time. This
article uses content analysis techniques. In this technique to be used to answer each
stage of the data in research, then used with content analysis on the data to be able to
describe a research question. The results of his research are that pesantren have taken
a bolder (if not more advanced) step by introducing public schools that are separate
from madrasas. Therefore, some pesantren have very large educational institutions.
The conclusion from this article is that Islamic boarding schools have implemented
several strategies for combining the pesantren system with public schools (western
model), always taking into account the objective condition of the pesantren, its
institutional objectives and educational direction.

Keywords: Islamic Boarding School, Thought Construction, Education
Abstrak

K.H. Imam Zarkasyi memberikan bukti keberhasilan pendidikan pondok pesantren,
yaitu; Hasil pendidikannya yang bersifat keilmuan dan kerohanian itu berupa bekal
mental yang akan dijadikan modal untuk hidup, dan dengan modal kerohanian dan
mental yang kuat, yang diperoleh selama pendidikan di madrasah dan pondok
pesantren. Tujuan dari Artikel ini membahas tentang mengenalkan Kehidupan
Pondok Pesantren, Pesantren sebagai lembaga pendidikan, Pesantren dalam
pembaruan, serta Pondok pesantren dan sekolah umum. Metode yang digunakan
dalam jurnal ini adalah metode penelitian kepustakaan atau Library Research. Data
telah dilakukan finalisasi, dan kondisi data yang diambil tidak dibatasi oleh ruang dan
waktu. Artikel ini menggunakan teknik content analysis. Dalam Teknik ini untuk
digunakan menjawab setia tahap Data di Penelitian, selanjutnya digunakan dengan

TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam
Print ISSN : 2597-4807 ; Online ISSN : 2622-1942


mailto:yusronmaulana@unsuri.ac.id

Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

content analysis pada data tersebut untuk bisa mendeskripsikan sebuah pertanyaan
penelitian. Hasil Penelitiannya adalah pesantren telah mengambil selangkah lebih
berani (kalau tidak dikatakan lebih maju) dengan memperkenalkan sekolah umum
yang terlepas dari madrasah. Oleh karena itu bebarapa pesantren telah memiliki
lembaga pendidikan yang sangat besar. Simpulan dari artikel ini Pondok Pesantren
ternyata telah memberlakukan beberapa strategi penggabungan sistem pesantren
dengan sekolah umum (model barat), dengan selalu mempertimbangkan kondisi
objektif pesantren, tujuan institusional dan arah pendidikannya.

Kata Kunci: Pondok Pesantren, Kontruksi Pemikiran, Pendidikan

Accepted: Reviewed: Published:
January 20 2023 February 06 2023 September 25 2023

A. Pendahuluan

Fakta sejarah menyatakan bahwa idealitas pemikiran pendidikan K.H. Imam
Zarkasyi yang menginginkan intensifikasi dan ekstensifikasi pendidikan agama
dengan tanpa meninggalkan pendidikan umum tidak dapat ‘diterima’ dan
sementara konsep Abdullah Sigit yang menginginkan intensifikasi dan
ekstensifikasi pendidikan umum dengan memberikan pendidikan agama
sekedarnya lebih diterima di Kementerian Agama, sehingga konsep pendidikan K.H.
Imam Zarkasyi dapat dianggap “gagal” untuk diimplementasikan pada sekolah-
sekolah Islam (Prayoga & Mukarromah, 2018). Peristiwa tersebut, pada saat dia
menjabat sebagai Ketua Penyusun Rencana Pendidikan Agama Negeri, serta
meletakkan kerangka dasar operasionalnya, dan akhirnya pada tanggal 1 Februari
1947 pada masa Menteri Agama K.H. Fathurrahman, dia memutuskan untuk
melepaskan jabatannya di Kementerian Agama.

Definisi terminologis yang mungkin dapat dianggap bersifat universal
mewakili unsur material dan immaterial- telah diungkapkan K.H. Imam Zarkasyi
dengan pernyataannya yang cukup sederhana tetapi mengandung makna yang
sangat filosofis; "Pondok adalah lembaga pendidikan Islam dengan sistem asrama,
kyai sebagai sentral figurnya dan masjid sebagai titik pusat yang menjiwainya
(Zarkasyi, 1965).

Manfred Ziemak mengistilahkan pondok dengan suatu bentuk pendidikan
[slam yang melembaga di Indonesia, pondok (kamar, gubuk, rumah kecil) dipakai
dalam bahasa Indonesia dengan menekankan kesederhanaan bangunan, sementara
kata pondok dihubungkan dengan pesantren, karena merupakan tempat
pendidikan manusia baik-baik (Ziemak, 1986). Definisi tersebut merefleksikan tiga
unsur pokok penting secara material selain santri sebagai penghuninya; asrama,

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 155



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

kyai, dan masjid, dan dua unsur pokok yang harus ada pada sebuah pesantren
sebagai unsur immaterial, yaitu; pandangan terhadap figur, dan semangat menjiwai
(Bakar & Yunus, 2007).

Pernyataan tersebut dapat diilustrasikan bahwa sebuah pondok pesantren
harus selalu terpenuhi unsur: Material; asrama, bagaimanapun bentuk bangunan,
kyai yang selalu berada di pondok, masjid, santri, satuan pelajaran dan lainnya
menurut keadaan. Immaterial; filsafat hidup sebagai azas pikiran dan tujuan, jiwa
sebagai ruh kehidupan dan dinamika pesantren serta sistem sebagai aturan
kehidupan beserta sunnah dan nilia-nilainya (Mardiyah, 2012).

Sosok pondok pesantren dalam perjalanan sejarahnya telah menjadi objek
penelitian para sarjana barat yang mempelajari Islam di Indonesia. ].F.B. Brumund
menulis buku tentang sistem pendidikan di Jawa pada tahun 1857 dan buku ini
diikuti oleh sejumlah karya lain, baik dalam bahasa Belanda maupun Inggris, tetapi
seperti apa yang dikemukakan oleh A.H. Johns; kita sebenarnya hanya tahu sedikit
saja tentang pesantren (Johns, n.d.).

Pernyataan di atas dapat dibandingkan dengan suatu pendapat bahwa
lembaga pendidikan dapat disebut pondok pesantren apabila memiliki unsur atau
elemen sebagai berikut: kyai, santri dengan pondok/asramanya, dan masjid (Zaini
Ahmad Syis, 1985). Menurut Zamakhsyari Dhofier, elemen-elemen dasar dari tradisi
pesantren ada lima, yaitu: pondok (asrama), masjid, santri, pengajaran kitab-kitab
kuning (klasik) dan kyai (Dhofier, 1984). Jadi standarisasi dari suatu definisi
termenologis pondok pesantren harus dapat merefleksikan unsur-unsur pokok
material dan immaterial dalam sebuah pengertian pondok pesantren.

Seseorang harus mempunyai Keberanian untuk hidup dan suka bekerja,
tanpa menunggu kesempatan kerja yang disediakan orang lain. Pada aspek rohaniah
dan mental, yaitu Keimanan dan Ketakwaan merupakan tenaga penggerak yang tak
ternilai harganya bagi pengisian aspirasi-aspirasi bangsa, dan akan lebih baik
apabila modal mental tadi disertai dengan ketrampilan yang memadai
(Sholehuddin, 2020). Tetapi perlu diingat, bahwa kesanggupan dan kesenangan
bekerja seseorang bukan terletak pada ketrampilan yang telah dimilikinya,
melainkan pada mental yang mendasari dan menjadi motor penggerak. Sejarah
mencatat banyak pahlawan yang gugur dari keluaran madrasah dan pesantren, dan
yang masih hidup tidak mengharapkan imbalan ataupun bintang jasa.

Adapun beberapa Penelitian Terdahulu membahas tentang Konsep
Pendidikan islam menurut imam Zarkasyi (Assiroji, 2018), mengungkapkan tentang
konsep pendidikan islamnya yang bertumpu pada tujuan pendidikan untuk
memahami pembelajaran, sedangkan dari peneliti lebih fokus kepada Pondok
Pesantrennya dan Kontruksi pada Pemikiran Pendidikan KH. Imam Zarkasyi.

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 156



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

Adapun Tujuan dari Artikel ini membahas tentang mengenalkan Kehidupan Pondok
Pesantren, Pesantren sebagai lembaga pendidikan, Pesantren dalam pembaruan,
serta Pondok pesantren dan sekolah umum.
B. Metode Penelitian

Design Penelitian ini memakai metode penelitian kepustakaan atau Library
Research. Penelitian kepustakaan adalah sebuah metode yang tidak mengharuskan
peneliti terjun langsung ke lapangan, melainkan mencari datanya melalui karya-
karya tertulis ilmiah dari Data Primer (Kadir, 2004). Kedua yaitu dari Data
sekunder, yaitu buku-buku, majalah-majalah dan dokumen-dokumen tertulis. Selain
itu digunakan juga artikel-artikel yang diambil dari jurnal-jurnal. Penelian
kepustakaan ini mengambil data antara lain digunakan langsung dari teks atau data
yang berupa angka secara langsung, Data telah dilakukan finalisasi, dan kondisi data
yang diambil tidak dibatasi oleh ruang dan waktu. Menjawab sebuah Problematika,
artikel ini menggunakan teknik content analysis (Rizaldy Fatha Pringgar, 2020).
Dalam Teknik ini untuk digunakan menjawab setia tahap Data di Peneltiain,
selanjutnya digunakan dengan content analysis pada data tersebut untuk bisa
mendeskripsikan sebuah pertanyaan penelitian.

C. Hasil dan Pembahasan
1. Kehidupan pondok pesantren

Pesantren dengan ruh, sunnah, jiwa dan kehidupan bersama dengan kyai
sebagai sentral figurnya dan masjid sebagai pusat yang menjiwainya, merupakan
sistem pendidikan tersendiri dan mempunyai corak khusus. Di dalam rubh, jiwa,
sunnah dan kehidupan berasrama itulah antara lain letak kekhususan pondok
sebagai suatu sistem pendidikan.

Keseluruhan kehidupan pondok pesantren sebagai satu kesatuan sistem
kehidupan pesantren atau budaya yang ber jalan 24 jam terus menerus dari
tahun ke tahun, bersama dengan adanya unsur material dan immaterial ataupun
unsur organis dan anorganis itulah yang memformulasikan sistem pendidikan
pesantren yang "mencetak dan membentuk" perilaku santri, pola berfikir dan
sikap hidup serta filsafat hidupnya, di dalam kehidupan pesantren itulah
terkandung "nilai-nilai kehidupan" yang luhur dan yang dicita-citakan (Syafe’i,
2017).

Kehidupan pesantren sebagai unit budaya yang berdiri terpisah dari dan
pada waktu bersamaan menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Peranan
ganda inilah yang sebenarnya dapat dikatakan menjadi ciri utama pesantren
sebagai sub-kultur. Dalam perjalanan peran ganda inilah, pesantren terlibat
dalam proses penciptaan tata-nilai yang memiliki dua unsur utama, yaitu

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 157



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

peniruan juga pengekangan. Unsur pertama, yaitu peniruan adalah usaha yang
dilakukan terus-menerus secara sadar untuk memidahkan pola kehidupan para
sahabat Nabi Muhammad saw dan para ulama salaf (Hamid, 1968), ke dalam
praktek kehidupan di pesantren, tercermin dalam hal berikut; ketaatan
beribadah ritual secara maksimal, penerimaan atas kondisi materiil yang relatif
serba sederhana dan kesadaran kelompok (esprit de corps) yang tinggi. Unsur
kedua, pengekangan (ostracization), memiliki perwujudan utama dalam disiplin
atas sosial yang ketat di pesantren. Kesetiaan tunggal kepada pesantren adalah
dasar pokok disiplin ini, sedangkan pengucilan yang dijatuhkan atas
pembangkangnya sebagai konsekwensi mekanisme pengekangan yang
dipergunakan (Rahardjo, 1975)

Susunan organisasi kehidupan lengkap dengan kepemimpinan dan
norma-norma yang mengatur mekanis kehidupan pondok pesantren, baik
tertulis maupun tidak tertulis berisi ketentuan hak dan kewajiban, hadiah dan
sanksi dan aturan-atuaran lain yang memelihara warga pondok pesantren,
ketentuan itu menjangkau urusan ’ubu>diyah-’amaliyah dan bat}i>niyah-
lahi>riyah.

Memang sistem asrama dalam pondok pesantren ini memerlukan adanya
pengaturan, penertiban, pembimbingan dan pengawasan. Tanpa demikian,
suasana kolektivitas itu akan membawa akibat-akibat negatif pula, sifat-sifat
negatif yang semula ada pada seseorang atau hal-hal yang merugikan
kepentingan pendidikan dapat saja beredar dengan leluasa di pondok. Tanpa ada
pengawasan yang baik, penghuni asrama pondok yang tak sebaya akan
membawa akibat negatif bagi kepentingan pendidikan. Namun eksistensi ini
dapat diatasi apabila guru/al-usta>dh dapat menempatkan dirinya sebagai peng-
ganti orang tua (inloco parentis), ketiadaan orang tua bagi santri akan digantikan
dengan kedekatan dengan para guru (Riza, 2016).

Adapun satuan pelajaran dapat disampaikan dengan metode tertentu
(sorogan, bandongan ataupun klasikal), dengan doktrin-doktrin dan filsafat
hidup yang ditanamkan, baik melalui lisan, tulisan atau perbuatan keteladanan
sehari-hari, sehingga sampai pada suatu "pendidikan dalam kehidupan"; apa
yang dilihat, dirasakan, difikirkan dan dialami tak lepas dari unsur-unsur
pendidikan, inilah realisasi riil dari aplikasinya “hiden curriculum”,

Dalam pesantren kyai mempunyai otoritas, wewenang yang menentukan
dan mampu menentukan semua aspek kegiatan pendidikan dan kehidupan
agama atas tanggungjawabnya sendiri (Rahardjo, 1975). Ia sekaligus sebagai
guru dalam pesantren, kyai dan santri hidup bersama dalam komplek pesantren
yang merupakan keluarga besar, dan memandang kyai sebagai pucuk

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 158



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

kepemimpinan yang tertinggi dan sebagai kepala keluarga (Wiryokusomo,
1962). Para kyai dengan kelebihan pengetahuan dalam Islam, seringkali dilihat
sebagai seorang yang senantiasa dapat memahami keagungan Tuhan dan rahasia
alam, hingga dengan demikian mereka dianggap memiliki kebudayaan yang tak
terjangkau, terutama oleh kebanyakan orang awam. Dalam beberapa hal, mereka
menunjukkan kekhususan mereka dalam bentuk-bentuk pakaian yang
merupakan simbul kealiman yaitu kopiah dengan surban (Dhofier, 1984).

Implikasi otoritas dan wewenang kyai di dalam pesantren yang absolut
dan mutlak ini, menjadikan bentuk pesantren dan santrinya sangat dominan
diwarnai oleh pribadi kyai. Sehingga pribadi kyai menjadi daya tarik tersendiri
dan sekaligus yang menentukan besar-kecilnya sebuah pesantren.

2. Pesantren sebagai lembaga pendidikan

Kemenangan NU dalam pemilihan umum tahun 1955 sebagai partai
politik keempat terbesar, telah menyadarkan banyak orang tentang pengaruh
kyai dan ulama dalam kehidupan politik sekalipun, namun tidak disadari bahwa
pengaruh para kyai dan ulama itu berbasis pada pondok pesantren di pedesaan
Jawa. Banyak orang yang tidak melihat segi kekuatannya, sebagai lembaga yang
mengkonservasikan suatu produk budaya Indonesia yang unik dan khas, yang
bila proses modernisasi berhasil menyapu eksistensinya, masyarakat baru
merasakan kehilangannya, seperti orang kehilangan kekayaan arsitektur
tradisional (Khamdan, 2016).

Untung saja pesantren masih tetap eksis dan belum sempat punah,
orangpun sempat membaca karangan KI Hajar Dewantara yang pernah mencita-
citakan model pondok pesantren bagi sistem pendidikan yang ingin
dikembangkan kalau model ini dinilainya sebagai kreasi budaya Indonesia
(Darussalam, n.d.).

Pada dasarnya sistem pendidikan pesantren dan pendidikan nasional
pernah menjadi topik perbincangan dikalangan Intelegensia Indonesia
berpendidikan Belanda. Perbincangan bermula dari gagasan Soetomo dalam
prasarannya (praeadvies) pada Kongres Permusyawaratan Perguruan Nasional
(National Onderweijs Congres) bulan Juni 1935, tentang penggunaan sistem
pesantren sebagai sistem pendidikan nasional. Tetapi banyak tanggapan bahkan
sanggahan keras yang dilancarkan pihak yang tidak sependapat, terutama dari
kalangan intelek, bahkan pembahasannya itu tidak selesai dalam forum
permusyawaratan perguruan nasional tersebut, dan dilanjutkan di luar forum
dalam bentuk polemik di mass media yang terbit pada waktu itu, seperti
Poejangga Baru, Soeara Umum Dewata Deli dan Wasita, antara Oktober 1935
sampai April 1936, yang kemudian lebih dikenal sebagai "Polemik Kebudayaan".

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 159



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

Dalam polemik itu ada dua pendapat dan kelompok yang saling bertentangan,
pihat pertama Soetomo, Ki Hajar Dewantoro dan Sutopo Adiseputro dan pihak
kedua St. Takdir Alisyabana (Mihardja, 1948).

Akhirnya St. Takdir Alisyabana menerima sistem pesantren sebagai
bentuk Pendidikan Nasional alternatif apabila maksudnya teristimewa dengan
jalan semudah-mudahnya dan secepat-cepatnya membasmi buta-huruf dan
membawa pengetahuan ke desa. Anggapan terhadap sistem pendidikan
pesantren terletak dari murahnya biaya penyelenggaraannya kurang tepat,
karena apa yang didapatkan dari sistem pendidikan pesantren sesuatu yang
nyata adanya (hasilnya) dan sudah dirasakan bangsa Indonesia bertahun-tahun.

Ki Hajar Dewantoro mencatat kelebihan sistem pendidikan pesantren
sebagai usaha pengajaran nasional:

a. Membuat murahnya belanja yang berarti memberi keringanan bagi
kehidupan para siswa uang sekolah dan belanja serta pondokan, murid bisa
dijadikan satu dalam sehari-hari untuk keperluan murid. Murid dan guru
hidup dalam suasana kesederhanaan.

b. Dengan cara pondok kita dapat mengadakan dunia kesiswaan yaitu dunia
pendidikan. Oleh karena itu, guru dan murid tiap hari dapat hidup bersama-
sama; dengan demikian teranglah di sini anak-anak dapat belajar dengan
sempurna, tidak saja menurut buku, tetapi menurut paedagogik hidup.

Dengan cara demikian anak tidak terpisah dari dunia orang tua, anak
merasa terlindung dan aman, dan akan insyaf dalam hidup karena hidupnya
terlatih secara organis dalam masyarakat pondok (Dewantoro, n.d.).

Sekalipun dengan segala kesederhanaan dan kekurangan sebagaimana
pendidikan atau lembaga pendidikan lainnya, namun sejarah mencatat, bahwa
pesantren dengan sistem, tradisi dan kepribadiannya telah dapat melahirkan
manusia-manusia yang berkualitas. Gambaran kualitas dan mentalitas produk
pesantren, yaitu:

a Insan-insan yang tafakkuh fi> al-di>n, yaitu dalam wujud ulama/kyai hampir
semua adalah produk dari pondok pesantren.

b Insan-insan yang tidak mengharapkan civil-efek, memiliki kepribadian dan
kepercayaan pada diri sendiri, bermodalkan tawakal dan panggilan Tuhan.

¢ Insan-insan yang memiliki semangat swadaya, hidup gotong-royong penuh
solidaritas di atas jalinan hidup yang sederhana dan mempunyai rasa
tanggungjawab terhadap masyarakat.

d Insan-insan dengan bekal ilmu pengetahuan yang didapatnya dari pondok
pesantren itu kembali ke tempat asalnya masing-masing, menjadi kader-
kader pembangunan (Iskandar, 1972).

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 160



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

3.

Pesantren dalam pembaruan

Dalam perspektif historis, pergumulan antara pendidikan Islam dengan
realitas sosio-kultural menemui suatu pembaruan dalam segala aspek yang ada,
begitu juga pondok pesantren, hanya rasanya sulit untuk mengetahui dengan
pasti kapan dimulai pembaruan sistem pesantren itu?, dan apa saja yang bisa
diperbaiki bahkan dirubah?.

Ada indikasi korelatif yang signifikan atas pengaruh gerakan pembaruan
di Timur-Tengah dan gerakan politik etika Belanda terhadap perkembangan
pendidikan Islam pada umumnya dan pondok pesantren pada khususnya
(Dhofier, 1984). Sejak pertengahan abad XIX tersebut, banyak sekali anak-anak
muda Jawa yang tinggal menetap di Mekah dan Madinah untuk memperdalam
pengetahuan mereka, bahkan mereka terlibat aktif dalam kehidupan intelektual
dan spiritual Timur-Tengah. Islam di Jawa makin kehilangan sifat-sifatnya yang
lokal dan semakin kurangnya aspek-aspek tarikat (Geertz, 1950).

Masuknya sistem sekolah ke Indonesia membawa pengaruh kepada
pondok pesantren yang ingin maju, maka timbullah madrasah-madrasah di
pondok pesantren, disamping mengajar ilmu pengetahuan agama juga dilengkapi
dengan ilmu pengetahuan umum, dengan tidak meninggalkan dasar semula,
yaitu ibadah, keikhlasan menjalankan perintah agama. Dalam pada itu rasa benci
kepada penjajah yang melekat di hati para ulama' mengakibatkan kebencian
pada sebagian dari mereka terhadap sistem sekolah yang diperkenalkan oleh
penjajah itu, tanpa mempertimbangkan kebaikan dan manfaatnya. Sekolah-
sekolah tipe barat untuk penduduk pribumi mulai dibuka dan dikembangkan
pemerintahan Belanda atas saran C. Snouck Hurgronje.

Banyak kaum muda pada awal abad XX yang menimba ilmu di Mesir
(Yunus, 1979), sehingga muncul pengikut-pengikut Syaikh Muhammad Abduh
yang terus mengembangkan pikiran-pikirannya dan berimplikasi pada fungsi
kultur pondok pesantren dari dominasi kaum tarekat menjadi dominasi kaum
syara'. Hal ini telah menimbulkan perubahan dalam pendidikan agama dalam
masyarakat (Sugihwaras, 1980).

Dilihat dari fungsinya, pondok pesantren sebenarnya mempunyai
peranan dan fungsi tertentu. Sebelum Belanda datang ke Indonesia, pesantren
adalah suatu lembaga yang merupakan pusat dari perubahan-perubahan
masyarakat lewat kegiatan penyebaran agama, seperti tercermin dalam berbagai
pengaruh pesantren terhadap kegiatan politik di antara raja dan pangeran Jawa
(Biografi, 2020). Ketika Belanda telah berhasil menguasai kerajaan-kerajaan di
Nusantara, pesantren menjadi pusat perlawanan dan pertahanan terhadap
kekuasaan Belanda. Pada masa periode 1959-1965, pesantren disebut sebagai

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 161



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

alat revolusi dan sesudah itu hingga orde baru pemerintah menganggap sebagai

potensi pembangunan.

[su gagasan pembaharuan pesantren dilansir oleh pemerintah pada awal
tahun 1972 -dalam hal ini A. Mukti Ali saat menjadi Menteri Agama RI, maka
dunia pesantrenpun menerima dengan terkejut dan bahkan "curiga". Ada
sebagian orang yang menghubungkan dengan "issue politic" mengenai
modernisasi dan pembaharuan yang muncul awal tahun 1970 oleh sekelompok
pemuda dan mahasiswa Islam. Bahkan ada yang mengkaitkan dengan gerakan
"sekulerisasi”, yaitu suatu faham yang berusaha memisahkan agama dan dunia
(Taufik, 2014).

Pondok Pesantren tiba-tiba menarik perhatian kebanyakan orang pada
dasa warsa tujuh-puluhan. Ada tiga pemikiran dibalik perhatian mereka
terhadap pondok pesantren:

a. Pembangunan memerlukan dukungan dari dunia pesantren yang
diperkirakan berakar pengaruhnya pada masyarakat, dukungan ini tidak
mesti ditujukan kepada rezim yang memerintah, tetapi terhadap program
pembangunan itu sendiri.

b. Pembangunan itu pada akhirnya adalah kegiatan dari masyarakat sendiri
dan pemerintah seharusnya hanya bersifat mendorong, memfasilitasi,
melindungi dan membina kegiatan masyarakat itu sendiri

c. Dalam proses pembangunan berjalan cepat, terdapat kemungkinan besar,
bahwa lembaga tradisional semacam pesantren, tidak saja ketinggalan dalam
perkembangan dan perubahan, tetapi bisa juga terancam akan eksistensinya,
sehingga tidak memiliki kesempatan untuk melakukan respons secara
posistif kreatif. Untuk itu diperlukan usaha "penyelamatan" dengan
memperkuat fungsi-fungsi kelembagaannya serta kemampuan swadayanya,
mengingat lembaga seperti pesantren bisa memberikan sumbangan yang
besar terhadap perkembangan masyarakat, paling tidak di bidang sekolah
dan pendidikan masyarakat (Rahardjo, 1985).

Adapun alasan keharusan dilakukan pembaruan pondok pesantren, telah
dikemukakan oleh A. Mukti Ali -Menteri Agama RI saat itu- sebagai berikut:

a. Adanya sistem madrasah pada pelajaran dan pendidikan di pondok
pesantren.

b. Kriteria kebaikan suatu pendidikan dan pengajaran diukur dengan sejauh
mana pendidikan pesantren menunjang pembangunan nasional.

c. Tujuan pendidikannya harus sesuai dengan tujuan pembangunan nasional,
pada pokoknya adalah kesejahteraan lahir-batin, material dan spiritual,
membentuk masyrakat adil dan makmur berdasarkan Pancasila.

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 162



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

Pondok pesantren pada umumnya di luar kota atau di desa-desa, dan
kebanyakan santri adalah anak-anak petani.
Pondok pesantren mempunyai jasa besar sekali dalam kebangkitan nasional
dan mempertahankan tegak berdirinya Negara Republik Indonesia.
Menurutnya yang harus diperbaharui adalah:
Mengintegrasikan sistem pendidikan dan pengajaran di pondok pesantren
dengan kebutuhan masyarakat.
Mengubah mental "mau dibangun" menjadi mental "membangun”.
Kurikulum pondok pesantren harus diperbarui atau (kalau perlu) diubah
dengan menambah pelajaran yang menimbulkan ketrampilan, karena
pendidikan dan pengajaran di pesantren selama ini lebih banyak ditekankan
kepada agama (dalam arti sempit), mental dan intelek.
Pada kenyataannya pembaruan sistem pendidikan dan pengajaran di

pondok pesantren sudah dilakukan jauh sebelum isu pembaruan ini muncul,

seperti halnya:

a

Lembaga Alkhairiyah Surabaya yang didirikan oleh Alhabib Muhammad bin

Ahmad Almuhdhor sejak tahun 1895 telah mengaplikasikan sistem klasikal

dalam proses pembelajaran (diyakini sebagai lembaga pendidikan Islam

pertama yang mempraktekkan sistem klasikal di Indonesia)

Pesantren Tebuireng dengan gerakan K.H. Muhammad Ilyas dan K.H. A.

Wahid Hasyim (mulai tahun 1916);

1) Memasukkan bahan bacaan seperti buku, majalah dan surat kabar
bertuliskan huruf latin dan berisi pengetahuan umum.

2) Memasukkan ilmu pengetahuan dengan huruf latin ke dalam kurikulum
klasikal.

3) Perbaikan organisasi, pengaturan gedung dan kelas secara teratur.

4) Mendirikan cabang perguruan yang bernama Madrasah Niz}a>miyah
yang khusus mempelajari bahasa dan kesusasteraan asing; Belanda atau
Inggris.

Pondok Modern Gontor Ponorogo dengan sistem klasikal dan pengajaran

bahasa asing dengan metode langsung (direct method), serta keorganisasian,

pergedungan, perwakafan dan lainnya.

Pesantren Termas Pacitan, disamping membuka kelas Niz}a>miyah, juga

melengkapi perpustakaannya dengan majalah dan kitab mutakhir yang tidak

tergolong lagi kitab klasik.

Di Sumatra, berdirinya Sumatra T{awa>lib (Normal Islam), membawa

masyarakat Siak mengenal manfaatnya sistem dan metode modern, dan

banyak lagi pesantren yang lainnya.

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 163



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

Perubahan yang tampak pada pesantren tersebut dapat dikatakan
bersifat "vertical', dan bukan "horizontal", karena alur perubahannya dari

pondok pesantren murni berubah dan bahkan

madrasah (classical).

4. Pondok pesantren dan sekolah umum

ditambah dengan sistem

Adanya keinginan maju, pondok pesantren bersikap responsif terhadap
perkembangan zaman (menzaman/’as}ri>y), dan akhirnya ia menerima
kehadiran sekolah umum (SMP/SMA) di lingkungannya. Gejala ini mulai muncul
sekitar tahun 1975 sampai sekarang. Berdasarkan tingkat perkembangan,
dewasa ini terdapat variasi berbagai pesantren sebagaimana sketsa fisik sebagai

berikut (Prasodjo, 1982):

POLA 1
Masjid
Rumah Kyai
POLAII
Masjid
Rumah Kyai
Pondok

Pesantren ini masih  bersifat
sederhana, di mana kyai
mempergunakan masjid atau
rumahnya sendiri untuk mengajar.
Dalam pola ini santri hanya datang
dari daerah rumah kyai sekitar
pesantren itu  sendiri namun
mereka telah mempelajari ilmu
agama secara kontinu, teratur dan
sitematis

Dalam pola ini pesantren telah
memiliki pondok atau asrama yang
disediakan bagi para santri yang
datang dari daerah lain.

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023

164



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

POLA III

Masjid

Rumah Kyai

Pondok

Madrasah

POLA 1V

Masjid

Rumah Kyai

Pondok

Madrasah

Tempat Ketrampilan

POLAV

Masjid

Rumah Kyai

Pondok

Madrasah

Tempat Ketrampilan

Universitas

Gedung Pertemuan

Tempat Olah raga

Sekolah Umum

Pesantren ini telah memakai sistem
klasikal, di mana santri di pondok
mendapat pendidikan di madrasah.
Adakalanya murid datang dari daerah
pesantren itu sendiri. Disamping
sistim klasikal, juga digunakan sistem
weton (hoofdelijk) yang dilakukan
oleh seorang kyai. Pengajar madrasah
biasanya disebut; guru
agama/usta>dh

Disamping ada madrasah, terdapat
pula tempat-tempat untuk latihan
ketrampilan, umpamanya; peterna-
kan, kerajinan rakyat, toko koperasi,
sawah, dan ladang.

Dalam pola ini pesantren

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023

berkembang dan bisa disebut "Pondok
Modern". Disamping  bangunan-
bangunan yang disebutkan itu,
mungkin terdapat pula bangunan
lainnya, seperti:

a. Perpustakaan b. Dapur umum. c.
Ruang Makan. d. Kantor Adminis
trasi.e. Toko. f. Rumah penginapan
tamu/wali. g. Ruang operation, dan
lainnya.

Diantara pesantren yang ada terdapat
pula sekolah umum atau kejuruan
(SMP/SMU dan SMK).



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

Tetapi kalau didasarkan pada Keputusan Menteri Agama RI No. 3/1979,
maka terdapat empat tipe (pola) pondok pesantren, yaitu:

a Pondok pesantren tipe A, yaitu pondok pesantren di mana para santri belajar
dan bertempat tinggal bersama dengan guru (kyai); kurikulumnya terserah
pada Kkyainya, cara memberi pelajaran individual dan tidak
menyelenggarakan madrasah untuk belajar.

b Pondok Pesantren tipe B, yaitu pondok pesantren yang mempunyai
madrasah dan mempunyai kurikulum; Pengajaran dari kyai dilakukan
dengan cara studium general, pengajaran pokok terletak pada madrasah
yang diselenggarakannya, kyai memberikan pelajaran secara umum kepada
para santri pada waktu yang telah ditentukan, para santri tinggal di
lingkungan itu dan mengikuti pelajaran dari kyai disamping mendapat ilmu
pengetahuan agama dan umum di madrasah.

¢ Pondok Pesantren tipe C, yaitu pondok pesantren yang fungsi utamanya
hanya sebagai tempat tinggal atau asrama; fungsi kyai di sini sebagai
pengawas dan pembina mental dan juga pengajar agama.

d Pondok Pesantren tipe D, yaitu pondok pesantren yang menyelenggarakan
sistem pondok dan sekaligus sistem sekolah dan atau madrasah.

Berdasarkan pembagian pola atau tipe pondok pesantren tersebut, dapat
juga dibagi menjadi 3 bentuk secara lebih ekstrim, yaitu:

a Pesantren dalam bentuk aslinya, sebagaimana tujuan pendidikannya
mencetak ulama, sehingga pesantren dalam bentuk ini membatasi pelajaran-
pelajaran yang mengganggu tujuan pokok, seperti kegiatan ketrampilan,
organisasi dan koperasi tidak terdapat dalam bentuk ini.

b Pesantren dalam bentuk kedua ini, sudah memasukkan sebagian
ketrampilan ke kurikulum pelajarannya (integrated curriculum).

c Pesantren dalam bentuknya yang ketiga ini, telah memasukkan sekolah
umum di lingkungannya, sehingga adanya sekolah di pesantren dengan
sendirinya, menjanjikan ijazah, dan ijazah itu lapangan kerja. Dibandingkan
santri dulu sama sekali belajar di pondok pesantren hanya untuk mencari
ilmu semata, sedangkan ijazah adalah batu loncatan untuk mencapai
pekerjaan.

Kenyataan membuktikan bahwa apapun dan bagaimanapun pembagian
tipe, pola atau bentuk pondok pesantren, ternyata lembaga pendidikan ini telah
melakukan pembaruan dan bahkan perubahan secara evolusif dan mengarah ke
sifat "horizontal" yang sudah barang tentu perubahan samacam ini banyak
mempengaruhi hidup dan kehidupan dan sejarah perjalanan pondok pesantren.

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 166



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

Adanya perkembangan, pembaruan dan bahkan perubahan sistem
pendidikan pondok pesantren sebagaimana di atas memberikan optimisme
terhadap Abdurrahman Wahid: Sejumlah pesantren telah mengembangkan
sistem pendidikan baru dengan mendirikan "sekolah umum" di lingkungan
mereka sendiri. Walaupun sifatnya masih sporadis, tetapi dapat diharapkan pola
baru ini akan meluas di banyak pesantren, sehingga nantinya akan merupakan
jenis ketiga di samping kedua jenis pendidikan lainnya.

Soal "ketidakmurnian" pesantren dengan banyaknya unsur-unsur
"tambahan” di dalamnya secara pragmatis merupakan cara mengantisipasi
zaman, atau tuntutan modernisasi yang bergulir deras ini. Implikasi perkem
bangan dan perubahan pesantren seperti ini, adalah adanya pergeseran orien-
tasi santri sebagaimana yang dikeluhkan oleh K.H. EZ. Muttaqin; diantara efek
sampingan masuknya sekolah ke dalam pesantren, warna pesantren tidak
semurni dulu lagi, dan akhirnya pondok pesantren itu rela melepaskan bagian
esensial dari fungsi tradisional mereka, yakni dengan memberikan pendidikan
umum(Karcher, 1988).

Meski ada ketidakefesienan sistem sekolah pemerintah (model barat),
namun sejumlah alasan dikemukan untuk memasukkan komponen pelajaran
umum dan pengajaran yang sistematis. Karena meningkatnya industrialisasi dan
diversifikasi struktur profesional yang sedang tumbuh, pendidikan agama secara
eksklusif tidak akan memadai untuk mempersiapkan pemuda untuk
menghadapi masa depan. Begitu juga bidang keilmuan dan pengetahuan baru
akan menjadi relevan dengan masyarakat pedesaan. Dalam upaya memahami
lingkungan teknis yang meluas, pelajaran dasar dalam ilmu-ilmu alam menjadi
prasyarat. Hal ini juga memerlukan suatu terobosan pengetahuan dan
pemahaman yang sistematis, dalam mempersiapkan diri untuk pembagian kerja
yang meningkat dalam profesi, spesialisasi menjadi semakin penting. Tantangan
teknis dan dedaktis terhadap guru muncul, dengan demikian telah memperkuat
kecenderungan ke arah profesionalisme selama pendidikan. Pesantren tidak
dapat keluar dari perkembangan ini jika mereka ingin menjaga diri dari keham-
paan pendidikan (Sahlan, 2010).

Beberapa pesantren telah mengambil selangkah lebih berani (kalau tidak
dikatakan lebih maju) dengan memperkenalkan sekolah umum yang terlepas
dari madrasah. Oleh karena itu bebarapa pesantren telah memiliki lembaga
pendidikan yang sangat besar, dan telah melaksanakan program-program
pendidikan tertier.

Akibat pengadopsian program-program yang diakui pemerintah bagi
pesantren pada dasarnya masih belum bisa dijelaskan. Di satu pihak ada

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 167



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

keyakinan bahwa kekuatan integrasi praktek pendidikan pondok dapat
menghasilkan pendidikan agama yang baik dan pendidikan umum yang baik,
dan menetralisasi beberapa komponen negatif dari adanya pendidikan yang
berijazah. Di lain pihak terdapat keprihatinan bahwa kontrol eksternal program
pemerintah yang ketat dan mekanisme inheren secara struktural merubah
motivasi belajar di pesantren, mentransfer ke wilayah lain, dan berakibat
merongrong konsep pendidikan pesantren. Akhirnya akan muncul "nilai baru”,
dan apakah kemunculan nilai baru tersebut tidak berarti kemunduran.

Pondok Pesantren ternyata telah memberlakukan beberapa strategi
penggabungan sistem pesantren dengan sekolah umum (model barat), dengan
selalu mempertimbangkan kondisi objektif pesantren, tujuan institusional dan
arah pendidikannya. Sebagian pesantren memberlakuan suatu strategi yang
membolehkan santri memasuki sekolah dan memusatkan diri pada pengajian-
pengajian agama yang komplementer sebelum dan terutama sesudah jam
sekolah. Strategi ini mudah dilakukan dan pesantren bisa mempertahankan
sebagian besar orientasi aslinya. Akan tetapi tetap ada suatu fungsi yang hilang,
yaitu pendidikan komprehensif lama hanya menjadi suplemen pendidikan saja.
Selain itu ada ketidaksesuaian yang signifikan dalam praktek pedagogis dua
lembaga tersebut, yang dapat berakibat merusak pendidikan pesantren.

D. Simpulan

Kehidupan Pesantren tersistem asrama dalam pondok pesantren ini sangat
memerlukan adanya pengaturan, penertiban, pembimbingan dan pengawasan.
Tanpa demikian, suasana kolektivitas itu akan membawa akibat-akibat negatif pula,
sifat-sifat negatif yang semula ada pada seseorang atau hal-hal yang merugikan
kepentingan pendidikan dapat saja beredar dengan leluasa di pondok. Dari sini
Pondok Pesantren menjadi lembaga Pendidikan yang baik karena mempunyai
Lulusan dengan Gambaran kualitas dan terbentuk mentalitas dari produk
pesantren. Tentunya Pesantren selalu melakukan Perubahan yang tampak dan
dapat dikatakan bersifat "vertical", bukan "horizontal", karena alur perubahannya
dari pondok pesantren murni berubah dan bahkan ditambah dengan sistem
madrasah (classical). Sehingga adanya keinginan maju, pondok pesantren bersikap
responsif terhadap perkembangan zaman (menzaman/’as}ri>y), dan akhirnya ia
menerima kehadiran sekolah umum (SMP/SMA) di lingkungannya.

Daftar Rujukan

Assiroji, D. B. (2018). Konsep Pendidikan Islam menurut KH. Imam Zarkasyi. Bina

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 168



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

Ummat, 1 no 1, 34.

Bakar, A., & Yunus, M. (2007). Konsep Pemikiran Pendidikan KH Imam Zarkasyi dan
Implementasinya pada Pondok Pesantren Alumni. Disertasi,(Yogyakarta: UIN
Sunan Kalijaga, 2007).

Biografi, T. P. (2020). KH. Imam Zarkasyi Dari Gontor Merintis Pesantren Modern.
Gontor Press.

Darussalam, I. P. (n.d.). Pondok Pesantren, Kiai dan Ulama, Sebuah Antologi. IPD.
Dewantoro, K. H. (n.d.). Taman Siswa. PN. Majlis Luhur Taman Siswa.

Dhofier, Z. (1984). Tradisi Pesantren, Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. LP3ES.
Geertz, C. (1950). The Religion of Java. The Free Press of Glenceo.

Hamid, L. A. (1968). Dira>sa>t Fi Al-Fira>q wa al-Aqa>id al-Isla>miyah.

Iskandar, K. H. S. (1972). Masalah Pembangunan Pesantren di Indonesia ,. Harian
Abadl.

Johns, A. H. (n.d.). Islam In Southeast Asia", dalam Indonesia, C. M. I. P. 40.

Kadir, T. S. dan A. P. (2004). INTELLECTUAL CAPITAL: PERLAKUAN, PENGUKURAN
DAN PELAPORAN (SEBUAH LIBRARY RESEARCH). Jurnal Akutansi Dan
Keuangan, Vol 5 no 1, 36.

Karcher, M. O. dan W. (1988). Dinamika Pesantren. P3M.

Khamdan, M. (2016). Pengembangan Nasionalisme Keagamaan. Jurnal ADDIN,
10.01, 227.

Mardiyah, M. (2012). Kepemimpinan Kiai dalam Memelihara Budaya Organisasi di
Pondok Modern Gontor, Lirboyo Kediri, dan Pesantren T ebuireng Jombang.
Tsaqafah, 8(1), 67-104.

Mihardja, A. K. (1948). Polemik Kebudayaan. Balai Pustaka.
Prasodjo, S. (1982). Profil Pesantren. LP3ES.

Prayoga, A., & Mukarromah, 1. S. (2018). Kiai Pondok Pesantren Mahasiswa.
Madrasa: Journal of Islamic Educational Management, 1, 30-38.

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 169



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

Rahardjo, M. D. (1975). Kyai; Pesantren dan Desa".
Rahardjo, M. D. (1985). Pergulatan Dunia Pesantren, Membangun dari Bawah. P3M.

Riza, M. (2016). Pendidikan Karakter dalam Prespektif Islam. Jurnal As-Salam, 01.01,
79.

Rizaldy Fatha Pringgar, B. S. (2020). Penelitian Kepustakaan (Library Research)
Modul Pembelajaran Berbasis Augmented Realitiy pada Pembelajaran Siswa.
Jurnal IT-EDU, Vol. 5 No., 319.

Sahlan, A. (2010). Menwujudkan Budaya Religius Di Sekolah: Upaya Mengembangkan
PAI Dari Teori Ke Aksi. UIN-Maliki Press.

Sholehuddin. (2020). KIAI DAN POLITIK KEKUASAAN.

Sugihwaras, S. (1980). Pondok Pesantren dan Pembangunan Pedesaan. Dharma
Bakti.

Syafe’i, I. (2017). Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentukan Karakter.
Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 61-82.

Taufik. (2014). Pendidikan Karakter di Sekolah: Pemahaman, Metode Penerapan,
Dan Peranan Tiga Elemen. Jurnal [Imu Pendidikan, 20.1, 63-64.

Wiryokusomo, A. H. (1962). Pembaharuan Pendidikan Dan Pengajaran. Pergerakan
Muhammadiyah.

Yunus, M. (1979). Sejarah Pendidikan Islam. Mutiara.

Zaini Ahmad Syis, et. al. (1985). Standarisasi Pengajaran Agama di Pondok
Pesantren. Dirjen Binbaga Islam Depag RI.

Zarkasyi, K. H. L. (1965). Prasaran Pada Seminar Pondok Pesantren Seluruh Indonesia
Tahap Pertama.

Ziemak, M. (1986). Pesantren dan Perubahan Sosial. P3M.

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023 170



