
TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam 
  

Volume 7 Nomor 2 Tahun 2023 
Print ISSN : 2597-4807 

Online ISSN : 2622-1942 
 

TARBIYATUNA: Kajian Pendidikan Islam 

Print ISSN : 2597-4807 ; Online ISSN : 2622-1942 

PONDOK PESANTREN DAN KONTRUKSI PEMIKIRAN PENDIDIKAN  
K.H. IMAM ZARKASYI 

 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 

Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 
e-mail: yusronmaulana@unsuri.ac.id  

 
Abstract 

 
K.H. Imam Zarkasyi provides evidence of the success of Islamic boarding school 
education, namely; The results of his scientific and spiritual education are in the form 
of mental provisions that will be used as capital for life, and with strong spiritual and 
mental capital, obtained during his education in madrasas and Islamic boarding 
schools. The purpose of this article is to introduce the life of Islamic boarding schools, 
Islamic boarding schools as educational institutions, Islamic boarding schools in 
reform, as well as Islamic boarding schools and public schools. The method used in this 
journal is the library research method or Library Research. The data has been 
finalized, and the condition of the data taken is not limited by space and time. This 
article uses content analysis techniques. In this technique to be used to answer each 
stage of the data in research, then used with content analysis on the data to be able to 
describe a research question. The results of his research are that pesantren have taken 
a bolder (if not more advanced) step by introducing public schools that are separate 
from madrasas. Therefore, some pesantren have very large educational institutions. 
The conclusion from this article is that Islamic boarding schools have implemented 
several strategies for combining the pesantren system with public schools (western 
model), always taking into account the objective condition of the pesantren, its 
institutional objectives and educational direction. 
 
Keywords: Islamic Boarding School, Thought Construction, Education 

 
Abstrak 

 
K.H. Imam Zarkasyi memberikan bukti keberhasilan pendidikan pondok pesantren, 
yaitu; Hasil pendidikannya yang bersifat keilmuan dan kerohanian itu berupa bekal 
mental yang akan dijadikan modal untuk hidup, dan dengan modal kerohanian dan 
mental yang kuat, yang diperoleh selama pendidikan di madrasah dan pondok 
pesantren. Tujuan dari Artikel ini membahas tentang mengenalkan Kehidupan 
Pondok Pesantren, Pesantren sebagai lembaga pendidikan, Pesantren dalam 
pembaruan, serta Pondok pesantren dan sekolah umum. Metode yang digunakan 
dalam jurnal ini adalah metode penelitian kepustakaan atau Library Research. Data 
telah dilakukan finalisasi, dan kondisi data yang diambil tidak dibatasi oleh ruang dan 
waktu. Artikel ini menggunakan teknik content analysis. Dalam Teknik ini untuk 
digunakan menjawab setia tahap Data di Penelitian, selanjutnya digunakan dengan 

mailto:yusronmaulana@unsuri.ac.id


 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        155 

content analysis pada data tersebut untuk bisa mendeskripsikan sebuah pertanyaan 
penelitian. Hasil Penelitiannya adalah pesantren telah mengambil selangkah lebih 
berani (kalau tidak dikatakan lebih maju) dengan memperkenalkan sekolah umum 
yang terlepas dari madrasah. Oleh karena itu bebarapa pesantren telah memiliki 
lembaga pendidikan yang sangat besar. Simpulan dari artikel ini Pondok Pesantren 
ternyata telah memberlakukan beberapa strategi penggabungan sistem pesantren 
dengan sekolah umum (model barat), dengan selalu mempertimbangkan kondisi 
objektif pesantren, tujuan institusional dan arah pendidikannya. 
 
Kata Kunci: Pondok Pesantren, Kontruksi Pemikiran, Pendidikan 

 

Accepted: 
January 20 2023 

Reviewed: 
February 06 2023 

Published: 
September 25 2023 

 

A. Pendahuluan  

Fakta sejarah menyatakan bahwa idealitas pemikiran pendidikan K.H. Imam 

Zarkasyi yang menginginkan intensifikasi dan ekstensifikasi pendidikan agama 

dengan tanpa meninggalkan pendidikan umum tidak dapat ‘diterima’ dan 

sementara konsep Abdullah Sigit yang menginginkan intensifikasi dan 

ekstensifikasi pendidikan umum dengan memberikan pendidikan agama 

sekedarnya lebih diterima di Kementerian Agama, sehingga konsep pendidikan K.H. 

Imam Zarkasyi dapat dianggap “gagal” untuk diimplementasikan pada sekolah-

sekolah Islam (Prayoga & Mukarromah, 2018). Peristiwa tersebut, pada saat dia 

menjabat sebagai Ketua Penyusun Rencana Pendidikan Agama Negeri, serta 

meletakkan kerangka dasar operasionalnya, dan akhirnya pada tanggal 1 Februari 

1947 pada masa Menteri Agama  K.H. Fathurrahman, dia memutuskan untuk 

melepaskan jabatannya di Kementerian Agama. 

Definisi terminologis yang mungkin dapat dianggap bersifat universal 

mewakili unsur material dan immaterial- telah diungkapkan K.H. Imam Zarkasyi 

dengan pernyataannya yang cukup sederhana tetapi mengandung makna yang 

sangat filosofis; "Pondok adalah lembaga pendidikan Islam dengan sistem asrama, 

kyai sebagai sentral figurnya dan masjid sebagai titik pusat yang menjiwainya 

(Zarkasyi, 1965). 

Manfred Ziemak mengistilahkan pondok dengan suatu bentuk pendidikan 

Islam yang melembaga di Indonesia, pondok (kamar, gubuk, rumah kecil) dipakai 

dalam bahasa Indonesia dengan menekankan kesederhanaan bangunan, sementara 

kata pondok dihubungkan dengan pesantren, karena merupakan tempat 

pendidikan manusia baik-baik (Ziemak, 1986). Definisi tersebut merefleksikan tiga 

unsur pokok penting secara material selain santri sebagai penghuninya; asrama, 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        156 

kyai, dan masjid, dan dua unsur pokok yang harus ada pada sebuah pesantren 

sebagai unsur immaterial, yaitu; pandangan terhadap figur, dan semangat menjiwai 

(Bakar & Yunus, 2007). 

Pernyataan tersebut dapat diilustrasikan bahwa sebuah pondok pesantren 

harus selalu terpenuhi unsur: Material;  asrama, bagaimanapun bentuk bangunan, 

kyai yang selalu berada di pondok, masjid, santri, satuan pelajaran dan lainnya 

menurut keadaan. Immaterial; filsafat hidup sebagai azas pikiran dan tujuan, jiwa 

sebagai ruh kehidupan dan dinamika pesantren serta sistem sebagai aturan 

kehidupan beserta sunnah dan nilia-nilainya (Mardiyah, 2012). 

Sosok pondok pesantren dalam perjalanan sejarahnya telah menjadi objek 

penelitian para sarjana barat yang mempelajari Islam di Indonesia. J.F.B. Brumund 

menulis buku tentang sistem pendidikan di Jawa pada tahun 1857 dan buku ini 

diikuti oleh sejumlah karya lain, baik dalam bahasa Belanda maupun Inggris, tetapi 

seperti apa yang dikemukakan oleh A.H. Johns; kita sebenarnya hanya tahu sedikit 

saja tentang pesantren (Johns, n.d.). 

Pernyataan di atas dapat dibandingkan dengan suatu pendapat bahwa 

lembaga pendidikan dapat disebut pondok pesantren apabila memiliki unsur atau 

elemen sebagai berikut: kyai, santri dengan pondok/asramanya, dan masjid (Zaini 

Ahmad Syis, 1985). Menurut Zamakhsyari Dhofier, elemen-elemen dasar dari tradisi 

pesantren ada lima, yaitu: pondok (asrama), masjid, santri, pengajaran kitab-kitab 

kuning (klasik) dan kyai (Dhofier, 1984). Jadi standarisasi dari suatu definisi 

termenologis pondok pesantren harus dapat merefleksikan unsur-unsur pokok 

material dan immaterial dalam sebuah pengertian pondok pesantren. 

Seseorang harus mempunyai Keberanian untuk hidup dan suka bekerja, 

tanpa menunggu kesempatan kerja yang disediakan orang lain. Pada aspek rohaniah 

dan mental, yaitu Keimanan dan Ketakwaan merupakan tenaga penggerak yang tak 

ternilai harganya bagi pengisian aspirasi-aspirasi bangsa, dan akan lebih baik 

apabila modal mental tadi disertai dengan ketrampilan yang memadai 

(Sholehuddin, 2020). Tetapi perlu diingat, bahwa kesanggupan dan kesenangan 

bekerja seseorang bukan terletak pada ketrampilan yang telah dimilikinya, 

melainkan pada mental yang mendasari dan menjadi motor penggerak. Sejarah 

mencatat banyak pahlawan yang gugur dari keluaran madrasah dan pesantren, dan 

yang masih hidup tidak mengharapkan imbalan ataupun bintang jasa. 

Adapun beberapa Penelitian Terdahulu membahas tentang Konsep 

Pendidikan islam menurut imam Zarkasyi (Assiroji, 2018), mengungkapkan tentang 

konsep pendidikan islamnya yang bertumpu pada tujuan pendidikan untuk 

memahami pembelajaran, sedangkan dari peneliti lebih fokus kepada Pondok 

Pesantrennya dan Kontruksi pada Pemikiran Pendidikan KH. Imam Zarkasyi. 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        157 

Adapun Tujuan dari Artikel ini membahas tentang mengenalkan Kehidupan Pondok 

Pesantren, Pesantren sebagai lembaga pendidikan, Pesantren dalam pembaruan, 

serta Pondok pesantren dan sekolah umum. 

B. Metode Penelitian 

Design Penelitian ini memakai metode penelitian kepustakaan atau Library 

Research.  Penelitian kepustakaan adalah sebuah metode yang tidak mengharuskan 

peneliti terjun langsung ke lapangan, melainkan mencari datanya melalui karya-

karya tertulis ilmiah dari Data Primer (Kadir, 2004). Kedua yaitu dari Data 

sekunder, yaitu buku-buku, majalah-majalah dan dokumen-dokumen tertulis. Selain 

itu digunakan juga artikel-artikel yang diambil dari jurnal-jurnal. Penelian 

kepustakaan ini mengambil data antara lain digunakan langsung dari teks atau data 

yang berupa angka secara langsung, Data telah dilakukan finalisasi, dan kondisi data 

yang diambil tidak dibatasi oleh ruang dan waktu. Menjawab sebuah Problematika, 

artikel ini menggunakan teknik content analysis (Rizaldy Fatha Pringgar, 2020). 

Dalam Teknik ini untuk digunakan menjawab setia tahap Data di Peneltiain, 

selanjutnya digunakan dengan content analysis pada data tersebut untuk bisa 

mendeskripsikan sebuah pertanyaan penelitian. 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Kehidupan pondok pesantren 

Pesantren dengan ruh, sunnah, jiwa dan kehidupan bersama dengan kyai 

sebagai sentral figurnya dan masjid sebagai pusat  yang menjiwainya, merupakan 

sistem pendidikan tersendiri dan mempunyai corak khusus. Di dalam ruh, jiwa, 

sunnah dan kehidupan berasrama itulah antara lain letak kekhususan pondok 

sebagai suatu sistem pendidikan. 

Keseluruhan kehidupan pondok pesantren sebagai satu kesatuan sistem 

kehidupan pesantren atau budaya yang ber jalan 24 jam terus menerus dari 

tahun ke tahun, bersama dengan adanya unsur material dan immaterial ataupun 

unsur organis dan anorganis itulah yang memformulasikan sistem pendidikan 

pesantren yang "mencetak dan membentuk" perilaku santri, pola berfikir dan 

sikap hidup serta filsafat hidupnya, di dalam kehidupan pesantren itulah 

terkandung "nilai-nilai kehidupan" yang luhur dan yang dicita-citakan (Syafe’i, 

2017). 

Kehidupan pesantren sebagai unit budaya yang berdiri terpisah dari dan 

pada waktu bersamaan menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Peranan 

ganda inilah yang sebenarnya dapat dikatakan menjadi ciri utama pesantren 

sebagai sub-kultur. Dalam perjalanan peran ganda inilah, pesantren terlibat 

dalam proses penciptaan tata-nilai yang memiliki dua unsur utama, yaitu 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        158 

peniruan juga pengekangan. Unsur pertama, yaitu peniruan adalah usaha yang 

dilakukan terus-menerus secara sadar untuk memidahkan pola kehidupan para 

sahabat Nabi Muhammad saw dan para ulama salaf (Hamid, 1968), ke dalam 

praktek kehidupan di pesantren, tercermin dalam hal berikut; ketaatan 

beribadah ritual secara maksimal, penerimaan atas kondisi materiil yang relatif 

serba sederhana dan kesadaran kelompok (esprit de corps) yang tinggi. Unsur 

kedua, pengekangan (ostracization), memiliki perwujudan utama dalam disiplin 

atas sosial yang ketat di pesantren. Kesetiaan tunggal kepada pesantren adalah 

dasar pokok disiplin ini, sedangkan pengucilan yang dijatuhkan atas 

pembangkangnya sebagai konsekwensi mekanisme pengekangan yang 

dipergunakan (Rahardjo, 1975) 

Susunan organisasi kehidupan lengkap dengan kepemimpinan dan 

norma-norma yang mengatur mekanis kehidupan pondok pesantren, baik 

tertulis maupun tidak tertulis berisi ketentuan hak dan kewajiban, hadiah dan 

sanksi dan aturan-atuaran lain yang memelihara warga pondok pesantren, 

ketentuan itu menjangkau urusan ’ubu>diyah-’amaliyah dan bat}i>niyah-

lahi>riyah.  

Memang sistem asrama dalam pondok pesantren ini memerlukan adanya 

pengaturan, penertiban, pembimbingan dan pengawasan. Tanpa demikian, 

suasana kolektivitas itu akan membawa akibat-akibat negatif pula, sifat-sifat 

negatif yang semula ada pada seseorang atau hal-hal yang merugikan 

kepentingan pendidikan dapat saja beredar dengan leluasa di pondok. Tanpa ada 

pengawasan yang baik, penghuni asrama pondok yang tak sebaya akan 

membawa akibat negatif bagi kepentingan pendidikan. Namun eksistensi ini 

dapat diatasi apabila guru/al-usta>dh dapat menempatkan dirinya sebagai peng-

ganti orang tua (inloco parentis), ketiadaan orang tua bagi santri akan digantikan 

dengan kedekatan dengan para guru (Riza, 2016).  

Adapun satuan pelajaran dapat disampaikan dengan metode tertentu 

(sorogan, bandongan ataupun klasikal), dengan doktrin-doktrin dan filsafat 

hidup yang ditanamkan, baik melalui lisan, tulisan atau perbuatan keteladanan 

sehari-hari, sehingga sampai pada suatu  "pendidikan dalam kehidupan"; apa 

yang dilihat, dirasakan, difikirkan dan dialami tak lepas dari unsur-unsur 

pendidikan, inilah realisasi riil dari aplikasinya “hiden curriculum”.  

Dalam pesantren kyai mempunyai otoritas, wewenang yang menentukan 

dan mampu menentukan semua aspek kegiatan pendidikan dan kehidupan 

agama atas tanggungjawabnya sendiri (Rahardjo, 1975). Ia sekaligus sebagai 

guru dalam pesantren, kyai dan santri hidup bersama dalam komplek pesantren 

yang merupakan keluarga besar, dan memandang kyai sebagai pucuk 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        159 

kepemimpinan yang tertinggi dan sebagai kepala keluarga (Wiryokusomo, 

1962). Para kyai dengan kelebihan pengetahuan dalam Islam, seringkali dilihat 

sebagai seorang yang senantiasa dapat memahami keagungan Tuhan dan rahasia 

alam, hingga dengan demikian mereka dianggap memiliki kebudayaan yang tak 

terjangkau, terutama oleh kebanyakan orang awam. Dalam beberapa hal, mereka 

menunjukkan kekhususan mereka dalam bentuk-bentuk pakaian yang 

merupakan simbul kealiman yaitu kopiah dengan surban (Dhofier, 1984). 

Implikasi otoritas dan wewenang kyai di dalam pesantren yang absolut 

dan mutlak ini, menjadikan bentuk pesantren dan santrinya sangat dominan 

diwarnai oleh pribadi kyai. Sehingga pribadi kyai menjadi daya tarik tersendiri 

dan sekaligus yang menentukan besar-kecilnya sebuah pesantren.  

2. Pesantren sebagai lembaga pendidikan 

Kemenangan NU dalam pemilihan umum tahun 1955 sebagai partai 

politik keempat terbesar, telah menyadarkan banyak orang tentang pengaruh 

kyai dan ulama dalam kehidupan politik sekalipun, namun tidak disadari bahwa 

pengaruh para kyai dan ulama itu berbasis pada pondok pesantren di pedesaan 

Jawa. Banyak orang yang tidak melihat segi kekuatannya, sebagai lembaga yang 

mengkonservasikan suatu produk budaya Indonesia yang unik dan khas, yang 

bila proses modernisasi berhasil menyapu eksistensinya, masyarakat baru 

merasakan kehilangannya, seperti orang kehilangan kekayaan arsitektur 

tradisional (Khamdan, 2016).  

Untung saja pesantren masih tetap eksis dan belum sempat punah, 

orangpun sempat membaca karangan KI Hajar Dewantara yang pernah mencita-

citakan model pondok pesantren bagi sistem pendidikan yang ingin 

dikembangkan kalau model ini dinilainya sebagai kreasi budaya Indonesia 

(Darussalam, n.d.). 

Pada dasarnya sistem pendidikan pesantren dan pendidikan nasional 

pernah menjadi topik perbincangan dikalangan Intelegensia Indonesia 

berpendidikan Belanda. Perbincangan bermula dari gagasan Soetomo  dalam 

prasarannya (praeadvies) pada Kongres Permusyawaratan Perguruan Nasional 

(National Onderweijs Congres) bulan Juni 1935, tentang penggunaan sistem 

pesantren sebagai sistem pendidikan nasional. Tetapi banyak tanggapan bahkan 

sanggahan keras yang dilancarkan pihak yang tidak sependapat, terutama dari 

kalangan intelek, bahkan pembahasannya itu tidak selesai dalam forum 

permusyawaratan perguruan nasional tersebut, dan dilanjutkan di luar forum 

dalam bentuk polemik di mass media yang terbit pada waktu itu, seperti 

Poejangga Baru, Soeara Umum Dewata Deli dan Wasita, antara Oktober 1935 

sampai April 1936, yang kemudian lebih dikenal sebagai "Polemik Kebudayaan". 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        160 

Dalam polemik itu ada dua pendapat dan kelompok yang saling bertentangan, 

pihat pertama Soetomo, Ki Hajar Dewantoro dan Sutopo Adiseputro dan pihak 

kedua St. Takdir Alisyabana (Mihardja, 1948). 

Akhirnya St. Takdir Alisyabana menerima sistem pesantren sebagai 

bentuk Pendidikan Nasional alternatif apabila maksudnya teristimewa dengan 

jalan semudah-mudahnya dan secepat-cepatnya membasmi buta-huruf dan 

membawa pengetahuan ke desa. Anggapan terhadap sistem pendidikan 

pesantren terletak dari murahnya biaya penyelenggaraannya kurang tepat, 

karena apa yang didapatkan dari sistem pendidikan pesantren sesuatu yang 

nyata adanya (hasilnya) dan sudah dirasakan bangsa Indonesia bertahun-tahun. 

Ki Hajar Dewantoro mencatat kelebihan sistem pendidikan pesantren 

sebagai usaha pengajaran nasional:  

a. Membuat murahnya belanja yang berarti memberi keringanan bagi 

kehidupan para siswa uang sekolah dan belanja serta pondokan, murid bisa 

dijadikan satu dalam sehari–hari untuk keperluan murid. Murid dan guru 

hidup dalam suasana kesederhanaan.  

b. Dengan cara pondok kita dapat mengadakan dunia kesiswaan yaitu dunia 

pendidikan. Oleh karena itu, guru dan murid tiap hari dapat hidup bersama-

sama; dengan demikian teranglah di sini anak-anak dapat belajar dengan 

sempurna, tidak saja menurut buku, tetapi menurut paedagogik hidup.  

Dengan cara demikian anak tidak terpisah dari dunia orang tua, anak 

merasa terlindung dan aman, dan akan insyaf dalam hidup karena hidupnya 

terlatih secara organis dalam masyarakat pondok (Dewantoro, n.d.). 

Sekalipun dengan segala kesederhanaan dan kekurangan sebagaimana 

pendidikan atau lembaga pendidikan lainnya, namun sejarah mencatat, bahwa 

pesantren dengan sistem, tradisi dan kepribadiannya telah dapat melahirkan 

manusia-manusia yang berkualitas. Gambaran kualitas dan mentalitas produk 

pesantren, yaitu:  

a Insan-insan yang tafakkuh fi> al-di>n, yaitu dalam wujud ulama/kyai hampir 

semua adalah produk dari pondok pesantren. 

b Insan-insan yang tidak mengharapkan civil-efek, memiliki kepribadian dan 

kepercayaan pada diri sendiri, bermodalkan tawakal dan panggilan Tuhan. 

c Insan-insan yang memiliki semangat swadaya, hidup gotong-royong penuh 

solidaritas di atas jalinan hidup yang sederhana dan mempunyai rasa 

tanggungjawab terhadap masyarakat. 

d Insan-insan dengan bekal ilmu pengetahuan yang didapatnya dari pondok 

pesantren itu kembali  ke tempat asalnya masing-masing, menjadi kader-

kader pembangunan (Iskandar, 1972). 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        161 

3. Pesantren dalam pembaruan 

Dalam perspektif historis, pergumulan antara pendidikan Islam dengan 

realitas sosio-kultural menemui suatu pembaruan dalam segala aspek yang ada, 

begitu juga pondok pesantren, hanya rasanya sulit untuk mengetahui dengan 

pasti kapan dimulai pembaruan sistem pesantren itu?, dan apa saja yang bisa 

diperbaiki bahkan dirubah?.  

Ada indikasi korelatif yang signifikan atas pengaruh gerakan pembaruan 

di Timur-Tengah dan gerakan politik etika Belanda terhadap perkembangan 

pendidikan Islam pada umumnya dan pondok pesantren pada khususnya 

(Dhofier, 1984). Sejak pertengahan abad XIX tersebut, banyak sekali anak-anak 

muda Jawa yang tinggal menetap di Mekah dan Madinah untuk memperdalam 

pengetahuan mereka, bahkan mereka terlibat aktif dalam kehidupan intelektual 

dan spiritual Timur-Tengah. Islam di Jawa makin kehilangan sifat-sifatnya yang 

lokal dan semakin kurangnya aspek-aspek tarikat (Geertz, 1950). 

Masuknya sistem sekolah ke Indonesia membawa pengaruh kepada 

pondok pesantren yang ingin maju, maka timbullah madrasah-madrasah di 

pondok pesantren, disamping mengajar ilmu pengetahuan agama juga dilengkapi 

dengan ilmu pengetahuan umum, dengan tidak meninggalkan dasar semula, 

yaitu ibadah, keikhlasan menjalankan perintah agama. Dalam pada itu rasa benci 

kepada penjajah yang melekat di hati para ulama' mengakibatkan kebencian 

pada sebagian dari mereka terhadap sistem sekolah yang diperkenalkan oleh 

penjajah itu, tanpa mempertimbangkan kebaikan dan manfaatnya. Sekolah-

sekolah tipe barat untuk penduduk pribumi mulai dibuka dan dikembangkan  

pemerintahan Belanda atas saran C. Snouck Hurgronje. 

Banyak kaum muda pada awal abad XX yang menimba ilmu di Mesir 

(Yunus, 1979), sehingga muncul pengikut-pengikut Syaikh Muhammad Abduh 

yang terus mengembangkan pikiran-pikirannya dan berimplikasi pada fungsi 

kultur pondok pesantren dari dominasi kaum tarekat menjadi dominasi kaum 

syara'. Hal ini telah menimbulkan perubahan dalam pendidikan agama dalam 

masyarakat (Sugihwaras, 1980). 

Dilihat dari fungsinya, pondok pesantren sebenarnya mempunyai 

peranan dan fungsi tertentu. Sebelum Belanda datang ke Indonesia, pesantren 

adalah suatu lembaga yang merupakan pusat dari perubahan-perubahan 

masyarakat lewat kegiatan penyebaran agama, seperti tercermin dalam berbagai 

pengaruh pesantren terhadap kegiatan politik di antara raja dan pangeran Jawa 

(Biografi, 2020). Ketika Belanda telah berhasil menguasai kerajaan-kerajaan di 

Nusantara, pesantren menjadi pusat perlawanan dan pertahanan terhadap 

kekuasaan Belanda. Pada masa periode 1959-1965, pesantren disebut sebagai 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        162 

alat revolusi dan sesudah itu hingga orde baru pemerintah menganggap sebagai 

potensi pembangunan.  

Isu gagasan pembaharuan pesantren dilansir oleh pemerintah pada awal 

tahun 1972 -dalam hal ini A. Mukti Ali saat  menjadi Menteri Agama RI, maka 

dunia pesantrenpun  menerima dengan terkejut dan bahkan "curiga". Ada 

sebagian orang yang menghubungkan  dengan "issue politic" mengenai 

modernisasi dan pembaharuan yang muncul awal tahun 1970 oleh sekelompok 

pemuda dan mahasiswa Islam. Bahkan ada yang mengkaitkan dengan gerakan 

"sekulerisasi", yaitu suatu faham yang berusaha memisahkan agama dan dunia 

(Taufik, 2014). 

Pondok Pesantren tiba-tiba menarik perhatian kebanyakan orang pada 

dasa warsa tujuh-puluhan. Ada tiga pemikiran dibalik perhatian mereka 

terhadap pondok pesantren:   

a. Pembangunan memerlukan dukungan dari dunia pesantren yang 

diperkirakan berakar pengaruhnya pada masyarakat, dukungan ini tidak 

mesti ditujukan kepada rezim  yang memerintah, tetapi terhadap program 

pembangunan itu sendiri. 

b. Pembangunan itu pada akhirnya adalah kegiatan dari masyarakat sendiri 

dan pemerintah seharusnya hanya bersifat mendorong, memfasilitasi, 

melindungi dan membina kegiatan masyarakat itu sendiri 

c. Dalam proses pembangunan berjalan cepat, terdapat kemungkinan besar, 

bahwa lembaga tradisional semacam pesantren, tidak saja ketinggalan dalam 

perkembangan dan perubahan, tetapi bisa juga terancam akan eksistensinya, 

sehingga tidak memiliki kesempatan untuk melakukan respons secara 

posistif kreatif. Untuk itu diperlukan usaha "penyelamatan" dengan 

memperkuat fungsi-fungsi kelembagaannya serta kemampuan swadayanya, 

mengingat lembaga seperti pesantren bisa memberikan sumbangan yang 

besar terhadap perkembangan masyarakat, paling tidak di bidang sekolah 

dan pendidikan   masyarakat (Rahardjo, 1985). 

Adapun alasan keharusan dilakukan pembaruan pondok pesantren, telah 

dikemukakan oleh A. Mukti Ali -Menteri Agama RI saat itu- sebagai berikut:  

a. Adanya sistem madrasah pada pelajaran dan pendidikan di pondok 

pesantren. 

b. Kriteria kebaikan suatu pendidikan dan pengajaran diukur dengan sejauh 

mana pendidikan pesantren menunjang pembangunan nasional. 

c. Tujuan pendidikannya harus sesuai dengan tujuan pembangunan nasional, 

pada pokoknya adalah kesejahteraan lahir-batin, material dan spiritual, 

membentuk masyrakat adil dan makmur berdasarkan Pancasila. 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        163 

d. Pondok pesantren pada umumnya di luar kota atau di desa-desa, dan 

kebanyakan santri adalah anak-anak petani. 

e. Pondok pesantren mempunyai jasa besar sekali dalam kebangkitan nasional 

dan mempertahankan tegak berdirinya Negara Republik Indonesia. 

Menurutnya yang harus diperbaharui adalah: 

a. Mengintegrasikan sistem pendidikan dan pengajaran di pondok pesantren 

dengan kebutuhan masyarakat. 

b. Mengubah mental "mau dibangun" menjadi mental "membangun". 

c. Kurikulum pondok pesantren harus diperbarui atau  (kalau perlu) diubah 

dengan menambah pelajaran yang menimbulkan ketrampilan, karena 

pendidikan dan pengajaran di pesantren selama ini lebih banyak ditekankan 

kepada agama (dalam arti sempit), mental dan intelek. 

Pada kenyataannya pembaruan sistem pendidikan dan pengajaran di 

pondok pesantren sudah dilakukan jauh sebelum isu pembaruan ini muncul, 

seperti halnya:  

a Lembaga Alkhairiyah Surabaya yang didirikan oleh Alhabib Muhammad bin 

Ahmad Almuhdhor sejak tahun 1895 telah mengaplikasikan sistem klasikal 

dalam proses pembelajaran (diyakini sebagai lembaga pendidikan Islam 

pertama yang mempraktekkan sistem klasikal di Indonesia) 

b Pesantren Tebuireng dengan gerakan K.H. Muhammad Ilyas dan K.H. A. 

Wahid Hasyim (mulai tahun 1916); 

1) Memasukkan bahan bacaan seperti buku, majalah dan surat kabar 

bertuliskan huruf latin dan  berisi pengetahuan umum. 

2) Memasukkan ilmu pengetahuan dengan huruf latin ke dalam kurikulum 

klasikal. 

3) Perbaikan organisasi, pengaturan gedung dan kelas secara teratur. 

4) Mendirikan cabang perguruan yang bernama Madrasah Niz}a>miyah 

yang khusus mempelajari bahasa dan kesusasteraan asing; Belanda atau 

Inggris.  

c Pondok Modern Gontor Ponorogo dengan sistem klasikal dan pengajaran 

bahasa asing dengan metode langsung (direct method), serta keorganisasian, 

pergedungan, perwakafan  dan lainnya.  

d Pesantren Termas Pacitan, disamping membuka kelas Niz}a>miyah, juga 

melengkapi perpustakaannya dengan majalah dan kitab mutakhir yang tidak 

tergolong lagi kitab klasik. 

e Di Sumatra, berdirinya Sumatra T{awa>lib (Normal Islam), membawa 

masyarakat Siak mengenal manfaatnya sistem dan metode modern, dan 

banyak lagi pesantren yang lainnya. 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        164 

Perubahan  yang tampak pada pesantren tersebut dapat dikatakan 

bersifat "vertical", dan bukan "horizontal", karena alur perubahannya dari 

pondok pesantren murni berubah dan bahkan  ditambah dengan sistem  

madrasah (classical). 

4. Pondok pesantren dan sekolah umum 

Adanya keinginan maju, pondok pesantren bersikap responsif terhadap 

perkembangan zaman (menzaman/’as}ri>y), dan akhirnya ia menerima 

kehadiran sekolah umum (SMP/SMA) di lingkungannya. Gejala ini mulai muncul 

sekitar tahun 1975 sampai sekarang. Berdasarkan tingkat perkembangan, 

dewasa ini terdapat variasi berbagai pesantren sebagaimana sketsa fisik sebagai 

berikut (Prasodjo, 1982): 

      POLA 1 

  

 

 

 

 

 

 

        POLA II 

 

                 

       

Masjid 

Rumah Kyai 

Pesantren   ini  masih   bersifat  
sederhana, di mana kyai 
mempergunakan masjid atau 
rumahnya sendiri untuk mengajar. 
Dalam pola ini santri hanya datang 
dari daerah rumah kyai sekitar   
pesantren   itu  sendiri namun 
mereka telah mempelajari ilmu 
agama secara kontinu,  teratur dan 
sitematis 

Masjid 

Rumah Kyai 

Dalam pola ini pesantren telah 

memiliki pondok atau asrama yang 

disediakan bagi para santri yang 

datang dari daerah lain. 

Pondok 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        165 

POLA III 

     

  

     

  

     

  

 

   

        POLA IV 

 

 

 

 

 

 

          POLA V 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pondok 

Masjid 

Rumah Kyai 

Madrasah 

Masjid 

Rumah Kyai 

Pondok 

Madrasah 

Tempat Ketrampilan 

Disamping ada madrasah, terdapat 

pula tempat-tempat untuk latihan 

ketrampilan, umpamanya; peterna-

kan, kerajinan rakyat, toko koperasi, 

sawah, dan ladang. 

 

 

Dalam pola ini pesantren telah 

berkembang dan bisa disebut "Pondok 

Modern". Disamping bangunan-

bangunan yang disebutkan itu, 

mungkin terdapat pula bangunan 

lainnya, seperti:    

a. Perpustakaan b. Dapur umum. c. 

Ruang Makan. d. Kantor Adminis 

trasi.e. Toko. f. Rumah penginapan 

tamu/wali. g. Ruang operation, dan 

lainnya.   

Diantara pesantren yang ada terdapat 

pula sekolah umum atau kejuruan 

(SMP/SMU dan SMK). 

 

 

Pesantren ini telah memakai sistem 

klasikal, di mana santri di pondok 

mendapat pendidikan di madrasah. 

Adakalanya murid datang dari daerah 

pesantren itu sendiri. Disamping 

sistim klasikal, juga digunakan sistem 

weton (hoofdelijk) yang dilakukan 

oleh seorang kyai. Pengajar madrasah 

biasanya disebut; guru 

agama/usta>dh 

 

Masjid 

Rumah Kyai 

Pondok 

Madrasah 

Tempat Ketrampilan 

Universitas 

Gedung Pertemuan 

Tempat Olah raga 

Sekolah Umum 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        166 

Tetapi kalau didasarkan pada Keputusan Menteri Agama RI No. 3/1979, 

maka terdapat empat tipe (pola) pondok pesantren, yaitu:   

a Pondok pesantren tipe A, yaitu pondok pesantren di mana para santri belajar 

dan bertempat tinggal bersama dengan guru (kyai); kurikulumnya terserah 

pada kyainya, cara memberi pelajaran individual dan tidak 

menyelenggarakan madrasah untuk belajar. 

b Pondok Pesantren tipe B, yaitu pondok pesantren yang mempunyai 

madrasah dan mempunyai kurikulum; Pengajaran dari kyai dilakukan 

dengan cara studium general, pengajaran pokok terletak pada madrasah 

yang diselenggarakannya, kyai memberikan pelajaran secara umum kepada 

para santri pada waktu yang telah ditentukan, para santri tinggal di 

lingkungan itu dan mengikuti pelajaran dari kyai disamping mendapat ilmu 

pengetahuan agama dan umum di madrasah. 

c Pondok Pesantren tipe C, yaitu pondok pesantren yang fungsi utamanya 

hanya sebagai tempat tinggal atau asrama; fungsi kyai di sini sebagai 

pengawas dan pembina mental dan juga pengajar agama. 

d Pondok Pesantren tipe D, yaitu pondok pesantren yang menyelenggarakan 

sistem pondok dan sekaligus  sistem sekolah dan atau madrasah.   

Berdasarkan pembagian pola atau tipe pondok pesantren tersebut, dapat 

juga dibagi menjadi 3 bentuk secara lebih ekstrim, yaitu: 

a Pesantren dalam bentuk aslinya, sebagaimana tujuan pendidikannya 

mencetak ulama, sehingga pesantren dalam bentuk ini membatasi pelajaran-

pelajaran yang mengganggu tujuan pokok, seperti kegiatan ketrampilan, 

organisasi dan koperasi tidak terdapat dalam bentuk ini. 

b Pesantren dalam bentuk kedua ini, sudah memasukkan sebagian 

ketrampilan ke kurikulum pelajarannya  (integrated curriculum). 

c Pesantren dalam bentuknya yang ketiga ini, telah memasukkan sekolah 

umum di lingkungannya, sehingga adanya sekolah di pesantren dengan 

sendirinya, menjanjikan ijazah, dan ijazah itu lapangan kerja. Dibandingkan  

santri dulu sama sekali belajar di pondok pesantren hanya untuk mencari 

ilmu semata, sedangkan ijazah adalah batu loncatan untuk mencapai 

pekerjaan. 

Kenyataan membuktikan bahwa apapun dan bagaimanapun pembagian 

tipe, pola atau bentuk pondok pesantren, ternyata lembaga pendidikan ini telah 

melakukan pembaruan dan bahkan perubahan secara evolusif dan mengarah ke 

sifat "horizontal" yang sudah barang tentu perubahan samacam ini banyak 

mempengaruhi hidup dan kehidupan dan sejarah perjalanan pondok pesantren. 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        167 

Adanya perkembangan, pembaruan dan bahkan perubahan sistem 

pendidikan  pondok pesantren sebagaimana di atas memberikan optimisme 

terhadap Abdurrahman Wahid: Sejumlah pesantren telah mengembangkan 

sistem pendidikan baru dengan mendirikan "sekolah umum" di lingkungan 

mereka sendiri. Walaupun sifatnya masih sporadis, tetapi dapat diharapkan pola 

baru ini akan meluas di banyak pesantren, sehingga nantinya akan merupakan 

jenis ketiga di samping kedua jenis pendidikan lainnya. 

Soal "ketidakmurnian" pesantren dengan banyaknya unsur-unsur 

"tambahan" di dalamnya secara pragmatis merupakan cara mengantisipasi 

zaman, atau tuntutan modernisasi yang bergulir deras ini. Implikasi perkem 

bangan dan perubahan pesantren seperti ini, adalah adanya pergeseran orien-

tasi santri sebagaimana yang dikeluhkan oleh K.H. EZ. Muttaqin; diantara efek 

sampingan masuknya sekolah  ke dalam pesantren, warna pesantren  tidak 

semurni dulu lagi, dan  akhirnya pondok pesantren itu rela melepaskan bagian 

esensial dari fungsi tradisional mereka, yakni dengan memberikan pendidikan 

umum(Karcher, 1988). 

Meski ada ketidakefesienan sistem sekolah pemerintah (model barat), 

namun sejumlah alasan dikemukan untuk memasukkan komponen pelajaran  

umum dan pengajaran yang sistematis. Karena meningkatnya industrialisasi dan 

diversifikasi struktur profesional yang sedang tumbuh, pendidikan agama secara 

eksklusif tidak akan memadai untuk mempersiapkan pemuda untuk 

menghadapi masa depan. Begitu juga bidang keilmuan dan pengetahuan baru 

akan menjadi relevan dengan masyarakat pedesaan. Dalam upaya memahami 

lingkungan teknis yang meluas, pelajaran dasar dalam ilmu-ilmu alam menjadi 

prasyarat. Hal ini juga memerlukan suatu terobosan pengetahuan dan 

pemahaman yang sistematis, dalam mempersiapkan diri untuk pembagian kerja 

yang meningkat dalam profesi, spesialisasi menjadi semakin penting. Tantangan 

teknis dan dedaktis terhadap guru muncul, dengan demikian telah memperkuat 

kecenderungan ke arah profesionalisme selama pendidikan. Pesantren tidak 

dapat keluar dari perkembangan ini jika mereka ingin menjaga diri dari keham-

paan pendidikan (Sahlan, 2010).  

Beberapa pesantren telah mengambil selangkah lebih berani (kalau tidak 

dikatakan lebih maju) dengan memperkenalkan sekolah umum  yang terlepas 

dari madrasah. Oleh karena itu bebarapa pesantren telah memiliki lembaga 

pendidikan yang sangat besar, dan telah melaksanakan program-program 

pendidikan tertier.  

Akibat pengadopsian program-program yang diakui pemerintah bagi 

pesantren pada dasarnya masih belum bisa dijelaskan. Di satu pihak ada 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        168 

keyakinan bahwa kekuatan integrasi praktek pendidikan pondok dapat 

menghasilkan pendidikan agama yang baik dan pendidikan umum yang baik, 

dan menetralisasi beberapa komponen negatif dari adanya pendidikan yang 

berijazah. Di lain pihak terdapat keprihatinan bahwa kontrol eksternal program 

pemerintah yang ketat dan mekanisme inheren secara struktural merubah 

motivasi belajar di pesantren, mentransfer ke wilayah lain, dan berakibat 

merongrong konsep pendidikan pesantren. Akhirnya akan muncul "nilai baru", 

dan apakah kemunculan nilai baru  tersebut tidak berarti kemunduran. 

Pondok Pesantren ternyata telah memberlakukan beberapa strategi 

penggabungan sistem pesantren dengan sekolah umum (model barat), dengan 

selalu mempertimbangkan kondisi objektif pesantren, tujuan institusional dan 

arah pendidikannya. Sebagian pesantren memberlakuan suatu strategi yang 

membolehkan santri memasuki sekolah dan memusatkan diri pada pengajian-

pengajian agama yang komplementer sebelum dan terutama sesudah jam 

sekolah. Strategi ini mudah dilakukan dan pesantren bisa mempertahankan 

sebagian besar orientasi aslinya. Akan tetapi tetap ada suatu fungsi yang hilang, 

yaitu pendidikan komprehensif lama hanya menjadi suplemen pendidikan saja. 

Selain itu ada ketidaksesuaian yang signifikan dalam praktek pedagogis dua 

lembaga tersebut, yang dapat berakibat merusak pendidikan pesantren. 

 

D. Simpulan   

Kehidupan Pesantren tersistem asrama dalam pondok pesantren ini sangat 

memerlukan adanya pengaturan, penertiban, pembimbingan dan pengawasan. 

Tanpa demikian, suasana kolektivitas itu akan membawa akibat-akibat negatif pula, 

sifat-sifat negatif yang semula ada pada seseorang atau hal-hal yang merugikan 

kepentingan pendidikan dapat saja beredar dengan leluasa di pondok. Dari sini 

Pondok Pesantren menjadi lembaga Pendidikan yang baik karena mempunyai 

Lulusan dengan Gambaran kualitas dan terbentuk mentalitas dari produk 

pesantren. Tentunya Pesantren selalu melakukan Perubahan yang tampak dan 

dapat dikatakan bersifat "vertical", bukan "horizontal", karena alur perubahannya 

dari pondok pesantren murni berubah dan bahkan ditambah dengan sistem 

madrasah (classical). Sehingga adanya keinginan maju, pondok pesantren bersikap 

responsif terhadap perkembangan zaman (menzaman/’as}ri>y), dan akhirnya ia 

menerima kehadiran sekolah umum (SMP/SMA) di lingkungannya. 

 

Daftar Rujukan  

Assiroji, D. B. (2018). Konsep Pendidikan Islam menurut KH. Imam Zarkasyi. Bina 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        169 

Ummat, 1 no 1, 34. 

Bakar, A., & Yunus, M. (2007). Konsep Pemikiran Pendidikan KH Imam Zarkasyi dan 

Implementasinya pada Pondok Pesantren Alumni. Disertasi,(Yogyakarta: UIN 

Sunan Kalijaga, 2007). 

Biografi, T. P. (2020). K.H. Imam Zarkasyi Dari Gontor Merintis Pesantren Modern. 

Gontor Press. 

Darussalam, I. P. (n.d.). Pondok Pesantren, Kiai dan Ulama, Sebuah Antologi. IPD. 

Dewantoro, K. H. (n.d.). Taman Siswa. PN. Majlis Luhur Taman Siswa. 

Dhofier, Z. (1984). Tradisi Pesantren, Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. LP3ES. 

Geertz, C. (1950). The Religion of Java. The Free Press of Glenceo. 

Hamid, I. A. (1968). Dira>sa>t Fi Al-Fira>q wa al-Aqa>id al-Isla>miyah. 

Iskandar, K. H. S. (1972). Masalah Pembangunan Pesantren di Indonesia ,. Harian 

Abadi. 

Johns, A. H. (n.d.). Islam In Southeast Asia", dalam Indonesia, C. M. I. P. 40. 

Kadir, T. S. dan A. P. (2004). INTELLECTUAL CAPITAL: PERLAKUAN, PENGUKURAN 

DAN PELAPORAN (SEBUAH LIBRARY RESEARCH). Jurnal Akutansi Dan 

Keuangan, Vol 5 no 1, 36. 

Karcher, M. O. dan W. (1988). Dinamika Pesantren. P3M. 

Khamdan, M. (2016). Pengembangan Nasionalisme Keagamaan. Jurnal ADDIN, 

10.01, 227. 

Mardiyah, M. (2012). Kepemimpinan Kiai dalam Memelihara Budaya Organisasi di 

Pondok Modern Gontor, Lirboyo Kediri, dan Pesantren T ebuireng Jombang. 

Tsaqafah, 8(1), 67–104. 

Mihardja, A. K. (1948). Polemik Kebudayaan. Balai Pustaka. 

Prasodjo, S. (1982). Profil Pesantren. LP3ES. 

Prayoga, A., & Mukarromah, I. S. (2018). Kiai Pondok Pesantren Mahasiswa. 

Madrasa: Journal of Islamic Educational Management, 1, 30–38. 



 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi  
 

Tarbiyatuna: Volume 7 Nomor 2, 2023        170 

Rahardjo, M. D. (1975). Kyai; Pesantren dan Desa". 

Rahardjo, M. D. (1985). Pergulatan Dunia Pesantren, Membangun dari Bawah. P3M. 

Riza, M. (2016). Pendidikan Karakter dalam Prespektif Islam. Jurnal As-Salam, 01.01, 

79. 

Rizaldy Fatha Pringgar, B. S. (2020). Penelitian Kepustakaan (Library Research) 

Modul Pembelajaran Berbasis Augmented Realitiy pada Pembelajaran Siswa. 

Jurnal IT-EDU, Vol. 5 No., 319. 

Sahlan, A. (2010). Menwujudkan Budaya Religius Di Sekolah: Upaya Mengembangkan 

PAI Dari Teori Ke Aksi. UIN-Maliki Press. 

Sholehuddin. (2020). KIAI DAN POLITIK KEKUASAAN. 

Sugihwaras, S. (1980). Pondok Pesantren dan Pembangunan Pedesaan. Dharma 

Bakti. 

Syafe’i, I. (2017). Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentukan Karakter. 

Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 61–82. 

Taufik. (2014). Pendidikan Karakter di Sekolah: Pemahaman, Metode Penerapan, 

Dan Peranan Tiga Elemen. Jurnal Ilmu Pendidikan, 20.1, 63–64. 

Wiryokusomo, A. H. (1962). Pembaharuan Pendidikan Dan Pengajaran. Pergerakan 

Muhammadiyah. 

Yunus, M. (1979). Sejarah Pendidikan Islam. Mutiara. 

Zaini Ahmad Syis,  et. al. (1985). Standarisasi Pengajaran Agama di Pondok 

Pesantren. Dirjen Binbaga Islam Depag RI. 

Zarkasyi, K. H. I. (1965). Prasaran Pada Seminar Pondok Pesantren Seluruh Indonesia 

Tahap Pertama. 

Ziemak, M. (1986). Pesantren dan Perubahan Sosial. P3M. 

 

 


