NATUJA : Jurnal Ekonomi Syariah

Volume 5 Nomor 1 Tahun 2025
P ISSN : 2829-4882
E ISSN : 2829-3576

PEMIKIRAN JASSER AUDA MENUJU MAQASYID SYARIAH KONTEMPORER

Busri Busril, Selamet Selamet?, Lugman Lugman3
[AIN Pontianak, Indonesia
e-mail: 1 busrysihhat@gmail.com, 2sela78001@gmail.com,
3lugyhakim16@gmail.com

Abstract

Jasser Auda's thoughts begin with a critique of Ushul figh. This research answers first,
Ushul al-Figh tends to be textual and ignores the purpose of the text; second, the
classification of several ulus al-Figh theories leads to binary and dichotomous logic;
third, the analysis of al-Figh's proposals is reductionist and atomistic. Apart from that,
Jasser Auda also criticized the classic Maqasid which was too focused on individual
benefit so that it was unable to answer current global problems. Therefore, Jasser Auda
expands the scope and dimensions of classical maqasid theory to answer the challenges
of modern times. This research uses a qualitative method with a descriptive approach.
This research produces Jasser Auda's theory, namely system as an approach in Islamic
law, and develops a set of categories using six system features, namely cognitive
nature, interconnectedness, Wwholeness, openness, multidimensionality, and
meaningfulness. This research also reveals the figure of the Contemporary Maqasyid
syariah Thinker where He did not eliminate the maqasyid of Classical Sharia, he only
developed it to suit the needs of today's society. This research is considered important
in current developments with growing legal needs.

Keywords : Maqasid al-Sharia, Contemporary, Jasser Auda, Islamic Economics

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis praktik pemasaran produk yang
dilakukan oleh pelaku usaha Muslim di platform TikTok serta keterkaitannya dengan
prinsip-prinsip etika bisnis dalam Islam. Penekanan utama dari penelitian ini adalah
cara pelaku mencoba memanfaatkan media sosial untuk mempromosikan produk
halal dan sejauh mana mereka mempertahankan prinsip kejujuran dan keadilan
dalam konteks pemasaran digital. Metodologi yang diterapkan adalah studi kualitatif
dengan pendekatan deskriptif melalui analisis konten video TikTok yang
berhubungan dengan produk halal. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun
ada usaha untuk mematuhi prinsip-prinsip syariah, sebagian besar pelaku usaha lebih
mengutamakan keuntungan finansial tanpa mempertimbangkan nilai-nilai etika

NATUJA : Jurnal Ekonomi Syariah
P ISSN: 2829-4882 - E ISSN: 2829-3576


mailto:112muzanni@gmail.com
mailto:busrysihhat@gmail.com
mailto:sela78001@gmail.com
mailto:luqyhakim16@gmail.com

Busri, Selamet & Lugman

Islam secara komprehensif. Penelitian ini pun menemukan bahwa penggunaan
influencer Muslim berpotensi meningkatkan kepercayaan konsumen, namun juga
menawarkan tantangan terkait integritas informasi yang disampaikan. Temuan ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan pemasaran syariah
dalam konteks platform digital.

Kata Kunci : Maqasyid Syariah, Kontemporer, Jasser Auda, Ekonomi Islam

Accepted: Reviewed: Published:
9 July 2024 1 May 2025 20 November 2025

A. Pendahuluan

Magqasid al-shariah adalah tujuan, maksud, atau cita-cita yang ingin dicapai oleh
hukum Islam. Secara harfiah, "maqasid" berarti tujuan atau maksud, dan "syariah"
berarti jalan atau hukum Islam. Dengan demikian, maqasid al-shariah adalah tujuan
utama dari penetapan hukum-hukum Islam yang bertujuan untuk membawa
kesejahteraan dan kebaikan bagi umat manusia. (Huda & Rohman, 2023). Pemikiran
magqasid al-shariah berawal dari kegelisahan Jasser Auda terhadap ushul al-Figh
tradisional. Pertama, Ushul al-Figh cenderung tekstual dan mengabaikan tujuan
teks. Pembacaan literal dan tekstual ini adalah akibat dari terlalu fokusnya ulama
ushul al-Figh pada aspek bahasa. Hal ini dianggap bermasalah karena pendekatan
linguistik sering kali melupakan maksud inti dan tujuan syariah itu sendiri.

Penelitian ini dianggap penting untuk memahami magqasid syariah dalam
konteks kontemporer karena beberapa alasan. Pertama, beberapa teori ushul al-figh
cenderung mengarah pada logika biner dan dikotomis, seperti pembagian antara
qat’i dan dhanni, ‘am dan khas, serta mutlaq dan muqayyad. Menurut ulama
tradisional, kategori ini penting dalam istinbath hukum, terutama ketika ada
kontradiksi dalil. Jika ada kontradiksi, dalil gat’i lebih didahulukan daripada dalil
dhanni, dalil khas lebih diutamakan dibanding dalil ‘am, dan dalil muqayyad lebih
diutamakan dibanding dalil mutlag. Namun, Jasser Auda berpendapat bahwa
memahami dalil berdasarkan kategori ini mengabaikan tujuan teks yang dianggap
kontradiktif, di mana kedua dalil sebenarnya memiliki tujuan berbeda dan berada
dalam konteks yang berbeda pula. Oleh karena itu, keduanya bisa diamalkan selama
tujuan dan konteksnya masih sama.

Kedua, analisis ushul al-Figh bersifat reduksionis dan atomistik, bukan holistik
dan komprehensif. Analisis parsial ini berasal dari pengaruh kuat logika kausalitas
dalam ushul al-Figh, yang menyebabkan para ahli ushul cenderung mengandalkan

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 15



Busri, Selamet & Lugman

satu dalil untuk menyelesaikan kasus tanpa mempertimbangkan dalil lain yang
relevan (Hengki Ferdiansyah, 2018)

Penelitian sebelumnya banyak membahas kecendrungan pada teori Maqasyid
Klasik. Maka penelitian ini untuk mengungkap Maqasyid syariah yang kontemporer
sesuai dengan kebutuhan hukum masyarakat pada saat ini dengan megenali teori-
teori Jasser Auda.

B. Metode Penelitian

Jenis penelitian disini penulis menggunakan kajian kualitatif dengan
pendekatan deskriptif yang temuan-temuanya tidak di peroleh dengan melalui
prosedur statistik atau bentuk hitungan lainya(Arif, 2023). Dalam penelitian ini,
penulis menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode Studi Literatur atau
Studi Kepustakaan (Library Research), menghasilkan data deskriptif berupa kata-
kata tulisan atau lisan dari orang dan perilaku yang dapat diamati (Creswell, 2009).
Sumber data utama penelitian ini adalah teks yang membahas maqgasyid syariah
Jasser Auda.

Teknik pengumpulan data melibatkan studi dokumen dari teks keagamaan
dan literatur yang membahas magqasyid syariah Jasser Auda. Proses analisis data
akan menggunakan analisis konten kualitatif dengan fokus pada identifikasi pola,
tema, dan konsep-konsep utama terkait Pemikiran Jasser Auda Dalam Memahami
magqasyid syariah Klasik Menuju maqasyid syariah Kontenporer. Hasil analisis akan
diinterpretasikan dengan merujuk pada kerangka teoritis ekonomi Islam dan
prinsip-prinsip distribusi yang adil. Dengan metode ini, penelitian ini bertujuan
untuk memberikan pemahaman holistik Pemikiran Jasser Auda Dalam Memahami
magqasyid syariah Klasik Menuju maqasyid syariah Kontenporer.

C. Hasil dan Pembahasan
1. Pengertian Magqasyid Syariah

Secara terminologi, makna maqasyid al-syariah telah berkembang dari yang
paling sederhana hingga yang lebih menyeluruh. Sebelum Shatibi, di kalangan ulama
klasik belum ditemukan definisi maqasyid al-syariah yang komprehensif. Definisi
yang ada cenderung mengarah pada pemaknaan bahasa. Beberapa tokoh
memberikan pandangan berbeda tentang Maqasid Syariah: Al-Bannani
memaknainya sebagai tujuan-tujuan hukum, Al-Samarqandi menyamakannya
dengan makna-makna hukum, sementara Al-Ghazali, Al-Amidi, dan Ibn al-Hajib
memaknainya sebagai pencapaian manfaat dan penolakan mafsadat. (Muhammad
Solikhudin, 2022).

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 16



Busri, Selamet & Lugman

Makna-makna tersebut menunjukkan korelasi erat antara maqasid al-syariah
dengan hikmah, illat, tujuan (niat), dan kemaslahatan. Magqasyid al-syariah
bertujuan mencapai kemaslahatan umat dan menolak kemudharatan melalui
penetapan hukum dalam Islam, agar tercipta kemaslahatan dalam pemeliharaan
tujuan syariat. Maqasyid al-syariah telah ada sejak diturunkannya nash Al-Qur'an
dan hadis. Tokoh-tokoh Muslim seperti Abd. Wahab Khallaf dan Wahbah Zuhaili
berpendapat bahwa nash tidak bisa dipahami dengan benar kecuali oleh orang yang
memahami magqasyid syariah dan tujuan hukumnya. Jamal al-Din 'Atiyyah
sependapat dengan Zuhaili, menyatakan bahwa setelah pembentukan mazhab, tidak
ada lagi mujtahid mutlak, melainkan lebih mengedepankan penyiapan mujtahid
spesialis di bidang syariah atau bidang tertentu seperti ekonomi, medis, dan lain-
lain, (Al-Zuhaili, 1996).

2. BiografiJasser Auda

Jasser Auda lahir di Kairo, Mesir, pada tahun 1966. la memulai pendidikannya
di Masjid Al Azhar sejak muda dan menghabiskan sekitar 10 tahun di sana dari
tahun 1983 hingga 1992. Auda meraih gelar sarjana teknik dari Universitas Kairo
pada tahun 1998, dan gelar B.A. dalam Studi Islam dari Islamic American University
di Amerika Serikat pada tahun 2001. la melanjutkan pendidikannya dengan meraih
gelar magister Figh dari Universitas Amerika di Michigan, dengan fokus pada kajian
Magqasyid syariah. Setelah menyelesaikan gelar magister, Auda pindah ke Kanada
untuk menempuh studi Ph.D. di Universitas Waterloo, dengan fokus pada model
sistem berpikir yang dikembangkan oleh Bartanlanffy dan Lazlo, yang dapat
diterapkan dalam berbagai disiplin ilmu seperti fisika, administrasi, manajemen,
dan hukum Islam. Auda kemudian meraih gelar Ph.D. kedua di Universitas Wales,
Inggris, pada tahun 2008 dengan spesialisasi dalam Filsafat Hukum Islam.

Auda mendirikan Magqasyid Research Center dan memimpin Institut Maqasyid
Global, sebuah kelompok pemikir yang terdaftar di Amerika, Inggris, Malaysia, dan
Indonesia. la juga pernah menjadi anggota Dewan Fiqih Amerika Utara, Dewan
Fatwa Eropa, serta menjadi profesor di beberapa universitas dunia, termasuk
Universitas Amerika Sharjah di Uni Emirat Arab, Universitas Bahrain, dan
Universitas Qatar. Auda juga telah menulis lebih dari 25 buku dalam bahasa Arab
dan Inggris.

Beberapa karya monumental yang ditulisnya antara lain:

a. "Maqasid Al-Shariah: A Beginner's Guide" - Buku ini memberikan pengenalan
tentang konsep magqasid al-shariah dan cara penerapannya dalam kehidupan
sehari-hari.

b. "Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach" - Dalam
buku ini, Auda membahas pendekatan sistem untuk memahami Magqasid Al-

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 17



Busri, Selamet & Lugman

Shariah dan bagaimana pendekatan ini bisa memberikan perspektif baru dalam
hukum Islam.

c. "A Journey to God: Reflections on Islamic Belief, Worship, and Jurisprudence" -
Buku ini berisi refleksi tentang keyakinan Islam, ibadah, dan yurisprudensi,
dengan fokus pada cara memahami dan mengaplikasikan ajaran Islam dalam
kehidupan sehari-hari.

d. "Between Magqasid and Revelation: Ibn Ashur’s Insights" - Buku ini
mengeksplorasi pandangan Ibn Ashur tentang Magqasid Al-Shariah dan
relevansinya dalam konteks modern.

e. "Reclaiming the Islamic Tradition: Modern Interpretations of the Classical
Heritage" - Buku ini membahas interpretasi modern dari warisan klasik Islam
dan cara penerapannya dalam konteks kontemporer.

3. Magqasyid Syariah Jasser Auda

Pemikiran Jasser Auda dalam merevisi konsep Magqasyid al-syariah sebagai
filsafat hukum Islam didasari oleh pandangannya bahwa pendekatan klasik
terhadap Maqasyid al-syariah, seperti yang diushulkan oleh ulama terdahulu seperti
as-Syatibi dan lainnya, tidak lagi relevan dengan kondisi zaman yang terus
berkembang. Menurutnya, perlu adanya reorientasi dan revisi terhadap konsep
tersebut. Auda berpendapat bahwa Maqasyid al-syariah versi klasik cenderung tidak
holistik, lebih menekankan aspek literal daripada moral, bersifat satu dimensi
daripada multi dimensi, serta cenderung dekonstruktif daripada rekonstruktif
(Auda, 2022).

Anggapan Jasser Auda tersebut tentunya bukan hanya sekedar anggapan
yang tidak beralasan. Adapun alasan ketidak relevanan Maqasyid al-syariah klasik
tersebut, menurut Jasser Auda dapat dilihat dari beberapa aspek diantaranya:

a. Ruang lingkup magqasyid klasik adalah keseluruhan hukum Islam, namun
mereka gagal memasukkan tujuan khusus untuk keputusan tunggal atau
kelompok skrip yang mencakup topik atau bab figh tertentu

b. Magqasyid klasik cenderung bersifat individu dan kurang bersifat
masyarakat, kemanusian dan umum

c. Magqasyid klasik tidak memuat kebanyakan nilai-nilai dasar dan universal
seperti prinsip keadilan dan kebebasan

d. Magqasyid Kklasik disimpulkan dari mempelajari literatur figh dan bukan sumber
aslinya

Menurut Auda, maqasyid al-syariah klasik yang lebih bersifat individual,
seperti perlindungan (protection) dan pelestarian (preservation), perlu
direorientasikan menjadi Magqgasyid yang lebih bersifat nilai universal,
kemasyarakatan, dan kemanusiaan (hak asasi manusia dan kebebasan). Reorientasi

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 18



Busri, Selamet & Lugman

inilah yang membedakan pemikiran Auda dari pemikiran ulama ushul figih

terdahulu (Fikri, 2021). Dalam penerapan teori sistem sebagai pendekatan dalam

hukum Islam, Jasser Auda membentuk seperangkat fitur yaitu sifat kognitif,
keutuhan, keterbukaan, hierarki yang saling terkait, multidimensionalitas, dan

tujuan (Auda, 2022).

a. Watak Kognitif (Cognitive Nature)

Manusia dengan rasionalnya atau akalnya dapat membedakan antara syariah
dan fikih secara jelas yang selanjutnya berdampak pada ketiadaan pendapat fikih
praktis yang diklaim sebagai pengetahuan ilahi (Muhammad Solikhudin, 2022).
Maksud dari sifat kognitif adalah watak pengetahuan yang membangun sistem
hukum Islam. Hukum Islam ditetapkan berdasarkan pengetahuan seorang faqih
terhadap teks-teks yang menjadi sumber rujukan hukum. Untuk memeriksa
validitas semua kognisi (pengetahuan tentang teks), Auda menekankan pentingnya
memisahkan teks (al-Qur’an dan as-Sunnah) dari pemahaman orang terhadap teks
tersebut. Harus dibedakan antara syariah, figh, dan fatwa.

1) Syariah: Wahyu yang diturunkan kepada nabi Muhammad Saw. Syariah inilah
yang menjadi risalah dan tujuan wahyu yang harus direalisasikan di tengah
kehidupan. Di sini, secara sederhana syariah berarti al-Qur’an dan sunnah nabi.

2) Figh : Koleksi dalam jumlah besar, pendapat hukum yang diberikan oleh ahli
hukum Islam dari berbagai mazhab, berkenaan dengan aplikasi Syariah pada
berbagai aplikasi kehidupan nyata sepanjang 14 abad terakhit

3) Fatwa : penerapan syariah dan figh di tengah realitas kehidupan umat Islam
saat ini.

Dengan pemahaman seperti itu, syariah Islam merupakan wahyu (al-Qur'an
dan Sunnah) yang sempurna, dan kesempurnaan syariah bergantung pada
upayanya yang selalu berkesinambungan untuk menyesuaikan diri dengan kondisi
masyarakat serta mengarahkan manusia pada esensi kemanusiaan dan semangat
kehidupan. Di sini, syariah sebagai wahyu harus dibedakan dari hasil pemikiran
tentang syariah atau interpretasi terhadap wahyu. Syariah Islam tidak mencakup
semua hukum agama, aturan ibadah, legislasi hukum, pendapat para ahli figh,
mufassir, pandangan para komentator, atau ajaran tokoh agama. Figh adalah hasil
usaha seorang ahli figh yang timbul dari pemikiran dan ijtihad, berlandaskan al-
Qur'an dan Sunnah, untuk mencari makna yang dimaksud. Figh adalah proses
kognitif dan pemahaman manusiawi yang dapat salah dalam menafsirkan maksud
Tuhan dan memerlukan keahlian pengetahuan. Menurut Jasser Auda, contoh
konkret dari kesalahpahaman ini adalah anggapan bahwa ijmak dalam hukum Islam
disetarakan dengan teks utama (al-Qur’an dan Sunnah). [jmak sebenarnya bukanlah
sumber hukum Islam, melainkan keputusan kolektif yang melibatkan banyak pihak;

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 19



Busri, Selamet & Lugman

sebuah mekanisme konsultasi yang terbatas pada kalangan elit dan bersifat
eksklusif.
b. Kemenyeluruhan (Wholeness)

Fitur sistem wholeness atau kemenyeluruhan berarti bahwa dalam teori
sistem, setiap hubungan sebab akibat adalah bagian dari keseluruhan. Secara
teologis dan logis, tingkat kehujjahan atau validitas dalil holistik (kulli) dianggap
sebagai bagian penting dari ushul figh, dan para fagih memberi prioritas pada dalil
tersebut di atas dalil tunggal atau parsial. Pemikiran yang sistematik dan holistik
dalam ushul figh, jika dikembangkan, akan sangat berguna bagi filsafat hukum Islam.
Pendekatan holistik juga bermanfaat bagi filsafat teologi Islam, karena
memungkinkan pengembangan dari bahasa sebab akibat menuju bahasa yang lebih
sistematis dan menyeluruh. Pemikiran yang menyeluruh dan tersistem ini akan
sangat berguna bagi ilmu kalam dalam Islam.

Dengan fitur wholeness ini mencoba membenahi kelemahan ushul figh klasik
yang menggunakan pendekan reduksionis dan atomistik. Karana pada pendekatan
ini merupakan pendekatan yang hanya melihat satu nash saja dalam penyelesaian
suatu kasus. Pendekatan ini menghiraukan nash-nash lain yang masih berkaitan
dengan kasus tersebut (Auda, 2015). Jasser Auda menawarkan prinsip holisme atau
pentingnya memandang sesuatu sebagai sebuah "sistem", yang harus dipahami
secara menyeluruh. Baginya, pendekatan sistem ini memainkan peran penting
dalam pembaruan kontemporer. Menurut Auda, membaca sesuatu secara
keseluruhan (utuh) daripada secara terpisah per bagian sangatlah penting. Hal ini
karena setiap bagian saling berkaitan dan memiliki sebab-akibat atau kausalitas,
sehingga tidak boleh diinterpretasikan secara parsial. Auda mengargumentasikan
bahwa prinsip dan cara berpikir holistik atau menyeluruh dalam ushul figh sangat
penting karena berkontribusi pada pembaruan kontemporer.

c. Keterbukaan (Openness)

Jasser Auda mengungkapkan bahwa sistem hukum Islam adalah sistem
terbuka. Di zaman yang terus berkembang ini, serta dengan kemajuan teknologi,
umat Islam seharusnya mampu bersaing dan terus berkembang, namun tetap
mematuhi aturan yang sesuai dengan ajaran Islam. Auda menekankan bahwa
keberadaan "openness" atau keterbukaan sangat penting. Menurutnya, jika ada
argumen yang menyatakan bahwa pintu ijtihad harus ditutup, hal ini dapat
menyebabkan hukum Islam menjadi statis. Padahal, ijtihad merupakan elemen
penting dalam figh, dan para ahli hukum memiliki kemampuan untuk
mengembangkan mekanisme dan metode tertentu dalam menanggapi
permasalahan baru (Sufyan, 2016). Seperti yang di lontarkan mayoritas mazhab figh
semuanya setuju atas argumen bahwasanya ijtihad adalah sebuah keharusan

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 20



Busri, Selamet & Lugman

hukum Islam, sebab nash memiliki sifat khusus dan terbatas, sementara itu
peristiwa tidak terbatas (Muhammad Solikhudin, 2022). Seperti semua hal baik
transaksi dan hukum yang sedang sedang di peraktekkan pada saat ini tidak
semuanya ada dalam nash maka diperlukanlah Jjtihad para ulama.

Keterbukaan memiliki fungsi berupa memperdalam cakupan ‘urf/ kebiasaan.
Dahulu, ‘urf bermaksud sebagai akomodasi adat kebiasaan yang mempunyai
perbedaan dengan Arab. Saat itu, prioritasnya adalah pada waktu, tempat, dan
wilayah. Namun, saat ini ‘urf diproritaskan pada pandangan dunia serta wawasan
keilmuan faqih. Dengan demikian, berdampak pada hukum Islam yakni
berkurangnya literalisme, dan juga membuka peluang masuknya ilmu-ilmu sosial,
budaya bahkan ilmu alam. Keterbukaan dalam hukum Islam juga bisa membuka
pembaruan diri terhadap ilmu lain, misalnya adalah ilmu filsafat, yang mana akan
membentuk faqih menjadi seorang yang kompeten.

Keterbukaan menjadi salah satur fitur yang berguna dalam mengembangkan
serta menganalisa sistem maupun sub sistem ushul figh dengan kritis. Sebab
berhadapan dengan penomena baru pandangan dunia semakin harus memiliki daya
kualitas (kompeten) yakni dibangun atas dasar ilmiah agar hukum Islam diberikan
klenturan dalam menghadapi beberapa kondisi yang cepat berubah.

d. Hierarki yang Saling Mempengaruhi (Interrelated Hierarchy)

Jasser Auda yang berpendapat bahwa maqashid syariah adalah tujuan yang
memperhadakan antar satu aliran dalam figh dan aliran lainnya. Disitu terbentuklah
wilayah titik temu antara sesama aliran figh yang hadir. Maka, melakukan
pendekatan hukum Islam melalui metode maqasid merupakan cara yang lebih aman
agar tidak terlalu panatik pada satu nash saja atau pendapat tertentu. Akan tetapi
berpedoman pada prinsip umum yang bisa mempersatukan satu muslim dengan
muslim lain, sehingga umat Islam dianggap memiliki kemampuan dalam problem
solving yang selama ini menjadi tantangan Bersama (Auda, 2022).

Ciri dari suatu sistem yakni mempunyai struktur hierarki. Suatu sistem
terbentuk dari sub-sub yang lebih kecil (terletak di bawah). Jalinan interrelasi
menjadi penentu tercapainya sebuah tujuan dan fungsi. Upaya dalam pembagian
sistem yang utuh menjadi bagian yang lebih kecil termasuk dalam proses memilah
perbedaan dan persamaan berbagai bagian (Ambulani et al., 2024). Bagian terkecil
menjadi representasi dari bagian yang besar, begitu juga sebaliknya. Interrelated
hierarchy memperbaiki dua dimensi maqasyid syariah. Pertama yakni memperbaiki
jangkauan magqasyid. Fitur interrelated hierarchy, secara hierarki memiliki
klasifikasi maqasyid diantaranya adalah maqasyid umum yang menelaah seluruh
bagian hukum Islam, selanjutnya maqasyid khusus yang menelaah seluruh isi bab

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 21



Busri, Selamet & Lugman

dari hukum Islam tertentu, dan maqasyid partikular yaitu turunan suatu nash atau
hukum tertentu.

Melakukan analisa dengan cara hierarki merupakan suatu pendekatan yang
lumrah dari metode yang sistematis dan dekomposisi (Kurniawati & Astuti, 2019).
kajian ini condong pada teori kategorisasi dalam ilmu kognisi. Kategorisasi yang
dimaksud adalah menyusun entitas-entitas yang terpisah menjadi satu grup atau
berdasar pada kategori yang sama. Hal ini termasuk aktivitas kognitif yang paling
mendasar, yakni manusia memahami informasi yang ia terima, selanjutnya
membuat generalisasi serta prediksi, pemberian nama dan penilaian item-item
maupun ide-ide.

Prinsip ini beliau gunakan dalam rangka mengkritisi kritisi asal pemikiran
binary opposition dalam hukum Islam. Menurut beliau dualitas pada qath’i dan
dhanni telah mendominasi dalam metodologi penetapan hukum Islam, selanjutnya
muncullah istilah gath’iyyu al-dilalah, qath’iyyu as-subut, qath’iyyu al-manthiq.
Perinsip binary opposition menurut beliau harus dihilangkan agar terhindar dari
mereduksi metodelogis, serta menengahi beberapa dalil yang terdapat unsur
menentang dengan mengutamakan aspek maqasid atau tujuan utama hukum.
Contohnya adalah perbedaan dalil dalam sunnah tentang ibadah yang muncul
sehendaknya dipandang melalui sisi maqasyid li taysir, perbedaan dalam hadis yang
berhubungan dengan ‘urf harus dilihat dari maqasid dari universality of law serta
keberadaan nash sehendaknya dilihat sebagai penetapan hukum yang bersifat
gradual (Mufid, 2018).

e. Multi Dimensionality

Maqasyid syariah atau tujuan-tujuan syariah, adalah konsep dalam hukum
[slam yang menekankan maksud atau tujuan di balik hukum-hukum Islam. Jasser
Auda, seorang sarjana kontemporer yang terkenal dalam pembahasan konsep ini,
dikenal karena memperkenalkan pendekatan multi-dimensional dalam
pemahaman Magqasyid syariah (Junaidi, 2022). Dalam karyanya, Auda menguraikan
beberapa dimensi utama sebagai berikut: Dimensi Kognitif: Menekankan
pentingnya niat dan tujuan di balik setiap tindakan atau hukum. Ini melibatkan
pemahaman mendalam mengenai alasan mengapa suatu hukum atau tindakan
diterapkan dalam Islam. Dimensi Sistemik: Memandang syariah sebagai sistem yang
dinamis dan interaktif, bukan sekadar kumpulan hukum yang statis. Hal ini berarti
hukum-hukum syariah harus dipahami dalam konteks sosial, ekonomi, dan politik
yang lebih luas. Dimensi Aksiologis: Berkaitan dengan nilai-nilai dan prinsip-prinsip
yang mendasari hukum Islam, seperti keadilan, kesejahteraan, dan kebijaksanaan.
Ini menuntut ulama dan pembuat kebijakan untuk mempertimbangkan nilai-nilai
ini dalam implementasi hukum. Dimensi Tujuan dan Sarana:

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 22



Busri, Selamet & Lugman

Memisahkan antara tujuan akhir syariah (maqasyid) dan sarana atau metode
yang digunakan untuk mencapai tujuan tersebut. Ini memberikan fleksibilitas dalam
metode selama tujuan tetap sesuai dengan maqasid. Dimensi Universalitas dan
Kontekstualitas: Mengakui bahwa meskipun maqasid al-Shariah memiliki prinsip-
prinsip universal, penerapannya harus mempertimbangkan konteks lokal dan
situasi khusus. Dimensi Intelektual dan Spiritual: Mengintegrasikan aspek
intelektual dan spiritual dalam memahami dan menerapkan syariah ini berarti
bahwa pembelajaran dan praktik hukum Islam harus memperkuat hubungan
spiritual individu dengan Tuhan (Amin & Agustar, 2023).

f. Kebermaksudan (Purposefulness)

Kebermaksudan atau tujuan (purpose and goal) merupakan fitur umum
dalam teori sistem. Gharajedaghi memandang bahwa sebuah sistem harus memiliki
tujuan atau kebermaksudan. Ketika sistem tersebut mencapai hasil yang sama
dengan cara yang berbeda dalam lingkungan yang sama, atau hasil yang berbeda
dalam lingkungan yang sama atau berbeda, maka itu menunjukkan fitur
kebermaksudan sistem. Fitur ini diterapkan pada sumber-sumber primer seperti al-
Qur'an dan Hadist, serta sumber-sumber rasional seperti giyas, istihsan, dan
sebagainya. Dalam konteks penggalian maqasyid al-shariah, referensi utama adalah
nash (al-Qur'an dan Hadist), bukan pendapat atau pemikiran para ahli hukum
(Mu’adzah, 2022). Oleh karena itu, dalam menerjemahkan Magqasyid ke dalam
praktek hukum, penting untuk menjadikan maqasid sebagai ukuran validitas setiap
ijtihad, tanpa terkait dengan preferensi atau mazhab tertentu.

Tujuan dari ditetapkannya hukum Islam harus merujuk pada nilai maslahat
masyarakat sekitarnya (Gumanti, 2018). Jasser Auda menempatkan Magqasyid
syariah sebagai prinsip mendasar dan metodologi fundamental dalam reformasi
hukum Islam kontemporer yang dia gunakan. Mengingat efektivitas suatu sistem
diukur berdasarkan tingkat pencapaian tujuannya, maka efektivitas sistem hukum
Islam dinilai berdasarkan tingkat pencapaian maqasyid syariah-nya. Dengan kata
lain, sejauh mana tingkat problem solving-nya terhadap permasalahan tertentu:
apakah lebih efektif, lebih berdaya guna, dan lebih membawa manfaat yang besar
bagi umat dan kemanusiaan.

4. Konsep Maqasyid Syariah Kontemporer oleh Jasser Auda

Pendekatan sistem terhadap teori-teori hukum Islam merupakan suatu
pendekatan yang digunakan dalam rangka menjawab pertanyaan-pertanyaan
mendasar dalam ushul fikih dan menjawab peran Magqasyid syariah dalam
menyelesaikan persoalan yang ada. Pendekatan sistem adalah sebuah pendekatan
yang holistik dimana entitas apa pun dipandang sebagai suatu kesatuan sistem yang
terdiri dari sejumlah subsistem yang saling berinteraksi satu sama lain maupun

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 23



Busri, Selamet & Lugman

berinteraksi dengan lingkungan luar (Sahrul Siddik 2017). Pendekatan sistem yang
digunakan meliputi:

Menuju validasi seluruh kognisi merupakan pendekatan dengan mengaskan
bahwa ijtihad tidak boleh digambarkan sebagai perintah Tuhan, walaupun ijtihad
tersebut berdasarkan ijma maupun qiyas, sebab ijtihad diperoleh melalui asumi-
asumsi para mujtahid ketika mengkaji nash. Sehingga akan ada perbedaan dalam
menafsirkan nash, akan tetapi menurut Musawibah pendapat-pendapat hukum
yang berbeda seberapapun tingkat kontradiksinya semuanya adalah ungkapan
valid dan dibenarkan. Menuju holisme yaitu terealisasinya fitur kemenyeluruhan
dalam hukum Islam dengan menelusuri dampak pemikiran yuridis yang didasarkan
pada prinsip sebab-akibat (kausalitas), di mana sebuah hukum dianggap memiliki
satu sebab atau illat berbentuk satu nash. Menuju keterbukaan dan pembaruan diri
merupakan suatu hal yang harus terpelihara dalam sebuah sistem agar tetap hidup.
Sebuah keterbukaan dan pembaruan diri yang diharapkan dalam hukum Islam
dapat diperoleh dengan dua mekasnisme yaitu perubahan hukum dengan
pandangan dunia atau watak kognitif seorang fakih dan keterbukaan filosofis
(Sahrul Siddik, 2017). Menuju ushul fikih multidimensional merupakan fitur pokok
sistem dan sesuatu yang lebih realistik dan sebagai cara berpikir yang lebih
terkoneksi dengan hidup keseharian. Di sisi lain multidimensional yang
dikombinasikan dengan magqasyid dapat menawarrkan solusi teoritis terhadap
dilema dalil-dali yang bertentangan. Menuju kebermaksudan merupakan bagian
terpenting dimana magqasyid diletakkan sebagai fitur pokok pendekatan sistem,
yang menjadi pengikat umum di kalangan seluruh pendekatan/fitur lainnya yang
meliputi kognisi, holisme, keterbukaan, hierarki, saling bergantung dan
multidimenionalisme guna mencapai pengembangan dan reformasi dalam hukum

Islam.
5. Reorientasi Maqasyid al-syariah Dari Perspektif Klasik Menuju Perspektif
Kontemporer

Reorientasi maqasyid al-syari'ah klasik menuju magqasyid syariah
kontemporer menurut Jasser Auda yaitu adanya perubahan dari , Maqasyid al-
syariah Kklasik yang bersifat “protection” (perlindungan) dan “preservation”
(pelestarian) menuju magqasyid al-syari‘ah yang bersifat “development”
(pengembangan) dan “right” (kebebasan) sebagai berikut: (Triyawan et al., 2022).
Jasser Auda tidak menghilangkan maqasyid klasik hanya saja beliau
mengembangkan Magqasyid klasik dengan menyesuaikan kebutuhan masyarakat
yang terus berkembang dengan berbagai perkembangan dinamika permasalahan
hukum ini beliau menganggap masih belum banyak dibahas pada Maqasyid klasik.

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 24



Busri, Selamet & Lugman

Dari inilah beliau mengembangkan maqasyid syariah Klasik pada magqasyid
kontemporer seperti pada tabel berikut.
Tabel.1 Reorientasi Maqasyid al-syariahDari Perspektif Klasik Menuju
Perspektif Kontemporer

Makna Klasik Makna Kontemporer

Hifdzu  al-Diin ~ (Menjaga | Memberikan kebebasan dan

Agama) penghormatan pada
keyakinan

Hifdzu al-Nafs (Menjaga Jiwa) | Menjadi Perlindungan HAM
dan Martabat manusia

Hifdzu al-Aql (Menjaga Akal) Menjadi Pengembangan Pola
fikir dan Penelitian [Imiah

Hifdzu  al-Nasl ~ (Menjaga | Menjadi Kepedulian dan
Keturunan) Pengembangan peran
Institusi Keluarga

Hifdzu  al-Maal (Menjaga | Menjadi Pengembangan
Harta) Ekonomi dan Pemerataan
tingkat kesejahteraan

Dengan penejelasan tabel diatas Jasser Auda melakukan perkmbangan dari
magqasyid syariah kelasik menuju maqasid kontemporer. Pengembangan maqasyid
tersebut oleh Auda tidak terlepas dari latar belakang pemikirannya yang
menganggap bahwa kondisi kemanusiaan umat Islam saat ini sangat
memprihatinkan dengan pengambilan hukum-hukum klasik sehingga memerlukan
adanya pengembangan manusia sebagai tujuan utama dari maqasyid itu sendiri
(Rosidin, 2016).

Jika maqasyid Kklasik lebih bersifat usaha pencegahan, makamMagqasyid
kontemporer Jasser Auda lebih berfokus pada pengembangan dan pemberian
perlindungan terhadap hak asasi manusia, sesuai dengan kebutuhan dan
permasalahan yang dihadapi umat Islam saat ini. Maqasyid klasik cenderung
bersifat individual, sementara maqasyid kontemporer lebih menekankan aspek
sosial kemasyarakatan. Hal ini disebabkan karena upaya pencegahan dalam hukum
tidak akan efektif jika sumber daya manusianya tidak dikembangkan. Terlebih lagi,
di era modern saat ini, dengan perkembangan teknologi dan informasi yang
mengaburkan batas wilayah, mempengaruhi kehidupan sosial dan budaya umat
manusia. Jasser Auda tidak menghilangkan atau menyalahkan magqasyid syariah
klasik, melainkan mengembangkannya untuk menyesuaikan dengan perkembangan
zaman yang membuat kebutuhan manusia terus meningkat. Hukum yang dulunya

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 25



Busri, Selamet & Lugman

cukup untuk kebutuhan terbatas kini harus memenuhi kebutuhan yang tidak
terbatas, tanpa melanggar prinsip-prinsip Islam yang telah ditetapkan. Auda
tampaknya menerapkan konsep ushuliyah dalam Ilmu Figh, yang sudah dikenal luas
oleh umat Islam.

“Mengambil (pemikiran) yang baru yang lebih baik namun tetap menjaga
(pemikiran) terdahulu yang baik” (Al-Mahmud, 2008).

Generasi baru kita mendapat kesan bahwa semua ajaran, perintah, dan
larangan Islam yang ada di umat hanya bertujuan untuk memicu perselisihan. Jasser
Auda tidak menolak atau mengabaikan maqasyid al-syariah Kklasik, tetapi ia
mengkritisi dan kemudian mengembangkan menjadi maqasyid kontemporer yang
lebih universal, holistik, humanis dan sistematis yang esensinya sebenarnya
memuat maqasyid klasik namun dia lebih mengedepankan aspek kontemporer yang
dianggapnya lebih baik (Triyawan et al., 2022).

D. Simpulan

Jasser Auda telah mengembangkan konsep pemahaman maqasid Shariah
secara signifikan. Sebagai contoh, konsep hifzh al-din (perlindungan agama)
diperluas untuk mencakup menjaga, melindungi, dan menghormati kebebasan
beragama dan keyakinan. Hifzh ‘aql (perlindungan akal) dikembangkan untuk
mengoptimalkan perkembangan pemikiran, penelitian ilmiah, perjalanan pencarian
ilmu, mengurangi ketergantungan buta terhadap otoritas, serta menghargai usaha
dan penemuan ilmiah. Hifzh irdhi (perlindungan kehormatan) diperluas untuk
melindungi martabat dan harkat manusia, serta mempertahankan hak-hak asasi
manusia. Hifzh mal (perlindungan harta) ditingkatkan untuk meningkatkan
kepedulian sosial, memajukan ekonomi, meningkatkan kesejahteraan manusia,
mengurangi disparitas sosial-ekonomi, bahkan menghapus perbedaan kelas.

Selain itu, Auda juga mengusulkan pendekatan sistem dalam
mengembangkan pemahaman magqasyid syariah, yang mencakup sifat kognitif,
keterkaitan, keutuhan, keterbukaan, multidimensionalitas, dan tujuan. Sementara
pemahaman tradisional magqasyid syariah menekankan pada perlindungan dan
pemeliharaan, pendekatan baru yang diajukan oleh Jasser Auda lebih
menitikberatkan pada pengembangan dan penghormatan terhadap hak-hak
individu serta kemajuan sosial dan ekonomi umat manusia.

Daftar Rujukan

Al-Mahmud, A. K. (2008). The Ethics of Disagreement in Islam. Bangladesh Journal
of Integrated Thoughts, 4(5).

Al-Zuhaili, W. (1996). Usul al-figh al-Islami. Dar Fikr.

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 26



Busri, Selamet & Lugman

Ambulani, N., Pujiono, D., Pratomo, J. C,, Sari, E. R, Rahayu, A., Pamungkas, B. A, Sutia,
D., Dalail, F. A.,, Muhtar, V., & Alansory, A. A. (2024). Tradisi Teori Organisasi dan
Praktek Manajemen: Tradisi Klasik hingga Era Teknologi 5.0. PT. Sonpedia
Publishing Indonesia.

Amin, M. S., & Agustar, A. (2023). COMPARATIVE STUDY OF THEORY MAQASID AL-
SHARI'AH MEMORIAL AHMAD AL-RAYSUNI DAN JASSER AUDA. Jurnal IImiah
Ahwal Syakhshiyyah (JAS), 5(1), 18-48.

Arif, M. S. (2023). DASAR HUKUM DAN METODOLOGI PENGEMBANGAN EKONOMI
SYARIAH. Ekonomi Syariah, 6(2656-968%,), 18-30.

Auda, J. (2015). Membumikan hukum islam melalui maqasid syariah. Bandung: PT
Mizan Pustaka, 32-35.

Auda, ]. (2022). Maqasid Al-Shari’ah as philosophy of Islamic law. International
Institute of Islamic Thought (IIIT).

Creswell, ]. W. (2009). THIRD EDITION RESEARCH DESIGN Qualitative, Quantitative,
and Mixed Methods Approaches JOHN.

Fikri, R. (2021). Teori Naskh Al-Qur'an Kontemporer: Studi Pemikiran Mahmud
Muhammad Taha dan Jasser Auda. Penerbit A-Empat.

Gumanti, R. (2018). Maqasid Al-Syariah Menurut Jasser Auda (Pendekatan Sistem
dalam Hukum Islam). Jurnal Al Himayah, 2(1), 97-118.

Hengki Ferdiansyah. (2018). Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda. Yayasan
Pengkajian Hadits el-Bukhori.

Huda, N., & Rohman, T. (2023). Aplikasi Ushul Fikih dalam Hukum Ekonomi dan
Keluarga. Penerbit NEM.

Junaidi, ]. (2022). Peran Agama & Tingkat Spiritualitas: Keputusan dalam Memilih
Bank Syariah di Indonesia. CV Epigraf Komunikata Prima.

Kurniawati, D., & Astuti, S. P. (2019). Pemilihan Supplier Bahan Baku Ayam dengan
Metode (Analytical Hierarchy Proccess) AHP dan TOPSIS (Studi Kasus Pada PT
“X"). Skripsi, Institut Agama Islam Negri, Manajemen Bisnis Syariah, Surakarta.

Mu’adzah, N. (2022). Ushul Figh, Qaidah Fighiyyah, and Islamic Jurisprudence: A
Review. Journal of Islamic Economics Literatures, 3(2).

Mufid, M. (2018). Ushul Figh Ekonomi dan Keuangan Kontemporer: dari teori ke
aplikasi. Kencana.

Muhammad Solikhudin, M. H. I (2022). Good Governance: Mengurai
Penyelenggaraan Negara yang Bersih dengan Maqasid al-Shart’ah. CV. Bintang
Semesta Media.

Rosidin, R. (2016). Internasionalisasi Pendidikan Tinggi Islam Melalui Realisasi the
Global Goals Berbasis Maqashid Syariah. ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam, 17(1),
88-109.

Sufyan, M. S. (2016). Peranan Majelis Permusyawaratan Ulama dalam sistem
pemerintahan Aceh. University of Malaya (Malaysia).

Triyawan, A., Dewi, A. P., Mutakin, A., Arsyad, K., Hasanah, N., Katmas, E., Nugraha, L.,
Hk, M. A, & Sy, M. E. (2022). Panorama Maqashid Syariah.

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025 27



