
NATUJA : Jurnal Ekonomi Syariah 
 

Volume 5 Nomor 1 Tahun 2025  
P ISSN : 2829-4882  

E ISSN : 2829-3576 
 

 

NATUJA : Jurnal Ekonomi Syariah 
P ISSN: 2829-4882 - E ISSN: 2829-3576 

 
PEMIKIRAN JASSER AUDA MENUJU MAQASYID SYARIAH KONTEMPORER 

 
Busri Busri 1, Selamet Selamet2, Luqman Luqman3 

IAIN Pontianak, Indonesia  

e-mail: 1 busrysihhat@gmail.com,  2sela78001@gmail.com, 
3luqyhakim16@gmail.com 

 

Abstract 

 
Jasser Auda's thoughts begin with a critique of Ushul fiqh. This research answers first, 
Ushul al-Fiqh tends to be textual and ignores the purpose of the text; second, the 
classification of several ulus al-Fiqh theories leads to binary and dichotomous logic; 
third, the analysis of al-Fiqh's proposals is reductionist and atomistic. Apart from that, 
Jasser Auda also criticized the classic Maqasid which was too focused on individual 
benefit so that it was unable to answer current global problems. Therefore, Jasser Auda 
expands the scope and dimensions of classical maqasid theory to answer the challenges 
of modern times. This research uses a qualitative method with a descriptive approach. 
This research produces Jasser Auda's theory, namely system as an approach in Islamic 
law, and develops a set of categories using six system features, namely cognitive 
nature, interconnectedness, wholeness, openness, multidimensionality, and 
meaningfulness. This research also reveals the figure of the Contemporary Maqasyid 
syariah Thinker where He did not eliminate the maqasyid of Classical Sharia, he only 
developed it to suit the needs of today's society. This research is considered important 
in current developments with growing legal needs. 
 
Keywords : Maqasid al-Sharia, Contemporary, Jasser Auda, Islamic Economics 

  

Abstrak 

 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis praktik pemasaran produk yang 

dilakukan oleh pelaku usaha Muslim di platform TikTok serta keterkaitannya dengan 

prinsip-prinsip etika bisnis dalam Islam. Penekanan utama dari penelitian ini adalah 

cara pelaku mencoba memanfaatkan media sosial untuk mempromosikan produk 

halal dan sejauh mana mereka mempertahankan prinsip kejujuran dan keadilan 

dalam konteks pemasaran digital. Metodologi yang diterapkan adalah studi kualitatif 

dengan pendekatan deskriptif melalui analisis konten video TikTok yang 

berhubungan dengan produk halal. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun 

ada usaha untuk mematuhi prinsip-prinsip syariah, sebagian besar pelaku usaha lebih 

mengutamakan keuntungan finansial tanpa mempertimbangkan nilai-nilai etika 

mailto:112muzanni@gmail.com
mailto:busrysihhat@gmail.com
mailto:sela78001@gmail.com
mailto:luqyhakim16@gmail.com


 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       15 

Islam secara komprehensif. Penelitian ini pun menemukan bahwa penggunaan 

influencer Muslim berpotensi meningkatkan kepercayaan konsumen, namun juga 

menawarkan tantangan terkait integritas informasi yang disampaikan. Temuan ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan pemasaran syariah 

dalam konteks platform digital.  

 
Kata Kunci : Maqasyid Syariah, Kontemporer, Jasser Auda, Ekonomi Islam 

Accepted: 
9 July 2024 

Reviewed: 
1 May 2025 

Published: 
20 November 2025 

 

A. Pendahuluan  

Maqasid al-shariah adalah tujuan, maksud, atau cita-cita yang ingin dicapai oleh 

hukum Islam. Secara harfiah, "maqasid" berarti tujuan atau maksud, dan "syariah" 

berarti jalan atau hukum Islam. Dengan demikian, maqasid al-shariah adalah tujuan 

utama dari penetapan hukum-hukum Islam yang bertujuan untuk membawa 

kesejahteraan dan kebaikan bagi umat manusia. (Huda & Rohman, 2023). Pemikiran 

maqasid al-shariah berawal dari kegelisahan Jasser Auda terhadap ushul al-Fiqh 

tradisional. Pertama, Ushul al-Fiqh cenderung tekstual dan mengabaikan tujuan 

teks. Pembacaan literal dan tekstual ini adalah akibat dari terlalu fokusnya ulama 

ushul al-Fiqh pada aspek bahasa. Hal ini dianggap bermasalah karena pendekatan 

linguistik sering kali melupakan maksud inti dan tujuan syariah itu sendiri.  

Penelitian ini dianggap penting untuk memahami maqasid syariah dalam 

konteks kontemporer karena beberapa alasan. Pertama, beberapa teori ushul al-fiqh 

cenderung mengarah pada logika biner dan dikotomis, seperti pembagian antara 

qat’i dan dhanni, ‘am dan khas, serta mutlaq dan muqayyad. Menurut ulama 

tradisional, kategori ini penting dalam istinbath hukum, terutama ketika ada 

kontradiksi dalil. Jika ada kontradiksi, dalil qat’i lebih didahulukan daripada dalil 

dhanni, dalil khas lebih diutamakan dibanding dalil ‘am, dan dalil muqayyad lebih 

diutamakan dibanding dalil mutlaq. Namun, Jasser Auda berpendapat bahwa 

memahami dalil berdasarkan kategori ini mengabaikan tujuan teks yang dianggap 

kontradiktif, di mana kedua dalil sebenarnya memiliki tujuan berbeda dan berada 

dalam konteks yang berbeda pula. Oleh karena itu, keduanya bisa diamalkan selama 

tujuan dan konteksnya masih sama.  

Kedua, analisis ushul al-Fiqh bersifat reduksionis dan atomistik, bukan holistik 

dan komprehensif. Analisis parsial ini berasal dari pengaruh kuat logika kausalitas 

dalam ushul al-Fiqh, yang menyebabkan para ahli ushul cenderung mengandalkan 



 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       16 

satu dalil untuk menyelesaikan kasus tanpa mempertimbangkan dalil lain yang 

relevan (Hengki Ferdiansyah, 2018)  

Penelitian sebelumnya banyak membahas kecendrungan pada teori Maqasyid 

Klasik. Maka penelitian ini untuk mengungkap Maqasyid syariah yang kontemporer 

sesuai dengan kebutuhan hukum masyarakat pada saat ini dengan megenali teori-

teori Jasser Auda.  

 

B. Metode Penelitian 

Jenis penelitian  disini penulis menggunakan kajian kualitatif dengan 

pendekatan deskriptif yang temuan-temuanya tidak di peroleh dengan melalui 

prosedur statistik atau bentuk hitungan lainya(Arif, 2023). Dalam penelitian ini, 

penulis menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode Studi Literatur atau 

Studi Kepustakaan (Library Research), menghasilkan data deskriptif berupa kata-

kata tulisan atau lisan dari orang dan perilaku yang dapat diamati  (Creswell, 2009). 

Sumber data utama penelitian ini adalah teks yang membahas maqasyid syariah 

Jasser Auda. 

Teknik pengumpulan data melibatkan studi dokumen dari teks keagamaan 

dan literatur yang membahas maqasyid syariah Jasser Auda. Proses analisis data 

akan menggunakan analisis konten kualitatif dengan fokus pada identifikasi pola, 

tema, dan konsep-konsep utama terkait Pemikiran Jasser Auda Dalam Memahami 

maqasyid syariah Klasik Menuju maqasyid syariah Kontenporer. Hasil analisis akan 

diinterpretasikan dengan merujuk pada kerangka teoritis ekonomi Islam dan 

prinsip-prinsip distribusi yang adil. Dengan metode ini, penelitian ini bertujuan 

untuk memberikan pemahaman holistik Pemikiran Jasser Auda Dalam Memahami 

maqasyid syariah Klasik Menuju maqasyid syariah Kontenporer. 

 

C. Hasil dan Pembahasan  

1. Pengertian Maqasyid Syariah 

Secara terminologi, makna maqasyid al-syariah telah berkembang dari yang 

paling sederhana hingga yang lebih menyeluruh. Sebelum Shatibi, di kalangan ulama 

klasik belum ditemukan definisi maqasyid al-syariah yang komprehensif. Definisi 

yang ada cenderung mengarah pada pemaknaan bahasa. Beberapa tokoh 

memberikan pandangan berbeda tentang Maqasid Syariah: Al-Bannani 

memaknainya sebagai tujuan-tujuan hukum, Al-Samarqandi menyamakannya 

dengan makna-makna hukum, sementara Al-Ghazali, Al-Amidi, dan Ibn al-Hajib 

memaknainya sebagai pencapaian manfaat dan penolakan mafsadat. (Muhammad 

Solikhudin, 2022). 



 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       17 

Makna-makna tersebut menunjukkan korelasi erat antara maqasid al-syariah 

dengan hikmah, illat, tujuan (niat), dan kemaslahatan. Maqasyid al-syariah 

bertujuan mencapai kemaslahatan umat dan menolak kemudharatan melalui 

penetapan hukum dalam Islam, agar tercipta kemaslahatan dalam pemeliharaan 

tujuan syariat. Maqasyid al-syariah telah ada sejak diturunkannya nash Al-Qur'an 

dan hadis. Tokoh-tokoh Muslim seperti Abd. Wahab Khallaf dan Wahbah Zuhaili 

berpendapat bahwa nash tidak bisa dipahami dengan benar kecuali oleh orang yang 

memahami maqasyid syariah dan tujuan hukumnya. Jamal al-Din 'Atiyyah 

sependapat dengan Zuhaili, menyatakan bahwa setelah pembentukan mazhab, tidak 

ada lagi mujtahid mutlak, melainkan lebih mengedepankan penyiapan mujtahid 

spesialis di bidang syariah atau bidang tertentu seperti ekonomi, medis, dan lain-

lain, (Al-Zuhaili, 1996). 

2. Biografi Jasser Auda 

Jasser Auda lahir di Kairo, Mesir, pada tahun 1966. Ia memulai pendidikannya 

di Masjid Al Azhar sejak muda dan menghabiskan sekitar 10 tahun di sana dari 

tahun 1983 hingga 1992. Auda meraih gelar sarjana teknik dari Universitas Kairo 

pada tahun 1998, dan gelar B.A. dalam Studi Islam dari Islamic American University 

di Amerika Serikat pada tahun 2001. Ia melanjutkan pendidikannya dengan meraih 

gelar magister Fiqh dari Universitas Amerika di Michigan, dengan fokus pada kajian 

Maqasyid syariah. Setelah menyelesaikan gelar magister, Auda pindah ke Kanada 

untuk menempuh studi Ph.D. di Universitas Waterloo, dengan fokus pada model 

sistem berpikir yang dikembangkan oleh Bartanlanffy dan Lazlo, yang dapat 

diterapkan dalam berbagai disiplin ilmu seperti fisika, administrasi, manajemen, 

dan hukum Islam. Auda kemudian meraih gelar Ph.D. kedua di Universitas Wales, 

Inggris, pada tahun 2008 dengan spesialisasi dalam Filsafat Hukum Islam. 

Auda mendirikan Maqasyid Research Center dan memimpin Institut Maqasyid 

Global, sebuah kelompok pemikir yang terdaftar di Amerika, Inggris, Malaysia, dan 

Indonesia. Ia juga pernah menjadi anggota Dewan Fiqih Amerika Utara, Dewan 

Fatwa Eropa, serta menjadi profesor di beberapa universitas dunia, termasuk 

Universitas Amerika Sharjah di Uni Emirat Arab, Universitas Bahrain, dan 

Universitas Qatar. Auda juga telah menulis lebih dari 25 buku dalam bahasa Arab 

dan Inggris. 

Beberapa karya monumental yang ditulisnya antara lain: 

a. "Maqasid Al-Shariah: A Beginner's Guide" - Buku ini memberikan pengenalan 

tentang konsep maqasid al-shariah dan cara penerapannya dalam kehidupan 

sehari-hari. 

b. "Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach" - Dalam 

buku ini, Auda membahas pendekatan sistem untuk memahami Maqasid Al-



 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       18 

Shariah dan bagaimana pendekatan ini bisa memberikan perspektif baru dalam 

hukum Islam. 

c. "A Journey to God: Reflections on Islamic Belief, Worship, and Jurisprudence" - 

Buku ini berisi refleksi tentang keyakinan Islam, ibadah, dan yurisprudensi, 

dengan fokus pada cara memahami dan mengaplikasikan ajaran Islam dalam 

kehidupan sehari-hari. 

d. "Between Maqasid and Revelation: Ibn Ashur’s Insights" - Buku ini 

mengeksplorasi pandangan Ibn Ashur tentang Maqasid Al-Shariah dan 

relevansinya dalam konteks modern. 

e. "Reclaiming the Islamic Tradition: Modern Interpretations of the Classical 

Heritage" - Buku ini membahas interpretasi modern dari warisan klasik Islam 

dan cara penerapannya dalam konteks kontemporer. 

3. Maqasyid Syariah Jasser Auda 

Pemikiran Jasser Auda dalam merevisi konsep Maqasyid al-syariah sebagai 

filsafat hukum Islam didasari oleh pandangannya bahwa pendekatan klasik 

terhadap Maqasyid al-syariah, seperti yang diushulkan oleh ulama terdahulu seperti 

as-Syatibi dan lainnya, tidak lagi relevan dengan kondisi zaman yang terus 

berkembang. Menurutnya, perlu adanya reorientasi dan revisi terhadap konsep 

tersebut. Auda berpendapat bahwa Maqasyid al-syariah versi klasik cenderung tidak 

holistik, lebih menekankan aspek literal daripada moral, bersifat satu dimensi 

daripada multi dimensi, serta cenderung dekonstruktif daripada rekonstruktif 

(Auda, 2022).  

Anggapan  Jasser  Auda  tersebut tentunya bukan hanya sekedar anggapan 

yang tidak beralasan. Adapun  alasan  ketidak  relevanan Maqasyid al-syariah klasik  

tersebut, menurut Jasser Auda dapat dilihat dari beberapa aspek diantaranya: 

a. Ruang   lingkup maqasyid klasik adalah keseluruhan hukum Islam, namun  

mereka  gagal  memasukkan tujuan khusus untuk keputusan tunggal atau  

kelompok  skrip  yang  mencakup  topik  atau bab fiqh tertentu 

b. Maqasyid klasik   cenderung   bersifat   individu   dan   kurang   bersifat 

masyarakat, kemanusian dan umum 

c. Maqasyid klasik   tidak   memuat   kebanyakan   nilai-nilai   dasar   dan universal 

seperti prinsip keadilan dan kebebasan 

d. Maqasyid klasik disimpulkan dari mempelajari literatur fiqh dan bukan sumber 

aslinya 

Menurut Auda, maqasyid al-syariah klasik yang lebih bersifat individual, 

seperti perlindungan (protection) dan pelestarian (preservation), perlu 

direorientasikan menjadi Maqasyid yang lebih bersifat nilai universal, 

kemasyarakatan, dan kemanusiaan (hak asasi manusia dan kebebasan). Reorientasi 



 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       19 

inilah yang membedakan pemikiran Auda dari pemikiran ulama ushul fiqih 

terdahulu (Fikri, 2021). Dalam penerapan teori sistem sebagai pendekatan dalam 

hukum Islam, Jasser Auda membentuk seperangkat fitur yaitu sifat kognitif, 

keutuhan, keterbukaan, hierarki yang saling terkait, multidimensionalitas, dan 

tujuan (Auda, 2022).  

a. Watak Kognitif (Cognitive Nature)  

Manusia dengan rasionalnya atau akalnya dapat membedakan antara syariah 

dan fikih secara jelas yang selanjutnya berdampak pada ketiadaan pendapat fikih 

praktis yang diklaim sebagai pengetahuan ilahi (Muhammad Solikhudin, 2022). 

Maksud dari sifat kognitif adalah watak pengetahuan yang membangun sistem 

hukum Islam. Hukum Islam ditetapkan berdasarkan pengetahuan seorang faqih 

terhadap teks-teks yang menjadi sumber rujukan hukum. Untuk memeriksa 

validitas semua kognisi (pengetahuan tentang teks), Auda menekankan pentingnya 

memisahkan teks (al-Qur’an dan as-Sunnah) dari pemahaman orang terhadap teks 

tersebut. Harus dibedakan antara syariah, fiqh, dan fatwa.  

1) Syariah: Wahyu yang diturunkan kepada nabi Muhammad Saw. Syariah inilah 

yang menjadi risalah dan tujuan wahyu yang harus direalisasikan di tengah 

kehidupan. Di sini, secara sederhana syariah berarti al-Qur’an dan sunnah nabi.  

2) Fiqh : Koleksi dalam jumlah besar, pendapat hukum yang diberikan oleh ahli 

hukum Islam dari berbagai mazhab, berkenaan dengan aplikasi Syariah pada 

berbagai aplikasi kehidupan nyata sepanjang 14 abad terakhit 

3) Fatwa : penerapan syariah dan fiqh di tengah realitas kehidupan umat Islam 

saat ini. 

Dengan pemahaman seperti itu, syariah Islam merupakan wahyu (al-Qur’an 

dan Sunnah) yang sempurna, dan kesempurnaan syariah bergantung pada 

upayanya yang selalu berkesinambungan untuk menyesuaikan diri dengan kondisi 

masyarakat serta mengarahkan manusia pada esensi kemanusiaan dan semangat 

kehidupan. Di sini, syariah sebagai wahyu harus dibedakan dari hasil pemikiran 

tentang syariah atau interpretasi terhadap wahyu. Syariah Islam tidak mencakup 

semua hukum agama, aturan ibadah, legislasi hukum, pendapat para ahli fiqh, 

mufassir, pandangan para komentator, atau ajaran tokoh agama. Fiqh adalah hasil 

usaha seorang ahli fiqh yang timbul dari pemikiran dan ijtihad, berlandaskan al-

Qur’an dan Sunnah, untuk mencari makna yang dimaksud. Fiqh adalah proses 

kognitif dan pemahaman manusiawi yang dapat salah dalam menafsirkan maksud 

Tuhan dan memerlukan keahlian pengetahuan. Menurut Jasser Auda, contoh 

konkret dari kesalahpahaman ini adalah anggapan bahwa ijmak dalam hukum Islam 

disetarakan dengan teks utama (al-Qur’an dan Sunnah). Ijmak sebenarnya bukanlah 

sumber hukum Islam, melainkan keputusan kolektif yang melibatkan banyak pihak; 



 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       20 

sebuah mekanisme konsultasi yang terbatas pada kalangan elit dan bersifat 

eksklusif. 

b. Kemenyeluruhan (Wholeness)  

Fitur sistem wholeness atau kemenyeluruhan berarti bahwa dalam teori 

sistem, setiap hubungan sebab akibat adalah bagian dari keseluruhan. Secara 

teologis dan logis, tingkat kehujjahan atau validitas dalil holistik (kulli) dianggap 

sebagai bagian penting dari ushul fiqh, dan para faqih memberi prioritas pada dalil 

tersebut di atas dalil tunggal atau parsial. Pemikiran yang sistematik dan holistik 

dalam ushul fiqh, jika dikembangkan, akan sangat berguna bagi filsafat hukum Islam. 

Pendekatan holistik juga bermanfaat bagi filsafat teologi Islam, karena 

memungkinkan pengembangan dari bahasa sebab akibat menuju bahasa yang lebih 

sistematis dan menyeluruh. Pemikiran yang menyeluruh dan tersistem ini akan 

sangat berguna bagi ilmu kalam dalam Islam. 

Dengan fitur wholeness ini mencoba membenahi kelemahan ushul fiqh klasik 

yang menggunakan pendekan reduksionis dan atomistik. Karana pada pendekatan 

ini merupakan pendekatan yang hanya melihat satu nash saja dalam penyelesaian 

suatu kasus. Pendekatan ini menghiraukan nash-nash lain yang masih berkaitan 

dengan kasus tersebut (Auda, 2015). Jasser Auda menawarkan prinsip holisme atau 

pentingnya memandang sesuatu sebagai sebuah "sistem", yang harus dipahami 

secara menyeluruh. Baginya, pendekatan sistem ini memainkan peran penting 

dalam pembaruan kontemporer. Menurut Auda, membaca sesuatu secara 

keseluruhan (utuh) daripada secara terpisah per bagian sangatlah penting. Hal ini 

karena setiap bagian saling berkaitan dan memiliki sebab-akibat atau kausalitas, 

sehingga tidak boleh diinterpretasikan secara parsial. Auda mengargumentasikan 

bahwa prinsip dan cara berpikir holistik atau menyeluruh dalam ushul fiqh sangat 

penting karena berkontribusi pada pembaruan kontemporer. 

c. Keterbukaan (Openness) 

Jasser Auda mengungkapkan bahwa sistem hukum Islam adalah sistem 

terbuka. Di zaman yang terus berkembang ini, serta dengan kemajuan teknologi, 

umat Islam seharusnya mampu bersaing dan terus berkembang, namun tetap 

mematuhi aturan yang sesuai dengan ajaran Islam. Auda menekankan bahwa 

keberadaan "openness" atau keterbukaan sangat penting. Menurutnya, jika ada 

argumen yang menyatakan bahwa pintu ijtihad harus ditutup, hal ini dapat 

menyebabkan hukum Islam menjadi statis. Padahal, ijtihad merupakan elemen 

penting dalam fiqh, dan para ahli hukum memiliki kemampuan untuk 

mengembangkan mekanisme dan metode tertentu dalam menanggapi 

permasalahan baru (Sufyan, 2016). Seperti yang di lontarkan mayoritas mazhab fiqh 

semuanya setuju atas argumen bahwasanya ijtihad adalah sebuah keharusan 



 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       21 

hukum Islam, sebab nash memiliki sifat khusus dan terbatas, sementara itu 

peristiwa tidak terbatas (Muhammad Solikhudin, 2022). Seperti semua hal baik 

transaksi dan hukum yang sedang sedang di peraktekkan pada saat ini tidak 

semuanya ada dalam nash maka diperlukanlah Ijtihad para ulama. 

Keterbukaan memiliki fungsi berupa memperdalam cakupan ‘urf/ kebiasaan. 

Dahulu, ‘urf bermaksud sebagai akomodasi adat kebiasaan yang mempunyai 

perbedaan dengan Arab. Saat itu, prioritasnya adalah pada waktu, tempat, dan 

wilayah. Namun, saat ini ‘urf diproritaskan pada pandangan dunia serta wawasan 

keilmuan faqih. Dengan demikian, berdampak pada hukum Islam yakni 

berkurangnya literalisme, dan juga membuka peluang masuknya ilmu-ilmu sosial, 

budaya bahkan ilmu alam. Keterbukaan dalam hukum Islam juga bisa membuka 

pembaruan diri terhadap ilmu lain, misalnya adalah ilmu filsafat, yang mana akan 

membentuk faqih menjadi seorang yang kompeten.  

Keterbukaan menjadi salah satur fitur yang berguna dalam mengembangkan 

serta menganalisa sistem maupun sub sistem ushul fiqh dengan kritis. Sebab 

berhadapan dengan penomena baru pandangan dunia semakin harus memiliki daya 

kualitas (kompeten) yakni dibangun atas dasar ilmiah agar hukum Islam diberikan 

klenturan dalam menghadapi beberapa kondisi yang cepat berubah. 

d. Hierarki yang Saling Mempengaruhi (Interrelated Hierarchy)  

Jasser Auda yang berpendapat bahwa maqashid syariah adalah tujuan yang 

memperhadakan antar satu aliran dalam fiqh dan aliran lainnya. Disitu terbentuklah 

wilayah titik temu antara sesama aliran fiqh yang hadir. Maka, melakukan 

pendekatan hukum Islam melalui metode maqasid merupakan cara yang lebih aman 

agar tidak terlalu panatik pada satu nash saja atau pendapat tertentu. Akan tetapi 

berpedoman pada prinsip umum yang bisa mempersatukan satu muslim dengan 

muslim lain, sehingga umat Islam dianggap memiliki kemampuan dalam problem 

solving yang selama ini menjadi tantangan Bersama (Auda, 2022). 

Ciri dari suatu sistem yakni mempunyai struktur hierarki. Suatu sistem 

terbentuk dari sub-sub yang lebih kecil (terletak di bawah). Jalinan interrelasi 

menjadi penentu tercapainya sebuah tujuan dan fungsi. Upaya dalam pembagian 

sistem yang utuh menjadi bagian yang lebih kecil termasuk dalam proses memilah 

perbedaan dan persamaan berbagai bagian (Ambulani et al., 2024). Bagian terkecil 

menjadi representasi dari bagian yang besar, begitu juga sebaliknya. Interrelated 

hierarchy memperbaiki dua dimensi maqasyid syariah. Pertama yakni memperbaiki 

jangkauan maqasyid. Fitur interrelated hierarchy, secara hierarki memiliki 

klasifikasi maqasyid diantaranya adalah maqasyid umum yang menelaah seluruh 

bagian hukum Islam, selanjutnya maqasyid khusus yang menelaah seluruh isi bab 



 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       22 

dari hukum Islam tertentu, dan maqasyid partikular yaitu turunan suatu nash atau 

hukum tertentu. 

Melakukan analisa dengan cara hierarki merupakan suatu pendekatan yang 

lumrah dari metode yang sistematis dan dekomposisi (Kurniawati & Astuti, 2019). 

kajian ini condong pada teori kategorisasi dalam ilmu kognisi. Kategorisasi yang 

dimaksud adalah menyusun entitas-entitas yang terpisah menjadi satu grup atau 

berdasar pada kategori yang sama. Hal ini termasuk aktivitas kognitif yang paling 

mendasar, yakni manusia memahami informasi yang ia terima, selanjutnya 

membuat generalisasi serta prediksi, pemberian nama dan penilaian item-item 

maupun ide-ide. 

Prinsip ini beliau gunakan dalam rangka mengkritisi kritisi asal pemikiran 

binary opposition dalam hukum Islam. Menurut beliau dualitas pada qath’i dan 

dhanni telah mendominasi dalam metodologi penetapan hukum Islam, selanjutnya 

muncullah istilah qath’iyyu al-dilalah, qath’iyyu as-subut, qath’iyyu al-manthiq. 

Perinsip binary opposition menurut beliau harus dihilangkan agar terhindar dari 

mereduksi metodelogis, serta menengahi beberapa dalil yang terdapat unsur 

menentang dengan mengutamakan aspek maqasid atau tujuan utama hukum. 

Contohnya adalah perbedaan dalil dalam sunnah tentang ibadah yang muncul 

sehendaknya dipandang melalui sisi maqasyid li taysir, perbedaan dalam hadis yang 

berhubungan dengan ‘urf harus dilihat dari maqasid dari universality of law serta 

keberadaan nash sehendaknya dilihat sebagai penetapan hukum yang bersifat 

gradual (Mufid, 2018). 

e. Multi Dimensionality 

Maqasyid syariah atau tujuan-tujuan syariah, adalah konsep dalam hukum 

Islam yang menekankan maksud atau tujuan di balik hukum-hukum Islam. Jasser 

Auda, seorang sarjana kontemporer yang terkenal dalam pembahasan konsep ini, 

dikenal karena memperkenalkan pendekatan multi-dimensional dalam 

pemahaman Maqasyid syariah (Junaidi, 2022). Dalam karyanya, Auda menguraikan 

beberapa dimensi utama sebagai berikut: Dimensi Kognitif: Menekankan 

pentingnya niat dan tujuan di balik setiap tindakan atau hukum. Ini melibatkan 

pemahaman mendalam mengenai alasan mengapa suatu hukum atau tindakan 

diterapkan dalam Islam. Dimensi Sistemik: Memandang syariah sebagai sistem yang 

dinamis dan interaktif, bukan sekadar kumpulan hukum yang statis. Hal ini berarti 

hukum-hukum syariah harus dipahami dalam konteks sosial, ekonomi, dan politik 

yang lebih luas. Dimensi Aksiologis: Berkaitan dengan nilai-nilai dan prinsip-prinsip 

yang mendasari hukum Islam, seperti keadilan, kesejahteraan, dan kebijaksanaan. 

Ini menuntut ulama dan pembuat kebijakan untuk mempertimbangkan nilai-nilai 

ini dalam implementasi hukum. Dimensi Tujuan dan Sarana: 



 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       23 

 Memisahkan antara tujuan akhir syariah (maqasyid) dan sarana atau metode 

yang digunakan untuk mencapai tujuan tersebut. Ini memberikan fleksibilitas dalam 

metode selama tujuan tetap sesuai dengan maqasid. Dimensi Universalitas dan 

Kontekstualitas: Mengakui bahwa meskipun maqasid al-Shariah memiliki prinsip-

prinsip universal, penerapannya harus mempertimbangkan konteks lokal dan 

situasi khusus. Dimensi Intelektual dan Spiritual: Mengintegrasikan aspek 

intelektual dan spiritual dalam memahami dan menerapkan syariah ini berarti 

bahwa pembelajaran dan praktik hukum Islam harus memperkuat hubungan 

spiritual individu dengan Tuhan (Amin & Agustar, 2023). 
f. Kebermaksudan (Purposefulness)  

Kebermaksudan atau tujuan (purpose and goal) merupakan fitur umum 

dalam teori sistem. Gharajedaghi memandang bahwa sebuah sistem harus memiliki 

tujuan atau kebermaksudan. Ketika sistem tersebut mencapai hasil yang sama 

dengan cara yang berbeda dalam lingkungan yang sama, atau hasil yang berbeda 

dalam lingkungan yang sama atau berbeda, maka itu menunjukkan fitur 

kebermaksudan sistem. Fitur ini diterapkan pada sumber-sumber primer seperti al-

Qur'an dan Hadist, serta sumber-sumber rasional seperti qiyas, istihsan, dan 

sebagainya.  Dalam konteks penggalian maqasyid al-shariah, referensi utama adalah 

nash (al-Qur'an dan Hadist), bukan pendapat atau pemikiran para ahli hukum 

(Mu’adzah, 2022). Oleh karena itu, dalam menerjemahkan Maqasyid ke dalam 

praktek hukum, penting untuk menjadikan maqasid sebagai ukuran validitas setiap 

ijtihad, tanpa terkait dengan preferensi atau mazhab tertentu.  

Tujuan dari ditetapkannya hukum Islam harus merujuk pada nilai maslahat 

masyarakat sekitarnya (Gumanti, 2018). Jasser Auda menempatkan Maqasyid 

syariah sebagai prinsip mendasar dan metodologi fundamental dalam reformasi 

hukum Islam kontemporer yang dia gunakan. Mengingat efektivitas suatu sistem 

diukur berdasarkan tingkat pencapaian tujuannya, maka efektivitas sistem hukum 

Islam dinilai berdasarkan tingkat pencapaian maqasyid syariah-nya. Dengan kata 

lain, sejauh mana tingkat problem solving-nya terhadap permasalahan tertentu: 

apakah lebih efektif, lebih berdaya guna, dan lebih membawa manfaat yang besar 

bagi umat dan kemanusiaan. 

4. Konsep Maqasyid Syariah Kontemporer oleh Jasser Auda  

Pendekatan sistem terhadap teori-teori hukum Islam merupakan suatu 

pendekatan yang digunakan dalam rangka menjawab pertanyaan-pertanyaan 

mendasar dalam ushul fikih dan menjawab peran Maqasyid syariah dalam 

menyelesaikan persoalan yang ada. Pendekatan sistem adalah sebuah pendekatan 

yang holistik dimana entitas apa pun dipandang sebagai suatu kesatuan sistem yang 

terdiri dari sejumlah subsistem yang saling berinteraksi satu sama lain maupun 



 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       24 

berinteraksi dengan lingkungan luar (Sahrul Siddik 2017). Pendekatan sistem yang 

digunakan meliputi:  

Menuju validasi seluruh kognisi merupakan pendekatan dengan mengaskan 

bahwa ijtihad tidak boleh digambarkan sebagai perintah Tuhan, walaupun ijtihad 

tersebut berdasarkan ijma maupun qiyas, sebab ijtihad diperoleh melalui asumi-

asumsi para mujtahid ketika mengkaji nash. Sehingga akan ada perbedaan dalam 

menafsirkan nash, akan tetapi menurut Musawibah pendapat-pendapat hukum 

yang berbeda seberapapun tingkat kontradiksinya semuanya adalah ungkapan 

valid dan dibenarkan. Menuju holisme yaitu terealisasinya fitur kemenyeluruhan 

dalam hukum Islam dengan menelusuri dampak pemikiran yuridis yang didasarkan 

pada prinsip sebab-akibat (kausalitas), di mana sebuah hukum dianggap memiliki 

satu sebab atau illat berbentuk satu nash. Menuju keterbukaan dan pembaruan diri 

merupakan suatu hal yang harus terpelihara dalam sebuah sistem agar tetap hidup. 

Sebuah keterbukaan dan pembaruan diri yang diharapkan dalam hukum Islam 

dapat diperoleh dengan dua mekasnisme yaitu perubahan hukum dengan 

pandangan dunia atau watak kognitif seorang fakih dan keterbukaan filosofis 

(Sahrul Siddik, 2017). Menuju ushul fikih multidimensional merupakan fitur pokok 

sistem dan sesuatu yang lebih realistik dan sebagai cara berpikir yang lebih 

terkoneksi dengan hidup keseharian. Di sisi lain multidimensional yang 

dikombinasikan dengan maqasyid dapat menawarrkan solusi teoritis terhadap 

dilema dalil-dali yang bertentangan. Menuju kebermaksudan merupakan bagian 

terpenting dimana maqasyid diletakkan sebagai fitur pokok pendekatan sistem, 

yang menjadi pengikat umum di kalangan seluruh pendekatan/fitur lainnya yang 

meliputi kognisi, holisme, keterbukaan, hierarki, saling bergantung dan 

multidimenionalisme guna mencapai pengembangan dan reformasi dalam hukum 

Islam. 

5. Reorientasi Maqasyid al-syariah Dari Perspektif Klasik Menuju Perspektif 

Kontemporer  

Reorientasi maqasyid al-syari’ah klasik menuju maqasyid syariah 

kontemporer menurut Jasser Auda yaitu adanya perubahan dari , Maqasyid al-

syariah klasik yang bersifat “protection” (perlindungan) dan “preservation” 

(pelestarian) menuju maqasyid al-syari’ah yang bersifat “development” 

(pengembangan) dan “right” (kebebasan) sebagai berikut: (Triyawan et al., 2022). 

Jasser Auda tidak menghilangkan maqasyid klasik hanya saja beliau 

mengembangkan Maqasyid klasik dengan menyesuaikan kebutuhan masyarakat 

yang terus berkembang dengan berbagai perkembangan dinamika permasalahan 

hukum ini beliau menganggap masih belum banyak dibahas pada Maqasyid klasik. 



 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       25 

Dari inilah beliau mengembangkan maqasyid syariah Klasik pada maqasyid 

kontemporer seperti pada tabel berikut. 

Tabel.1 Reorientasi Maqasyid al-syariahDari Perspektif Klasik Menuju 

Perspektif Kontemporer 

Makna Klasik Makna Kontemporer 

Hifdzu al-Diin (Menjaga 

Agama) 

Memberikan kebebasan dan 

penghormatan pada 

keyakinan 

Hifdzu al-Nafs (Menjaga Jiwa) Menjadi Perlindungan HAM 

dan Martabat manusia 

Hifdzu al-Aql (Menjaga Akal) Menjadi Pengembangan Pola 

fikir dan Penelitian Ilmiah 

Hifdzu al-Nasl (Menjaga 

Keturunan) 

Menjadi Kepedulian dan 

Pengembangan peran 

Institusi Keluarga 

Hifdzu al-Maal (Menjaga 

Harta) 

Menjadi Pengembangan 

Ekonomi dan Pemerataan 

tingkat kesejahteraan 

Dengan penejelasan tabel diatas Jasser Auda melakukan perkmbangan dari 

maqasyid syariah kelasik menuju maqasid kontemporer. Pengembangan maqasyid 

tersebut oleh Auda tidak terlepas dari latar belakang pemikirannya yang 

menganggap bahwa kondisi kemanusiaan umat Islam saat ini sangat 

memprihatinkan dengan pengambilan hukum-hukum klasik sehingga memerlukan 

adanya pengembangan manusia sebagai tujuan utama dari maqasyid itu sendiri 

(Rosidin, 2016). 

Jika maqasyid klasik lebih bersifat usaha pencegahan, makamMaqasyid 

kontemporer Jasser Auda lebih berfokus pada pengembangan dan pemberian 

perlindungan terhadap hak asasi manusia, sesuai dengan kebutuhan dan 

permasalahan yang dihadapi umat Islam saat ini. Maqasyid klasik cenderung 

bersifat individual, sementara maqasyid kontemporer lebih menekankan aspek 

sosial kemasyarakatan. Hal ini disebabkan karena upaya pencegahan dalam hukum 

tidak akan efektif jika sumber daya manusianya tidak dikembangkan. Terlebih lagi, 

di era modern saat ini, dengan perkembangan teknologi dan informasi yang 

mengaburkan batas wilayah, mempengaruhi kehidupan sosial dan budaya umat 

manusia. Jasser Auda tidak menghilangkan atau menyalahkan maqasyid syariah 

klasik, melainkan mengembangkannya untuk menyesuaikan dengan perkembangan 

zaman yang membuat kebutuhan manusia terus meningkat. Hukum yang dulunya 



 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       26 

cukup untuk kebutuhan terbatas kini harus memenuhi kebutuhan yang tidak 

terbatas, tanpa melanggar prinsip-prinsip Islam yang telah ditetapkan. Auda 

tampaknya menerapkan konsep ushuliyah dalam Ilmu Fiqh, yang sudah dikenal luas 

oleh umat Islam. 

“Mengambil (pemikiran) yang baru yang lebih baik namun tetap menjaga 

(pemikiran) terdahulu yang baik” (Al-Mahmud, 2008). 

Generasi baru kita mendapat kesan bahwa semua ajaran, perintah, dan 

larangan Islam yang ada di umat hanya bertujuan untuk memicu perselisihan. Jasser 

Auda tidak menolak atau mengabaikan maqasyid al-syariah klasik, tetapi ia 

mengkritisi dan kemudian mengembangkan menjadi maqasyid kontemporer yang 

lebih universal, holistik, humanis dan sistematis yang esensinya sebenarnya 

memuat maqasyid klasik namun dia lebih mengedepankan aspek kontemporer yang 

dianggapnya lebih baik (Triyawan et al., 2022). 

 

D. Simpulan   

Jasser Auda telah mengembangkan konsep pemahaman maqasid Shariah 

secara signifikan. Sebagai contoh, konsep hifzh al-dîn (perlindungan agama) 

diperluas untuk mencakup menjaga, melindungi, dan menghormati kebebasan 

beragama dan keyakinan. Hifzh ‘aql (perlindungan akal) dikembangkan untuk 

mengoptimalkan perkembangan pemikiran, penelitian ilmiah, perjalanan pencarian 

ilmu, mengurangi ketergantungan buta terhadap otoritas, serta menghargai usaha 

dan penemuan ilmiah. Hifzh irdhi (perlindungan kehormatan) diperluas untuk 

melindungi martabat dan harkat manusia, serta mempertahankan hak-hak asasi 

manusia. Hifzh mâl (perlindungan harta) ditingkatkan untuk meningkatkan 

kepedulian sosial, memajukan ekonomi, meningkatkan kesejahteraan manusia, 

mengurangi disparitas sosial-ekonomi, bahkan menghapus perbedaan kelas. 

Selain itu, Auda juga mengusulkan pendekatan sistem dalam 

mengembangkan pemahaman maqasyid syariah, yang mencakup sifat kognitif, 

keterkaitan, keutuhan, keterbukaan, multidimensionalitas, dan tujuan. Sementara 

pemahaman tradisional maqasyid syariah menekankan pada perlindungan dan 

pemeliharaan, pendekatan baru yang diajukan oleh Jasser Auda lebih 

menitikberatkan pada pengembangan dan penghormatan terhadap hak-hak 

individu serta kemajuan sosial dan ekonomi umat manusia. 

 

Daftar Rujukan  
Al-Mahmud, A. K. (2008). The Ethics of Disagreement in Islam. Bangladesh Journal 

of Integrated Thoughts, 4(5). 
Al-Zuhaili, W. (1996). Usul al-fiqh al-Islami. Dar Fikr. 



 
Busri, Selamet & Luqman 
 

NATUJA : Volume 5 Nomor 1, 2025       27 

Ambulani, N., Pujiono, D., Pratomo, J. C., Sari, E. R., Rahayu, A., Pamungkas, B. A., Sutia, 
D., Dalail, F. A., Muhtar, V., & Alansory, A. A. (2024). Tradisi Teori Organisasi dan 
Praktek Manajemen: Tradisi Klasik hingga Era Teknologi 5.0. PT. Sonpedia 
Publishing Indonesia. 

Amin, M. S., & Agustar, A. (2023). COMPARATIVE STUDY OF THEORY MAQASID AL-
SHARI’AH MEMORIAL AHMAD AL-RAYSUNI DAN JASSER AUDA. Jurnal Ilmiah 
Ahwal Syakhshiyyah (JAS), 5(1), 18–48. 

Arif, M. S. (2023). DASAR HUKUM DAN METODOLOGI PENGEMBANGAN EKONOMI 
SYARIAH. Ekonomi Syariah, 6(2656-968x,), 18–30. 

Auda, J. (2015). Membumikan hukum islam melalui maqasid syariah. Bandung: PT 
Mizan Pustaka, 32–35. 

Auda, J. (2022). Maqasid Al-Shari’ah as philosophy of Islamic law. International 
Institute of Islamic Thought (IIIT). 

Creswell, J. W. (2009). THIRD EDITION RESEARCH DESIGN Qualitative, Quantitative, 
and Mixed Methods Approaches JOHN. 

Fikri, R. (2021). Teori Naskh Al-Qur’an Kontemporer: Studi Pemikiran Mahmud 
Muhammad Taha dan Jasser Auda. Penerbit A-Empat. 

Gumanti, R. (2018). Maqasid Al-Syariah Menurut Jasser Auda (Pendekatan Sistem 
dalam Hukum Islam). Jurnal Al Himayah, 2(1), 97–118. 

Hengki Ferdiansyah. (2018). Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda. Yayasan 
Pengkajian Hadits el-Bukhori. 

Huda, N., & Rohman, T. (2023). Aplikasi Ushul Fikih dalam Hukum Ekonomi dan 
Keluarga. Penerbit NEM. 

Junaidi, J. (2022). Peran Agama & Tingkat Spiritualitas: Keputusan dalam Memilih 
Bank Syariah di Indonesia. CV Epigraf Komunikata Prima. 

Kurniawati, D., & Astuti, S. P. (2019). Pemilihan Supplier Bahan Baku Ayam dengan 
Metode (Analytical Hierarchy Proccess) AHP dan TOPSIS (Studi Kasus Pada PT 
“X”). Skripsi, Institut Agama Islam Negri, Manajemen Bisnis Syariah, Surakarta. 

Mu’adzah, N. (2022). Ushul Fiqh, Qaidah Fiqhiyyah, and Islamic Jurisprudence: A 
Review. Journal of Islamic Economics Literatures, 3(2). 

Mufid, M. (2018). Ushul Fiqh Ekonomi dan Keuangan Kontemporer: dari teori ke 
aplikasi. Kencana. 

Muhammad Solikhudin, M. H. I. (2022). Good Governance: Mengurai 
Penyelenggaraan Negara yang Bersih dengan Maqāṣid al-Sharī’ah. CV. Bintang 
Semesta Media. 

Rosidin, R. (2016). Internasionalisasi Pendidikan Tinggi Islam Melalui Realisasi the 
Global Goals Berbasis Maqashid Syariah. ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam, 17(1), 
88–109. 

Sufyan, M. S. (2016). Peranan Majelis Permusyawaratan Ulama dalam sistem 
pemerintahan Aceh. University of Malaya (Malaysia). 

Triyawan, A., Dewi, A. P., Mutakin, A., Arsyad, K., Hasanah, N., Katmas, E., Nugraha, I., 
Hk, M. A., & Sy, M. E. (2022). Panorama Maqashid Syariah. 

 


