
MUMTAZ: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
 

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2025  
E-ISSN 2809-204X 

P-ISSN 2809-2139 
 

 

Content from this work may be used under the terms of the Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International License that allows others to share the work with an 
acknowledgment of the work's authorship and initial publication in this journal. 

Copyright transfer agreement, Copyright (c) MUMTAZ: Jurnal Pendidikan Agama Islam. 
 

INTERNALISASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA 
MELALUI KEARIFAN LOKAL BUGIS MAKASSAR: STUDI MULTI-SITUS  

DI SEKOLAH MENENGAH ATAS ISLAM 
 

Ardiyansyah*1, M. Afif Zamroni2, Rahmat3, Asep Saepuddin Chalim4 

1,2,3 Universitas KH. Abdul chalim Mojokerto, Indonesia 
4 Pondok Pesantren Amanatul Ummah Mojokerto, Indonesia 

e-mail: 1ardiyansyahhajar79@gmail.com, 2afifzam.ikhac@gmail.com, 
3rahmat@ikhac.ac.id, 4asep.chalim@gmail.com 

 

Received: 
July 16, 2025 

Revised: 
August 24, 2025 

Accepted: 
August 30, 2025 

Published: 
September, 2025 

*Corresponding author 

Abstract 
 

This study examines the process of value internalization in fostering students’ attitudes 
of religious moderation. The research aims to identify and articulate the concept of 
value internalization in relation to strengthening students’ moderation attitudes from 
the perspective of Bugis–Makassar local wisdom. The study employs a qualitative 
multisite approach in two madrasahs in Bulukumba Regency, referring to Robert K. 
Yin’s model. Data were collected through observation, interviews, and documentation. 
The findings of this study provide an important contribution to elaborating the theory 
of value internalization proposed by Emile Durkheim and Muhaimin within the context 
of value cultivation, by exploring how elements of local wisdom are internalized by 
students as part of efforts to strengthen attitudes of religious moderation. The formal 
finding of this research is the formulation of the PINTAR value-internalization concept, 
which consists of Environmental Conditioning, Habituation, Experience, 
Transinternalization, Appreciation through Reward and Punishment, and Role 
Modeling. 
 
Keywords:  Internalization of Values; Religious Moderation; Local Wisdom; Bugis 

Makassar. 
Abstrak 

 
Studi ini mengkaji proses internalisasi nilai dalam memupuk sikap moderasi 
beragama siswa. Penelitian ini bertujuan untuk menemukan serta mengumkapkan 
konsep inernalisiasi nilai dalam kaitannya penguatan sikap moderasi siswa ditinjau 
dalam persfektif kearifan lokal bugis makassar. Jenis penelitian melalui pendekatan 
kualitatif multisitus di dua madrasah di kabupaten Bulukumba yang mengacu pada 
model Robert K.Yin. Data dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan 
dokumentasi. Hasil penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam 
mengelaborasi teori internalisasi nilai yang diusulkan oleh Emile Durkheim dan 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:1ardiyansyahhajar79@gmail.com
mailto:2afifzam.ikhac@gmail.com
mailto:3afifzam.ikhac@gmail.com
mailto:4asep.chalim@gmail.com


 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         290 

Muhaimin dalam konteks penanaman nilai dengan menelaah bagaimana nilai-nilai 
kearifan lokal diinternalisasikan oleh siswa dalam upaya penguatan sikap moderasi 
siswa. Temuan formil pada penelitian ini adalah merumuskan konsep internalisasi 
nilai PINTAR (Pengkondisian Lingkungan, Pembiasaan, Pengalaman, 
Transintenalisasi, Apresiasi pemberian hukuman dan penghargaan, Role model atau 
keteladanan). 
 
Kata Kunci: Internalisasi Nilai; Moderasi Beragama; Kearifan lokal; Bugis Makassar. 
 
A. Pendahuluan 

Isu perdamaian dan kemanusiaan menjadi fokus utama dalam konteks global 

saat ini. Prinsip perdamaian, keadilan, dan kelembagaan yang kokoh, yang dikenal 

sebagai Peace, Justice, and Strong Institution (PJSI), merupakan bagian integral dari 

17 Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (TPB) atau Sustainable Development Goals 

(SDGs) (Chankseliani & McCowan, 2021). SDGs merupakan agenda internasional 

yang menggantikan Tujuan Pembangunan Milenium (TPM) atau Millenium 

Development Goals (MDGs) (Igere & Ekundayo, 2020). Indonesia dikenal memiliki 

reputasi positif dalam mengatasi permasalahan kemanusiaan (Marwiyah, 2021). 

Dimana pemerintahnya secara aktif mendukung upaya global dalam menangani dan 

menyelesaikan krisis kemanusiaan (Karim, 2020). 

Terbentuknya ASEAN Community pada tahun 2015 (Cheeppensook, 2020). 

khususnya dalam konteks stabilitas keamanan, diakui bahwa kebijaksanaan lokal 

dan norma sosial suatu bangsa dapat menjadi solusi efektif untuk memelihara 

keberagaman, memupuk keharmonisan dalam kehidupan berbangsa, serta sebagai 

solusi dalam menanggulangi tantangan keamanan politik suatu negara (Arsal et al., 

2022a; Garing et al., 2023; Huda et al., 2020; Rasidi et al., 2025).  

Dalam menjaga keamanan dan ketertiban masyarakat, pemerintah 

melakukan upaya yang tercermin dalam Undang-Undang Dasar tahun 1945 pasal 

29. Pasal tersebut menegaskan bahwa setiap agama memiliki posisi yang setara 

dalam perundang-undangan, memberikan kebebasan kepada setiap warga negara 

untuk memilih dan menjalankan keyakinan agamanya. Prinsip ini diperkuat oleh 

Undang-Undang Dasar 1945 pasal 28E ayat (1) dan (2) serta pasal 28J ayat (1) dan 

(2), yang menjamin kemerdekaan masyarakat untuk beragama dan menegaskan 

kewajiban setiap individu untuk menghargai hak asasi orang lain (Undang-Undang 

Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, 2002,). 

Indonesia, sebagai negara kepulauan dan salah satu negara berpenduduk 

terbesar di dunia, memiliki luas wilayah yang besar dan keberagaman suku, budaya, 

bahasa, serta agama (Andréfouët et al., 2022). Keberagaman ini dapat menimbulkan 

konflik dan perbedaan kepentingan (Arbatli et al., 2020). Sejarah Indonesia 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         291 

mencatat banyak konflik dalam masyarakat, yang melibatkan tidak hanya 

perbedaan budaya dan etnis, tetapi juga terkait agama dan sistem keyakinan. 

Pandangan ini sejalan dengan pendapat Mega, yang menyebutkan bahwa konflik 

sering kali dipicu oleh sentimen budaya, etnis, dan agama, dengan sentimen agama 

sebagai faktor yang paling dominan (Nurjannah et al., 2023). Fajar Iqbal, dalam 

penelitiannya, juga mengungkapkan bahwa konflik bisa timbul karena perbedaan 

nilai dan budaya antara lingkungan lama dan lingkungan baru, yang mungkin terkait 

dengan norma dan kebiasaan masing-masing pihak yang memiliki latar belakang 

yang berbeda (Iqbal, 2017). 

Konflik yang bersumber dari aspek agama seringkali melibatkan kelompok 

sekte atau aliran tertentu dalam satu agama yang sama atau antar agama yang 

berbeda (Prianto et al., 2024). Konflik ini dipicu oleh sikap terlena dan penafsiran 

yang dianggap sebagai yang paling benar, serta ketidakmauan untuk membuka diri 

terhadap kebenaran sudut pandang dan interpretasi lain. Dampak yang paling 

mengkhawatirkan dari situasi ini adalah potensi munculnya sikap intoleransi, 

ekstremisme, radikalisme, dan terorisme (Makkonen et al., 2020). 

Contoh permasalahan serupa terjadi di negara-negara besar, di mana 

perbedaan tersebut menyebabkan munculnya kebencian, diskriminasi, bahkan 

kekerasan terhadap kelompok tertentu. Sebagai contoh, di Suriah, perang saudara 

yang dimulai pada tahun 2011 antara kelompok pemberontak pra-demokrasi dan 

pemerintahan Presiden Bashar al-Assad telah menelan korban lebih dari 500.000 

jiwa, melukai lebih dari 1 juta orang, dan memaksa jutaan orang lainnya untuk 

mengungsi (Adryamarthanino, 2022). Di Swedia, insiden pembakaran Al-Qur'an 

terjadi di kota Malmo pada tahun 2020, sementara di Kanada pada Juni 2021, 

sebuah keluarga yang mengenakan pakaian muslim menjadi korban pembunuhan. 

Direktur Asosiasi Muslim Kanada menyatakan bahwa ini bukanlah kejadian 

pertama kali (Litbang MPI, 2022). 

Indonesia sedang menghadapi konflik serupa yang melibatkan perbedaan-

perbedaan, menciptakan masalah intoleransi, radikalisme, dan bahkan terorisme. 

Contohnya, terdapat kasus radikalisme di Istana Negara Jakarta Pusat, di mana 

seorang wanita bercadar memasuki istana dan mengancam petugas paspampres 

dengan senjata api, dengan alasan untuk menyebarkan ajaran yang dianggap benar 

(Santuso et al., 2023).  

Permasalahan serupa juga terjadi di lingkungan sekolah, seperti di SMPN 3 

Genteng Banyuwangi, di mana siswi diwajibkan memakai jilbab tanpa terkecuali, 

bahkan bagi siswi non-Muslim. Kejadian serupa tercatat pada bulan Juli 2017. 

Sebaliknya, pada bulan Desember 2019, siswi di SD Inpres 22 Manokwari dilarang 

memakai jilbab selama jam belajar (Putri, 2021). Di SMK PGRI 2 Prabumulih, siswi 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         292 

dipaksa melepaskan jilbab saat difoto untuk ijazah pada Desember 2022 (Syahbana, 

2022). Kejadian-kejadian tersebut diatas mengindikasikan ketidakmampuan dalam 

mengelola keberagaman dalam lingkup pendidikan, khususnya dalam rangka 

menjamin hak-hak individu setiap siswanya. 

Fenomena nyata lainnya adalah ledakan bom di depan Gereja Katedral 

Makassar pada tahun 2021 (W. Nugroho, 2021), yang merupakan contoh nyata aksi 

kekerasan dengan agama sebagai dasarnya. Peristiwa serupa terjadi pada tahun 

2018, di mana serangkaian bom meledak di 3 gereja di Surabaya sebagai tindakan 

terorisme yang mengatasnamakan agama (Wardah, 2018). Bila melihat lebih jauh 

masih banyak kasus yang terjadi antar umat beragama, seperti peristiwa 

menendang sesaji di gunung Semeru yang terjadi pada tahun 2022 lalu, aksi 

tersebut terjadi karena tidak mempunyai keyakinan terhadap tradisi yang ada di 

masyarakat setempat (Maheswara, 2021).  

Penelitian yang dilakukan oleh Wahid Foundation bekerjasama dengan LSI 

(2016) melibatkan 1.520 siswa di 34 provinsi dan menemukan bahwa 7,7% siswa 

SMA bersedia terlibat dalam tindakan radikal. Penelitian lain dari Setara Institut 

(2015) terhadap siswa SMA di Bandung dan Jakarta menyatakan bahwa 7,2% dari 

mereka setuju dan memiliki pengetahuan tentang paham ISIS. Meskipun 

presentasenya kecil, keduanya menunjukkan bahwa kurang dari 10% siswa 

SMA/SMK tergolong radikal. Meskipun angka ini kecil, jika diterapkan pada jumlah 

total siswa, hasilnya tetap signifikan (Matraji, 2020). Selain itu, masih banyak 

permasalahan di lingkungan sekolah yang muncul akibat kurangnya rasa toleransi 

di tengah-tengah perbedaan (Dwiyani & Sari, 2021). Berdasarkan fenomena-

fenomena yang telah terjadi, dampaknya sangat dirasakan dalam menjaga 

ketenangan masyarakat, baik bagi masyarakat Muslim maupun non-Muslim secara 

umum (Fitri, 2021). Konflik yang terjadi menjadi ancaman terhadap kesatuan dan 

harmoni di masyarakat, mengingat Indonesia adalah bangsa yang kaya akan 

keberagaman (Wijayati & Fuad, 2024). 

Dari permasalahan di atas, terlihat bahwa masyarakat dan generasi muda 

perlu memperkuat diri sebagai individu yang hidup dalam kerangka keberagaman. 

Inilah yang membuat pemahaman yang moderat dan tidak ekstrem dalam beragama 

menjadi sangat penting.(Sari et al., 2024) Konsep ini tercermin dalam moderasi 

beragama, yang diperkenalkan oleh Kementerian Agama pada tahun 2019.(RI, 

2019) Dalam Ketetapan Menteri Agama (KMA) nomor 183, terdapat dua aspek 

utama dari moderasi beragama, yakni yang tersurat dan tersirat. Muatan moderasi 

ini diintegrasikan ke dalam kurikulum, seperti yang tercantum dalam Keputusan 

Menteri Agama nomor 184 tahun 2019. Pedoman kurikulum untuk implementasi 

madrasah secara khusus diarahkan pada pengembangan karakter, pendidikan anti 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         293 

korupsi, dan fokus pembahasan utamanya adalah moderasi beragama (Abdul Aziz 

et al, 2019). 

Moderasi beragama menjadi sebuah pendekatan untuk merangkul 

kontroversi yang ada, dengan tujuan menciptakan semangat saling menghargai di 

tengah perbedaan, khususnya dalam ranah agama (Hutabarat, 2023). Melalui 

implementasi dan pemahaman moderasi beragama, diharapkan terbentuk sikap 

penghormatan terhadap keberagaman (Wibowo, 2019). Selain itu, sangat penting 

untuk mendidik tentang pengenalan dan pelestarian kearifan lokal (local wisdom) 

yang menjadi bagian keyakinan masyarakat setempat (Septika & Prasetya, 2020). 

Hal ini bertujuan agar generasi mendatang dapat menghargai budaya dan tradisi 

yang telah menjadi bagian integral dari kepercayaan masyarakat sekitar (Abdillah 

et al., 2023). 

Nilai kearifan lokal memiliki peranan penting sebagai instrumen dalam 

penguatan sikap moderasi beragama (Muna & Lestari, 2023). Kearifan lokal yang 

berakar dari tradisi, adat istiadat, dan nilai-nilai budaya yang telah teruji oleh waktu 

mengandung prinsip-prinsip toleransi, saling menghormati, dan kebersamaan 

(Nazhmi et al., 2024). Dalam konteks Indonesia yang multikultural dan multiagama, 

kearifan lokal menjadi fondasi yang kokoh untuk membangun harmoni sosial dan 

mencegah konflik antaragama (Agustiningsih et al., 2024). Dengan 

mengintegrasikan nilai-nilai kearifan lokal dalam kehidupan beragama, masyarakat 

dapat mengembangkan sikap moderat yang menghargai keberagaman dan 

memperkuat persatuan nasional (M. A. Nugroho, 2024). Oleh karena itu, pelestarian 

dan pengembangan kearifan lokal harus menjadi prioritas dalam upaya 

membangun masyarakat yang inklusif, damai, dan harmonis (Arsal et al., 2022b). 

Sebagaimana diungkapkan oleh Quraisy Shihab, sesuatu yang dianggap baik oleh 

suatu komunitas diharapkan tidak terganggu atau diganggu, menciptakan landasan 

penghormatan terhadap nilai-nilai yang telah diterima oleh masyarakat (Nadliriyah, 

2022). 

Lembaga pendidikan melakukan usaha internalisasi nilai kearifan lokal 

dengan tujuan mendidik secara bertahap agar terbentuk sikap moderasi atau 

karakter moderasi (Fauzian et al., 2021). Istilah internalisasi nilai merujuk pada 

proses menyatukan nilai-nilai ke dalam diri seseorang, termasuk penyesuaian 

keyakinan, nilai, sikap, perilaku, dan praktik aturan baku kepada individu tersebut 

(Supriadi et al., 2023). Proses internalisasi tidak terjadi secara instan, melainkan 

melibatkan bimbingan, pembinaan, dan tahapan lainnya, sehingga nilai-nilai yang 

diperoleh melalui internalisasi dapat lebih mendalam dan tertanam dalam diri 

(Kartini, 2018). Ini didasarkan pada pandangan bahwa kegiatan pendidikan 

merupakan suatu proses mendidik dan mengembangkan seperangkat nilai dan 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         294 

norma yang tersirat dalam diri masing-masing bidang studi serta gurunya (Aziz et 

al., 2019). 

Kearifan lokal, dalam konteks ini, berfungsi sebagai panduan hidup dalam 

kehidupan berkomunitas. Meskipun sering mengalami perubahan dan 

perkembangan, nilai-nilai yang terdapat dalam kearifan lokal umumnya tidak 

berubah (Khusniati et al., 2023). Meskipun terdapat beragam nilai dalam kearifan 

lokal, mempelajarinya tidak sulit karena nilai-nilai tersebut selalu terkait erat 

dengan situasi kehidupan sehari-hari. Sebagaimana dikemukakan oleh Geertz 

dalam jurnal Iin Warin Basyari, kearifan lokal memerlukan entitas yang memiliki 

peran penting dalam menentukan harkat dan martabat manusia dalam suatu 

komunitas (Zaman et al., 2024).  

Kearifan lokal terkait dengan indigenous knowledge, yaitu pengetahuan dan 

warisan budaya yang berkembang secara turun-temurun, terus mengalami 

dinamika dan transformasi sesuai konteks sosial masyarakat (Haba dkk., 2007,). 

Salah satu wilayah yang memiliki kekayaan budaya dan kearifan lokal yang 

menonjol adalah Bugis Makassar di Sulawesi Selatan. Kearifan lokal Bugis Makassar 

tidak hanya merefleksikan nilai budaya dan tradisi, tetapi juga memuat prinsip 

fundamental dalam menjaga keharmonisan sosial, termasuk dalam kehidupan 

beragama (Hasanuddin & Rusydi, 2024). Nilai-nilai seperti sipakatau (saling 

memanusiakan), sipakalebbi (saling menghargai), dan sipakainge (saling 

mengingatkan) merupakan manifestasi kearifan lokal yang menjadi pedoman 

toleransi, penghormatan, dan kebersamaan (Ardiyansyah et al., 2025). Nilai-nilai ini 

sangat relevan dalam membentuk sikap moderasi beragama, karena mengajarkan 

setiap individu untuk menghargai perbedaan dan menjaga harmoni. Dalam konteks 

masyarakat Bugis Makassar yang multikultural dan dipengaruhi oleh beragam 

kepercayaan, penerapan nilai-nilai ini terbukti berkontribusi dalam mencegah 

konflik antaragama serta membangun harmoni sosial (Sudirman et al., 2025). 

Namun demikian, berbagai penelitian menunjukkan bahwa upaya internalisasi 

nilai-nilai ini dalam praktik pendidikan masih cenderung bersifat parsial dan belum 

terintegrasi secara sistematis dengan teori-teori pendidikan modern. Kekurangan 

model internalisasi yang komprehensif yang mampu menjembatani kearifan lokal 

dengan kerangka teori internalisasi nilai dalam pendidikan menjadi celah teoretis 

sekaligus tantangan praktis di lapangan. Ketiadaan model tersebut menyebabkan 

penanaman nilai moderasi beragama belum mencapai efektivitas optimal, karena 

proses internalisasi nilai budaya lokal tidak sepenuhnya terstruktur dalam tahap-

tahap pembelajaran, perkembangan moral, maupun pembentukan karakter peserta 

didik. Oleh karena itu, integrasi kearifan lokal Bugis Makassar dalam teori 

internalisasi nilai menjadi penting untuk dikembangkan. Penelitian ini memberikan 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         295 

kontribusi signifikan dengan menawarkan pendekatan yang memadukan nilai-nilai 

lokal seperti sipakatau, sipakalebbi, dan sipakainge ke dalam kerangka internalisasi 

nilai dalam pendidikan. Hal ini menjadi strategi penting dalam menghadapi 

tantangan globalisasi dan radikalisasi yang berpotensi mengganggu kerukunan 

umat beragama (Amin & Ritonga, 2024). Dengan demikian, integrasi antara kearifan 

lokal dan teori internalisasi nilai tidak hanya memperkuat efektivitas pendidikan 

karakter, tetapi juga berperan strategis dalam membentuk sikap moderasi 

beragama siswa secara lebih kontekstual dan berkelanjutan. 

Dari fenomena, urgensi serta keunikan yang telah dikemukakan diatas, maka 

fokus dari penelitian ini adalah untuk menemukan proses internalisasi nilai-nilai 

moderasi melalui kearifan lokal Bugis Makassar di Madrasah Aliyah Swasta PP 

Babul Khaer dan di Madrasah Aliyah Negeri 1 Bulukumba. Dengan proses 

internalisasi tersebut, penelitian ini berkontribusi penting dalam menawarkan 

salah satu alternatif dalam rangka penguatan sikap moderasi siswa melalui 

penanaman nilai berbasis kearifan lokal, khususnya kearifan lokal bugis makassar. 

Selanjutnya mengenai pendalaman tentang kajian riset ini, sebagaimana 

peneliti merangcang dengan studi multisitus, maka penelitian ini dilaksanakan pada 

dua lokasi yang berbeda yakni di pondok pesantren babul khaer pada lembaga 

formalnya Madrasah aliyah swasta dan di Madrasah Aliyah Negeri 1 Bulukumba. 

Pada tahap pra penelitian, observasi awal dilaksanakan di pondok pesantren babul 

khaer sebagai situs pertama. Salah satu alasan memilih lokasi ini adalah sebagaiman 

kita ketahui bahwasanya pesantren menjadi salah satu lembaga non formal yang 

bersifat subkultur dan dinilai dapat menerjemahkan pendidikan karakter dengan 

keunikan-keunikan dan kekhasan yang ada di dalamnya.  

Dalam lingkungan pesantren, terdapat berbagai nilai yang diajarkan kepada 

para santri, seperti saling menghormati, tolong-menolong, pemahaman akan makna 

kesederhanaan, kesabaran, ikhlas, rasa syukur, wara’ dan zuhud, dan nilai-nilai 

lainnya. Pembelajaran nilai-nilai tersebut memiliki tujuan untuk membentuk 

karakter santri yang berakhlak. Intinya, segala aspek yang terkandung dalam 

pesantren merupakan hasil integrasi antara ilmu dan amal Keunikan pesantren 

tercermin melalui ciri khasnya yang mencakup pribadi seorang kyai, unsur-unsur 

yang ada di dalamnya, dan ajaran-ajaran agama yang diimplementasikan. Sebagai 

institusi pendidikan dan unit sosial, pesantren terbentuk dari unsur-unsur seperti 

keberadaan kyai, masjid, santri, dan kitab kuning (Dhofier, 1981). Pendidikan di 

pesantren tidak hanya mengejar tujuan duniawi semata, tetapi juga menanamkan 

pada santri bahwa proses belajar merupakan kewajiban dan dedikasi kepada Allah. 

Oleh karena itu, sebagai lembaga pendidikan, pesantren memiliki tanggung jawab 

besar terhadap pembentukan karakter santri. 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         296 

Pondok pesantren Babul Khaer sendiri merupakan lembaga pesantren  

modern yang tidak menghilankan karakter identitasnya seagai salah satu pesantren 

tertua yang ada di Kabupaten Bulukumba. Berdasarkan observasi awal yang 

dilakukan peneliti pada tanggal 17 Oktober 2022 diperoleh informasi bahwa di 

pesantren ini sangat kuat akan penerapan nilai-nilai kearifan lokal yang identik 

dengan pesan-pesan moral suku bugis makassar seperti nilai sipakatau, sipakalebbi, 

sipakainge. Selain itu proses penanaman nilai tersebut kuat dengan budaya 

kepesantrenan seperti pembiasaan dan keteladanan. 

Sementara hasil observasi awal yang dilakukan oleh peneliti di Madrasah 

Aliyah Negeri 1 Bulukumba. Pertama-tama, ditemukan bahwa nilai-nilai kearifan 

lokal, khususnya yang terkait dengan bugis Makassar, telah menjadi bagian integral 

dalam kehidupan sehari-hari di masyarakat Bulukumba. Melalui observasi, terlihat 

bahwa siswa-siswa di Madrasah Aliyah Negeri 1 Bulukumba secara alami telah 

menginternalisasi nilai-nilai tersebut melalui berbagai aspek kehidupan, termasuk 

dalam interaksi sosial, pembelajaran di sekolah, dan kegiatan ekstrakurikuler, 

termasuk internalisasi nilai dengan pendekatan pengalaman. Melalui pengamatan, 

terlihat bahwa nilai-nilai kearifan lokal, seperti sikap gotong royong, 

kesederhanaan, dan toleransi, secara tidak langsung diajarkan dan dipraktikkan 

dalam berbagai konteks, baik di sekolah maupun di luar sekolah.  

Dari keterangan di atas, maka penelitian ini bertujuan untuk untuk 

menemukan bagaimana proses internalisasi nilai kearifan lokal Bugis Makassar 

sebagai instrumen penguatan sikap moderasi beragama. Karenanya penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi akademis dan praktis dalam upaya 

membangun masyarakat yang inklusif, damai, dan harmonis melalui pelestarian dan 

pengembangan kearifan lokal. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan 

dapat menjadi acuan bagi berbagai pihak dalam mempromosikan moderasi 

beragama dan menjaga keutuhan bangsa secara komprehensif, utamanya dalam 

konteks dunia pendidikan. 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini membahas mengenai "Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama melalui Kearifan Lokal Bugis dan Makassar di Madrasah Aliyah Swasta PP 

Babul Khaer dan di Madrasah Aliyah Negeri 1 Bulukumba." Sesuai dengan sifat 

permasalahan yang ingin diteliti, jenis penelitian yang digunakan adalah kualitatif 

(Moleong, 2002,). Penelitian ini menggunakan desain multi situs seperti yang 

dilakukan oleh peneliti, di mana pengumpulan data dilakukan secara alamiah 

(natural setting) dengan peneliti secara langsung mengambil sumber data dari 

lapangan. Fenomena yang terjadi pada setiap objek penelitian perlu diungkap 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         297 

secara rinci dan mendalam untuk memperoleh gambaran yang komprehensif dalam 

mendeskripsikan situasi di situs satu dan situs dua (Riyanto, 2001, p. 24). Penelitian 

ini dilakukan pada dua lokasi yang berbeda, yaitu Madrasah Aliyah Swasta PP Babul 

Khaer, dan Madrasah Aliyah Negeri 1 Bulukumba. Penelitian ini dilaksanakan pada 

bulan Agustus 2023 sampai dengan Mei 2024. Informan dalam penelitian ini 

berjumlah 20, dimana12 orang terdiri dari kepala madrasah, wakil kepala madrasah 

dan guru mata pelajaran, serta 8 orang siswa dari kelas X dan kelas XI. Pengumpulan 

data dilakukan dengan menggunakan teknik observasi parisipant kategori-kategori 

tertentu, dan akhirnya disempurnakan melalui observasi terseleksi (Sugiyono, 

2015). Wawancara mendalam (Gunawan, 2013) dan dokumentasi (Satori & 

Komariyah, 2010). Data dianalisis dengan menggunakan beberapa langkah sesuai 

teori Miles, Huberman dan Saldana yaitu menganalisis data dengan tiga langkah: 

kondensasi data (data condensation), menyajikan data (data display), dan menarik 

simpulan atau verifikasi (conclusion drawing and verification) (M.B dkk., 2014). 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Analisis Data (Miles, Huberman dan Saldana, 2014) 

Karna Penelitian ini mengadopsi rancangan studi multisitus, maka analisis 

data mengikuti model Robert K Yin (Yin, 2012). Oleh karena itu, dalam melakukan 

analisis data, tidak hanya dilakukan analisis terhadap data kasus individu 

(individual case), tetapi juga melibatkan analisis data lintas kasus (cross case 

analysis) karena terdapat lebih dari satu situs yang diteliti. Analisis dari satu situs 

dimulai dengan mengkaji seluruh data yang telah terkumpul melalui berbagai 

teknik, seperti observasi, wawancara, dan dokumentasi yang dicatat oleh peneliti 

dalam instrumen penelitian. 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         298 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2. Analisis Lintas Situs (Robert K.Yin, 2012) 

Analisis data lintas situs, atau cross-site analysis, mengacu pada proses 

membandingkan temuan dari masing-masing situs dan mengintegrasikannya di 

antara dua situs. Dengan demikian, temuan dari situs 1 dibandingkan dengan 

temuan dari situs 2 untuk mengidentifikasi keunikan, perbedaan, dan persamaan 

karakteristik dari kedua situs sebagai konsepsi teori. Pada tahap akhir analisis, 

peneliti melakukan analisis secara simultan untuk merekonstruksi dan menyusun 

konsep tentang persamaan secara sistematis. Analisis akhir ini bertujuan untuk 

menyusun konsepsi tentang persamaan secara sistematis berdasarkan hasil analisis 

data dan interpretasi teoritik yang bersifat naratif, termasuk proposisi-proposisi 

lintas situs yang akan digunakan untuk mengembangkan substansi.  

 

C. Hasil dan Pembahasan 

Hasil Penelitian 

Proses terjadinya internalisasi nilai kearifan lokal dalam rangka penguatan 

moderasi beragama pada kedua lokasi penelitian yakni MAS PP Babul Khaer 

Bulukumba dan MAN 1 Bulukumba memiliki perbedaan dan persamaan yang 

dijalankan dalam proses internalisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui 

kearifan lokal Bugis Makassar. Perbedaan dan persamaan tersebut menjadi langkah 

madrasah dalam upaya untuk penguatan sikap moderasi beragama pad siswa. 

Adapun proses internalisasi yang dilakukan di MAS PP Babul Khaer Bulukumba 

melalui 7 proses yaitu pengkondisian lingkungan, proses transformasi nilai, 

transaksi nilai, transinternalisasi nilai, proses pembiasaan dan proses keteladanan, 

serta pemberian hukuman dan penghargaan. Sedangkan di MAN 1 Bulukumba 

melalui 6 proses yaitu, proses transformasi nilai, transaksi nilai, transinternalisasi 

nilai, proses pembiasaan, proses keteladanan dan pendekatan pengalaman. Untuk 

menerangkan temuan proses internalisasi nilai pada kedua situs tersebut, berikut 

digambarkan dalam visualisasi tabel berikut ini: 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         299 

Tabel 1. Proses internalisasi nilai 

 

Hal tersebut selaras dengan temuan penelitian yang dilaksanakan di MAS PP 

Babul Khaer Bulukumba dan di MAN 1 Bulukumba, dimana proses inernalisasi nilai-

nilai moderasi beragama melalui kearifan lokal Bugis Makassar ada 8 proses yaitu: 

1) Proses pengkondisian lingkungan., 2) Proses transformasi nilai., 3) Proses 

transaksi nilai., 4) Proses Transinternalisasi nilai., 5) Proses pembiasaan., 6) Proses 

keteladanan., 7) Proses pemberian hukuman dan penghargaan., 8) pendekatan 

pengalaman. Berikut pembahasannya di bawah ini: 

Pengkondisian lingkungan 

Proses inernalisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui kearifan lokal 

Bugis Makassar yaitu dengan melakukan pengkondisian lingkungan yakni 

membangun sinergi dengan yayasan pesantren dalam menciptakan lingkungan 

yang kondusif, pengenalan terhadap visi misi madrasah dan juga pesantren serta 

penguatan melalui MATSAMA (masa ta’aruf santri madrasah aliyah). Berikut 

jawaban yang disampaikan informan dalam wawancara dengan peneliti; 

“Mengenai proses internalisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui 
nilai-nilai budaya lokal, pertama bahwa madrasah aliyah ini dibawah 
yayasan pondok pesantren babul khaer, tentu  lingkungan memainkan 
peran yang sangat penting dalam mendukung proses tersebut. Di 
sekolah ini atau di pesantren ini, kami bersinergi dengan yayasan 
dalam rangka menciptakan lingkungan yang kondusif bagi santri untuk 

Proposisi Proses Internalisasi 

Situs Penelitian Proses Internalisasi Teori Besar (Grand Theory) 

MAS PP Babul Khaer 
Bulukumba 

Pengkondisian Lingkungan Emile Durkheim 

  Transformasi Nilai Muhaimin 

  Transaski Nilai Muhaimin 

  Transinternalisasi Nilai Muhaimin 

 Pemberian Hukuman dan 
Penghargaan 

Emile Durkheim 

  Pembiasaan Emile Durkheim & Muhaimin 

  Keteladanan Emile Durkheim & Muhaimin 

MAN 1 Bulukumba Transformasi Nilai Muhaimin 

  Transaski Nilai Muhaimin 

  Transinternalisasi Nilai Muhaimin 

  Pembiasaan Emile Durkheim & Muhaimin 

 Keteladanan Emile Durkheim & Muhaimin 

  Pengalaman Muhaimin 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         300 

mengamalkan nilai-nilai budaya lokal, seperti sipakatau, sipakalebbi, 
sipakainge. kami selalu mengingatkan mereka tentang pentingnya 
menghormati dan mempraktikkan nilai-nilai tersebut” (Wawancara 
Informan MAS PP Babul Khaer, 2024). 

 

Dari penjelasan diatas maka dapat dipahami bahwa proses internalisasi 

nilai-nilai moderasi beragama melalui kearifan lokal bugis makassar itu dengan 

cara menkondisikan lingkungan, hal tersebut dilaksanakan dengan cara 

membangun sinergi dengan yayasan pesantren dalam menciptakan lingkungan 

yang baik dalam menumbuhkan karakter atau budaya seperti saling menghargai, 

saling mengingatkan dan saling tolong menolong. Statement tersebut diperkuat 

oleh informan lain yang menyatakan: 

“Proses internalisasi nilai-nilai moderasi melalui kearifan lokal Salah 
satu metode yang kami gunakan adalah pengkondisian lingkungan. 
Misalnya, pada momentum penerimaan peserta didik baru, kita ada 
yang namanya “MATSAMA” masa ta’aruf santri madrasah aliyah, pada 
pelaksanan matsma ini merupakan hal awal dalam mengenalkan 
bagaimana pentingnya saling menghargai, saling mendukung, saling 
tolong menolong sesama peserta didik. Pada kegiatan tersebut benar-
benar ditekankan bagaimana agar para siswa tersebut benar-benar 
bisa mengambil point dan mengaplikasikannya setelah resmi menjadi 
anak didik dan warga pesantren. Pada kegiatan tersebut juga 
merupakan awal dalam mengenalkan visi misi madrasah yang 
terintegrasi dengan visi misi dari pesantren secara umum” 
(Wawancara Informan MAS PP Babul Khaer, 2024). 

 

Dari penjelasan di atas, maka dapat dipahami dalam menanamkan karakter 

moderasi melalui kearifan lokal bugis makassar di MAS PP Babul khaer yaitu 

dengan pemberitahuan pengetahuan tentang pentingnya sikap saling 

menghargai, saling mengingatkan antara sesama peserta didik. Penyampaian 

nilai-nilai tersebut direalisasikan pada masa orientasi peserta didik baru, dimana 

program orientasi tersebut ditanamkan "MATSAMA", (masa ta'aruf santri 

madrasah aliyah). Selanjutnya bahwa pada kegiatan itu juga para peserta didik 

baru dikenalkan mengenai visi misi madrasah di bawah naungan yayasan 

pesantren Baul Khaer Bulukumba. Dengan demikian cara ini tentu bagian 

daripada proses pengkondisian lingkungan. 

Transformasi nilai  

Selanjutnya yaitu transformasi nilai yakni dimana guru memberikan dan 

menyampaikan pengetahuan mengenai nilai-nilai kearifan lokal Bugis Makassar 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         301 

yang kaitannya dengan penguatan sikap moderasi beragama. Berikut jawaban 

yang disampaikan informan dalam wawancara dengan peneliti; 

“Pemberian pengetahuan tentang budaya lokal Bugis Makassar 
memiliki peran yang sangat penting dalam membentuk karakter siswa 
di sekolah ini. Kami percaya bahwa pemahaman dan apresiasi terhadap 
budaya lokal merupakan pondasi yang kuat dalam membangun sikap 
toleransi dan moderasi di antara siswa. Kami meminta kepada para 
guru agar menyelipkan pengetahuan tentang budaya lokal Bugis 
Makassar ke dalam berbagai mata pelajaran” (Wawancara Informan 
MAS PP Babul Khaer, 2024). 
 
“Proses internalisasi nilai bukanlah sekadar pemberian informasi atau 
pengetahuan kepada siswa, melainkan sebuah perjalanan yang 
melibatkan interaksi aktif antara siswa dan nilai-nilai yang ingin 
ditanamkan. Tahapan pertama dalam proses ini adalah pengenalan 
nilai-nilai tersebut kepada siswa. hal ini dilakukan melalui berbagai 
metode, termasuk ceramah, diskusi, dan contoh kasus yang relevan 
dengan kehidupan siswa. Pengenalan ini penting untuk memberikan 
pemahaman dasar kepada siswa tentang makna dan pentingnya nilai-
nilai seperti kesetaraan, sikap saling menghargai dan menghormati, 
seperti pesan-pesan luhur dalam tradisi Bugis Makassar seperti 
sipakatau (saling memanusiakan manusia), sipammopporang (saling 
maaf memaafkan)” (Wawancara Informan MAN 1 Bulukumba, 2024).  

 

Dari penjelasan hasil tersebut, maka dapat dipahami bahwa dalam proses 

internalisasi nilai di MAS PP Babul Khaer Bulukumba melalui tahapan 

pengenalan, penerapan dan penghayatan tentang nilai-nilai tersebut. 

Transaksi Nilai 

Tahapan selanjutnya adalah transaksi nilai yakni proses komunikasi antra 

para pendidik dengan siswa dalam hal penanaman nilai-nilai, dimana proses itu 

dilaksanakan dengan cara tanya jawab, diskusi, ceramah dan memberikan 

semacam proyek kolaboratif antara siswa serta melalui kegiatan-kegiatan 

ekstrakurikuler. Berikut jawaban yang disampaikan informan dalam wawancara 

dengan peneliti; 

“Proses transaksi nilai adalah mekanisme dimana nilai-nilai moral, 
etika, dan keagamaan ditransfer dari guru kepada siswa melalui 
berbagai kegiatan dan interaksi sehari-hari. Di sini, nilai-nilai tersebut 
bukan hanya diajarkan secara teoritis, tetapi juga diterapkan dalam 
kehidupan nyata. Proses ini dijalankan melalui berbagai cara. Pertama, 
melalui kegiatan pembelajaran di kelas, dimana guru selalu 
menyelipkan nilai-nilai moral dalam setiap pelajaran. Misalnya, dalam 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         302 

pelajaran Bahasa Indonesia, guru dapat mengajarkan tentang 
pentingnya kejujuran melalui cerita-cerita inspiratif. Kedua, melalui 
kegiatan ekstrakurikuler, seperti pramuka dan organisasi siswa, 
dimana siswa diajarkan tentang kerjasama, tanggung jawab, dan 
kepemimpinan” (Wawancara Informan MAS PP Babul Khaer, 2024). 

 

“Sebagai guru Bahasa Indonesia, peran saya adalah memastikan 
bahwa setiap materi pelajaran tidak hanya mengajarkan keterampilan 
berbahasa tetapi juga menyisipkan nilai-nilai moral dan etika. Saya 
berusaha untuk memilih teks dan bahan bacaan yang tidak hanya 
menarik tetapi juga mengandung pesan-pesan positif. Selain itu, saya 
juga menggunakan berbagai metode pengajaran yang dapat 
mendorong siswa untuk berpikir kritis dan reflektif terhadap nilai-nilai 
yang ada dalam materi tersebut. Nilai-nilai ini diajarkan melalui 
beberapa pendekatan. Pertama, melalui pemilihan bahan bacaan 
seperti cerpen, novel, dan puisi yang mengandung pesan moral. 
Misalnya, cerita yang mengajarkan tentang kejujuran, kerja keras, dan 
kepedulian. Kedua, melalui diskusi kelas di mana siswa diajak untuk 
menganalisis karakter dan nilai-nilai yang terkandung dalam cerita 
tersebut. Ketiga, melalui tugas menulis, di mana siswa diminta untuk 
menulis esai atau cerita yang mencerminkan nilai-nilai positif. 
Keempat, melalui drama dan role play, yang memungkinkan siswa 
untuk mempraktikkan nilai-nilai tersebut dalam situasi yang mirip 
dengan kehidupan nyata” (Wawancara Informan MAN 1 Bulukumba, 
2024). 

 

Dari penjelasan di atas maka dapat dipahami bahwa setiap guru berupaya 

membentuk karakter moderasi siswa melalui proses transaksi nilai yang 

terintegrasi dalam pembelajaran. Dengan pemilihan bahan bacaan yang tepat, 

diskusi yang reflektif, dan kegiatan praktis, madrasah ini terus berkomitmen 

untuk mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara akademis tetapi juga 

berakhlak mulia. 

Transinternalisasi 

Tahapan selanjutnya adalah transinternalisasi yakni proses yang dilakukan 

dengan cara penanaman nilai tidak hanya dilakukan melalui komunikasi verbal 

tetapi komunikasi yang menunjukkan kepribadian misalnya guru memberikan 

contoh dalam hal kerapian dan kedisiplinan, guru mengajarakan dan 

memberikan contoh tentang cara berkomunikasi dengan santum. Berikut 

jawaban yang disampaikan informan dalam wawancara dengan peneliti; 

“Sebagai guru akidah akhlak, peran saya adalah memastikan bahwa 
setiap materi yang diajarkan tidak hanya dipahami secara kognitif 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         303 

tetapi juga dihayati dan diamalkan oleh siswa. Saya berusaha untuk 
menjadi teladan dalam menerapkan nilai-nilai akhlak yang baik, serta 
menciptakan lingkungan belajar yang kondusif untuk pengembangan 
karakter siswa” (Wawancara Informan MAS PP Babul Khaer, 2024). 
 
“Guru-guru kami tidak hanya mengajarkan pelajaran agama, tetapi 
juga menjelaskan nilai-nilai moral yang terkandung di dalamnya. 
Mereka mengaitkan dan memberi contoh konkret bagaimana nilai-nilai 
tersebut diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. Kami diajak untuk 
memahami makna dan tujuan dari setiap nilai yang diajarkan. Ini 
membantu kami untuk tidak hanya menghafal, tetapi benar-benar 
mengerti dan meresapi nilai-nilai tersebut. Kami dibimbing untuk 
menjadikan nilai-nilai agama sebagai bagian integral dari identitas 
dan perilaku kami” (Wawancara Informan MAN 1 Bulukumba, 2024). 

Proses keteladanan 

Selanjutnya dengan Pendekatan Keteladanan. Pendekatan keteladanan 

memperkuat pengaruh guru dan staf sekolah sebagai model yang diikuti oleh 

siswa. Guru dan staf madrasah berperan sebagai teladan yang positif dalam 

menerapkan nilai-nilai seperti kesabaran, toleransi, empati, dan tanggung jawab 

dalam kehidupan sehari-hari. Contohnya, ketika seorang guru menunjukkan 

kesabaran dan empati dalam menangani masalah siswa, hal ini dapat menjadi 

contoh langsung bagi siswa untuk meniru sikap tersebut dalam interaksi mereka 

dengan orang lain. Berikut jawaban yang disampaikan informan dalam 

wawancara dengan peneliti; 

“Keteladanan merupakan salah satu faktor penting dalam membentuk 
karakter siswa. Dalam konteks madrasah aliyah, nilai-nilai kearifan 
lokal Bugis Makassar dapat ditanamkan melalui keteladanan, baik dari 
para guru maupun staf madrasah lainnya. Keteladanan tidak hanya 
sekedar kata-kata, tetapi juga prilaku nyata yang memperlihatkan 
penghormatan dan penghargaan terhadap budaya dan tradisi Bugis 
Makassar. Kami memiliki pendekatan yang terstruktur dalam 
menerapkan keteladanan. Pertama, kami memastikan bahwa semua 
guru dan staf madrasah menunjukkan sikap yang menghormati dan 
menghargai dalam kehidupan sehari-hari, baik di dalam maupun di 
luar kelas” (Wawancara Informan MAS PP Babul Khaer Bulukumba, 
2024). 

 

“Pendekatan keteladanan memainkan peran penting dalam 
membentuk sikap moderasi siswa. Sebagai guru, kami memiliki 
tanggung jawab untuk menjadi teladan bagi siswa dalam menerapkan 
nilai-nilai moderasi dalam kehidupan sehari-hari. Kami percaya bahwa 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         304 

siswa akan lebih mudah menerima dan menginternalisasi nilai-nilai 
tersebut ketika mereka melihat contoh konkret dari perilaku kami 
sebagai guru” (Wawancara Informan MAN 1 Bulukumba, 2024). 

Proses Pembiasaan 

Selanjutnya yaitu pendekatan pembiasaan. Pendekatan pembiasaan 

mengacu pada penciptaan lingkungan sekolah yang secara konsisten mendorong 

dan memperkuat kebiasaan-kebiasaan positif yang mendukung pembentukan 

karakter siswa. Hal ini dilakukan melalui kegiatan rutin seperti membaca Al-

qur’an disetiap memulai pelajaran, salim kepada guru baik di dalam ruang kelas 

ataupun pada saat bertemu dilingkungan madrasah, pembiasaan sholat sunnah 

dhuha berjamaah, pengamalan budaya tabe’ (permisi), kemudian aturan 

madrasah yang menetapkan untuk seragam hitam di setiap hari sabtu kepada 

semua warga madrasah. Berikut jawaban yang disampaikan informan dalam 

wawancara dengan peneliti; 

“Selain menjadi contoh, pendekatan pembiasaan juga penting dalam 
membentuk sikap moderasi siswa. Kami menciptakan lingkungan 
sekolah yang memfasilitasi kebiasaan-kebiasaan positif yang 
mendukung sikap moderasi. Misalnya, kami mengadakan kegiatan 
rutin seperti pembiasaan untuk menerapakan budaya tabe’ ketika 
lewat didepan guru dan orang lain, kegiatan sholat dhuha berjamaah, 
pembiasaan melalui pembacaan Al-Qur’an pada saat mau memulai 
pelajaran, pembiasaan untuk tidak berbicara kotor dan beberapa 
program pembiasaan lainnya. Dalam menjalankan pendekatan ini 
bahwa konsistensi dan kolaborasi antar guru dan staf sekolah sangat 
penting. Kami bekerja sama dengan seluruh staf sekolah untuk 
menciptakan budaya sekolah yang mendorong siswa untuk 
menginternalisasi sikap moderasi” (Wawancara Informan MAS PP 
Babul Khaer Bulukumba, 2024). 

 

“Proses internalisasi nilai di madrasah kami dilakukan melalui 
pendekatan pembiasaan, yang kami yakini sangat efektif dalam 
menanamkan nilai-nilai keagamaan dan moral pada siswa. Pendekatan 
ini melibatkan rutinitas harian yang konsisten, di mana nilai-nilai 
tersebut diintegrasikan ke dalam berbagai kegiatan sekolah. Tentu. 
Salah satu kegiatan rutin yang kami lakukan adalah shalat dhuhur 
berjamaah setiap hari. Ini bukan hanya soal melaksanakan ibadah, 
tetapi juga membentuk kebiasaan spiritual yang kuat pada diri siswa. 
Selain itu, kami juga memiliki program tahfidz Al-Qur'an pada seyiap 
hari sabtu di mana siswa didorong untuk menghafal dan memahami Al-
Qur'an setiap hari. Melalui pembiasaan ini, kami berharap nilai-nilai 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         305 

kesabaran, ketekunan, dan keikhlasan dapat terinternalisasi secara 
alami” (Wawancara Informan MAN 1 Bulukumba, 2024).) 

Pemberian hukuman dan Penghargaan 

Dan terakhir pemberian hukuman dan Penghargaan. Penghargaan 

diberikan untuk memotivasi perilaku positif, sementara hukuman digunakan 

untuk memberikan efek jera dan pembelajaran. Penghargaan diberikan dalam 

beberapa tahapan. Pertama, ada penghargaan harian seperti pujian verbal atau 

stiker untuk perilaku baik. Kedua, penghargaan mingguan berupa pengakuan di 

depan kelas. Ketiga, penghargaan bulanan dan tahunan seperti piala atau medali 

yang diberikan pada acara khusus seperti upacara bendera atau peringatan hari 

besar berupa setifikat yang telah menyelesaikan hafalan dan spiagam untuk 

siswa yang telah berhasil menjuarai kegiatan seperti olimpiade. Untuk hukuman, 

kami juga memiliki beberapa tahapan. Pertama, peringatan lisan untuk 

pelanggaran kecil. Jika pelanggaran berlanjut, siswa diberikan tugas tambahan 

yang edukatif, seperti membuat ringkasan buku. Untuk pelanggaran yang cukup 

serius, siswa yang melanngar diberikan hukuman seperti menghafalkan 

beberapa susrah yang belum dihafal, membersihkan kamar mandi, sanksi denda 

bagi siswa yang ketahuan membawa android dan terakhir pemanggilan orang tua 

siswa. Berikut jawaban yang disampaikan informan dalam wawancara dengan 

peneliti; 

“Dalam menguatkan proses penanaman nilai kami menggunakan 
pendekatan yang seimbang antara penghargaan dan hukuman. 
Penghargaan diberikan untuk memotivasi perilaku positif, sementara 
hukuman digunakan untuk memberikan efek jera dan pembelajaran. 
Penghargaan diberikan dalam beberapa tahapan. Pertama, ada 
penghargaan harian seperti pujian verbal untuk perilaku baik. Kedua, 
penghargaan mingguan berupa pengakuan di depan kelas. Ketiga, 
penghargaan bulanan dan tahunan seperti piala atau medali yang 
diberikan pada acara khusus seperti upacara bendera atau peringatan 
hari besar berupa setifikat yang telah menyelesaikan hafalan dan 
spiagam untuk siswa yang telah berhasil menjuarai kegiatan seperti 
olimpiade. Untuk hukuman, kami juga memiliki beberapa tahapan. 
Pertama, peringatan lisan untuk pelanggaran kecil. Jika pelanggaran 
berlanjut, siswa diberikan tugas tambahan yang edukatif, seperti 
membuat ringkasan buku. Untuk pelanggaran yang cukup serius, siswa 
yang melanggar diberikan hukuman seperti menghafalkan beberapa 
susrah yang belum dihafal, membersihkan kamar mandi, sanksi denda 
bagi siswa yang ketahuan membawa android dan terakhir 
pemanggilan orang tua siswa” (Wawancara Informan MAS PP Babul 
Khaer Bulukumba, 2024). 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         306 

 

“Tentu, di MAS PP Babul Khaer kami fokus pada nilai-nilai seperti 
kejujuran, tanggung jawab, disiplin, serta kerja sama. Nilai-nilai ini 
penting untuk membentuk karakter siswa yang unggul baik secara 
akademis maupun moral. Kami mengimplementasikan pendekatan 
yang seimbang antara penghargaan dan hukuman. Penghargaan 
diberikan untuk mendorong perilaku positif, sedangkan hukuman 
digunakan sebagai alat pembelajaran untuk memperbaiki perilaku 
yang kurang baik. Penghargaan di madrasah kami diberikan dalam 
beberapa tahapan: Penghargaan Harian: Penghargaan kecil seperti 
pujian verbal atau stiker untuk siswa yang menunjukkan perilaku baik 
setiap hari. Penghargaan Mingguan: Setiap minggu, kami memberikan 
sertifikat atau pengakuan di depan kelas untuk siswa yang konsisten 
berperilaku positif. Penghargaan Bulanan dan Tahunan: Penghargaan 
lebih besar seperti piala atau hadiah khusus diberikan pada acara-
acara penting seperti upacara bendera atau peringatan hari besar 
nasional dan agama. Untuk hukuman, kami juga memiliki beberapa 
tahapan yang bertujuan untuk mendidik: Peringatan Lisan: Peringatan 
diberikan secara verbal untuk pelanggaran kecil sebagai pengingat dan 
nasihat. Tugas Tambahan siswa yang melanggar aturan akan 
diberikan tugas tambahan yang edukatif, seperti membuat ringkasan 
buku atau tugas kebersihan. Untuk pelanggaran yang lebih serius atau 
berulang, untuk mencari solusi terbaik dan memberikan pemahaman 
kepada siswa tentang kesalahannya” (Wawancara Informan MAS PP 
Babul Khaer Bulukumba, 2024). 

 

Pendekatan Pengalaman 

Terakhir adalah melalui pendekatan pengalaman yakni memberikan 

kesempatan kepada siswa untuk mengikuti kegiatan-kegiatan baik di dalam 

maupun di luar sekolah dalam rangka memberikan pengetahuan dan 

pengalaman tambahan dalam rangka untuk menumbuhkan moral peserta didik. 

Berikut jawaban yang disampaikan informan dalam wawancara dengan peneliti; 

“Pendekatan pengalaman memainkan peran penting dalam membawa 
nilai-nilai moderasi kepada siswa. Kami percaya bahwa siswa lebih 
mudah menerima dan menginternalisasi nilai-nilai moderasi ketika 
mereka dapat mengalami sendiri makna dan manfaat dari sikap 
tersebut. Pendekatan ini melibatkan berbagai kegiatan yang dirancang 
untuk memungkinkan siswa untuk merasakan nilai-nilai moderasi 
dalam konteks nyata. Salah satu contoh pendekatan pengalaman yang 
kami implementasikan dalam menanamkan sikap moderasi pada siswa 
yakni ikut melibatkan para guru dan siswa dalam mengikuti serangkai 
kegiatan yang bekerjasama dengan organisasi masyarakat tertentu. 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         307 

Sebagai contoh kegiatan kunjungan tempat ibadah semua agama yang 
di pelopori oleh FKUB(forum komunikasi umat beragama) Bulukumba, 
kami ikut melibatkan guru dan juga siswa untuk ikut berpartisipasi 
dalam kegiatan tersebut” (Wawancara Informan MAN 1 Bulukumba, 
2024). 
 
“Betul sekali bahwa mengenai proses internalisasi nilai dalam 
mendukung sikap moderasi yang dilakukan oleh madrasah yaitu 
dengan pendekatan pengalaman, siswa diberi kesempatan untuk 
terlibat dalam berbagai kegiatan yang menghadirkan situasi-situasi 
nyata di mana sikap moderasi sangat diperlukan. Mengenai tentang itu, 
saya sendiri sering dilibatkan dan di utus menjadi perwakilan 
madrasah dalam mendampingi para siswa dalam kegiatan-kegiatan di 
luar madrasah. Seperti sebelumnya kita pernah mengikuti study tour ke 
tempat-tempat ibadah semua agama yang di prakarsai oleh FKUB. 
Mendampingi siswa melakukan study tour ke kawasan adat AMMATOA 
Kajang dalam rangkan pengenalan kearifan lokal” (Wawancara 
Informan MAN 1 Bulukumba, 2024). 

 

Pembahasan 

Internalisasi dipahami sebagai proses penggabungan perilaku dengan standar 

tingkah laku dan sifat yang ada dalam diri seseorang (Chaplin, 2005; Lawrence & 

Valsiner, 2010). Scott berpendapat bahwa proses internalisasi melibatkan konsep 

atau ide dari luar yang membentuk kepribadian. Kepribadian tersebut kemudian 

dijadikan acuan untuk kepribadian lain, sehingga dapat diterima sebagai norma 

yang dapat dipercaya dan menjadi perspektif dalam tingkah laku setiap individu 

(Scott, 2012). 

Dalam perspektif klasik, Emile Durkheim menekankan bahwa pendidikan 

memiliki peran sentral dalam internalisasi nilai, karena melalui pendidikanlah 

norma-norma sosial diwariskan dari generasi ke generasi.(Durkheim, 1961) Bagi 

Durkheim, pendidikan bukan hanya proses transfer pengetahuan, melainkan juga 

upaya membentuk kesadaran kolektif yang mengikat individu dalam kehidupan 

bermasyarakat. 

Dalam konteks keislaman, Muhaimin mengembangkan gagasan internalisasi 

nilai dalam pendidikan Islam melalui pendekatan pembelajaran yang terintegrasi. 

Ia menekankan pentingnya keteladanan guru, pembiasaan, serta lingkungan yang 

kondusif agar nilai agama tidak berhenti pada tataran teoritis, tetapi benar-benar 

menjadi karakter siswa.(Muhaimin et al, 2001) Dengan demikian, teori internalisasi 

Muhaimin memberikan fondasi penting dalam memahami proses pembentukan 

karakter keagamaan yang moderat. 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         308 

Penelitian ini berangkat dari kerangka teori Durkheim dan Muhaimin, tetapi 

mengelaborasi lebih jauh dalam konteks pendidikan berbasis kearifan lokal. Dalam 

studi ini, internalisasi nilai dipahami bukan hanya sebagai mekanisme reproduksi 

norma, tetapi juga sebagai proses kreatif yang dipengaruhi oleh budaya lokal, 

interaksi sosial, dan dinamika lembaga pendidikan. Dengan fokus pada kearifan 

lokal Bugis-Makassar, penelitian ini berupaya menemukan pola internalisasi nilai 

yang relevan dengan tantangan kontemporer, khususnya moderasi beragama. 

Pentingnya penelitian ini semakin terlihat ketika dikaitkan dengan realitas sosial 

Indonesia yang multikultural. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa lemahnya 

internalisasi nilai dapat melahirkan intoleransi, radikalisme, bahkan kekerasan 

berbasis agama (Bahri et al., 2025). Oleh karena itu, menemukan model internalisasi 

yang efektif, kontekstual, dan berbasis kearifan lokal menjadi kebutuhan mendesak 

dalam pendidikan agama di Indonesia (Kibtiyah et al., 2025). 

Penelitian sebelumnya banyak membahas tentang pentingnya moderasi 

beragama dan peran kearifan lokal. Misalnya, Wibowo (2019) menekankan peran 

moderasi beragama sebagai pendekatan dalam membangun harmoni sosial, 

sementara Septika & Prasetya (2020) menguraikan bahwa kearifan lokal dapat 

menjadi instrumen pendidikan karakter. Namun, studi-studi tersebut belum 

menyinggung bagaimana proses internalisasi nilai berlangsung secara sistematis 

dalam lingkungan pendidikan, khususnya di madrasah. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada rumusan konsep internalisasi nilai 

PINTAR, yaitu singkatan dari Pengkondisian lingkungan, Pembiasaan, Pengalaman, 

Transinternalisasi, Apresiasi (pemberian hukuman dan penghargaan), dan Role 

model (keteladanan). Model ini menawarkan kerangka yang lebih operasional 

dalam menjelaskan bagaimana nilai-nilai moderasi dapat benar-benar dihayati oleh 

siswa, bukan hanya diketahui. 

Analisis terhadap Temuan Proses Internalisasi 

Temuan penelitian mengenai proses-proses internalisasi nilai dalam 

penelitian ini menguatkan dan mengelaborasi teori yang dikemukakan oleh Emile 

Durkheim dan Muhaimin. 

Pengkondisian Lingkungan.  

Temuan bahwa proses internalisasi diawali dengan pengkondisian lingkungan 

selaras dengan pandangan Durkheim yang mengidentifikasi keluarga, sekolah, dan 

komunitas sebagai agen sosialisasi utama. Durkheim berpendapat bahwa 

lingkungan dapat menjadi wadah untuk membiasakan anak-anak hidup 

berkelompok dan melatih mereka menghargai pendapat orang lain (Durkheim, 

1961). Temuan penelitian ini mendukung pandangan tersebut dengan 

menunjukkan bahwa nilai-nilai dan norma sosial yang diajarkan melalui 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         309 

pengkondisian lingkungan pendidikan secara signifikan membentuk perilaku dan 

pemikiran individu, membantu siswa menginternalisasi nilai-nilai tersebut secara 

lebih efektif. 

Transformasi Nilai.  

Tahap transformasi nilai yang ditemukan, dimana nilai-nilai diperkenalkan 

secara eksplisit melalui ceramah dan sosialisasi, konsisten dengan teori Muhaimin. 

Muhaimin menyatakan bahwa tahap transformasi nilai merupakan proses dimana 

pendidik menginformasikan nilai-nilai yang baik dan kurang baik, yang pada tahap 

ini hanya terjadi komunikasi verbal dari pendidik ke peserta didik (Muhaimin et al, 

2001). Temuan ini memberikan bukti empiris bahwa internalisasi nilai memang 

merupakan proses bertahap, dimulai dari penanaman pemahaman secara eksplisit. 

Transaksi Nilai.  

Proses transaksi nilai, yang melibatkan komunikasi dua arah, diskusi, dan 

interaksi dinamis antara guru dan siswa, sesuai dengan teori Muhaimin. Muhaimin 

menjelaskan bahwa pada tahap ini terjadi komunikasi dua arah yang menciptakan 

proses interaksi, memungkinkan siswa untuk menentukan nilai yang sesuai dengan 

dirinya (Muhaimin et al, 2001). Temuan ini menekankan pentingnya interaksi 

dinamis dan berkelanjutan antara individu dan lingkungannya dalam mengadopsi 

dan menerapkan nilai-nilai, yang memperkuat teori Muhaimin. 

Transinternalisasi.  

Temuan mengenai transinternalisasi, dimana penanaman nilai tidak hanya 

melalui verbal tetapi juga melalui komunikasi kepribadian dan keteladanan guru, 

sejalan dengan teori Muhaimin. Muhaimin menekankan bahwa pada tahap ini, 

komunikasi kepribadian menjadi sangat aktif dan pendidik harus memperhatikan 

sikap dan perilakunya karena siswa cenderung menirunya (Muhaimin et al, 2001). 

Temuan ini mendukung gagasan bahwa internalisasi nilai melibatkan proses adopsi 

yang mendalam dan refleksi, dimana nilai-nilai secara bertahap menjadi bagian 

integral dari diri individu. 

Keteladanan.  

Pendekatan keteladanan yang ditemukan dalam penelitian ini sangat selaras 

dengan teori Durkheim. Durkheim memandang pendidik sebagai agen moral 

masyarakat yang memiliki peran kunci dalam membentuk moral dan mentransfer 

budaya (Durkheim, 1961). Teorinya menjelaskan bahwa internalisasi nilai terjadi 

melalui proses keteladanan, yaitu ketika individu mengadopsi nilai-nilai melalui 

pengamatan dan peniruan terhadap perilaku figur panutan. Temuan bahwa 

pengamatan terhadap perilaku konsisten dari guru memainkan peran penting 

dalam internalisasi nilai memberikan bukti empiris bahwa proses keteladanan 

memang efektif dalam penanaman nilai. 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         310 

Pembiasaan.  

Proses pembiasaan yang ditemukan, melalui rutinitas dan pengulangan 

perilaku positif, memperkuat teori Durkheim. Durkheim memandang moralitas 

sebagai suatu bentuk disiplin yang berperan dalam merangsang kemauan peserta 

didik dan membentuk penghormatan terhadap otoritas moral (Durkheim, 1961). 

Temuan ini mendukung pandangan bahwa internalisasi nilai melalui pembiasaan 

merupakan metode yang efektif dan berkelanjutan dalam pembentukan karakter 

individu. 

Pemberian Hukuman dan Penghargaan.  

Mekanisme pemberian hukuman dan penghargaan yang ditemukan di 

lapangan sejalan dengan teori Durkheim. Durkheim mengakui hukuman sebagai 

alat untuk memperkuat kaidah peraturan dan mendorong kepatuhan spontan, 

asalkan diberikan dengan bijaksana (Durkheim, 1961). Temuan penelitian ini 

konsisten dengan teorinya, yang menjelaskan bahwa hukuman dan penghargaan 

merupakan mekanisme penting dalam mengontrol perilaku individu dan 

memperkuat nilai-nilai yang diinginkan oleh masyarakat atau lembaga pendidikan. 

Pendekatan Pengalaman.  

Terakhir, temuan mengenai pendekatan pengalaman selaras dengan teori 

Muhaimin. Muhaimin menjelaskan bahwa proses internalisasi nilai melibatkan 

tahapan pendekatan pengalaman, dimana individu belajar dan memahami nilai-

nilai melalui pengalaman langsung (Muhaimin et al, 2001). Temuan bahwa siswa 

menginternalisasi nilai melalui kegiatan seperti kunjungan ke tempat ibadah lain 

dan kawasan adat memberikan bukti empiris bahwa pendekatan pengalaman 

adalah metode yang efektif, karena memungkinkan individu untuk merasakan dan 

merefleksikan nilai-nilai tersebut secara langsung. 

Dari hasil dan pembahasan di atas maka dapat disimpulkan bahwa temuan 

mengenai proses internalisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui kearifan lokal 

bugis makassar di Madrasah Aliyah Swasta PP Babul Khaer dan Madrasah Aliyah 

Negeri 1 Bulukumba ada 8 proses, diantaranya 1) Proses pengkondisian 

lingkungan., 2) Proses transformasi nilai., 3) Proses transaksi nilai., 4) Proses 

Transinternalisasi nilai., 5) Proses pembiasaan., 6) Proses keteladanan., 7) Proses 

pemberian hukuman dan penghargaan., 8) pendekatan pengalaman. Proses 

internalisasi tersebut setelah ditinjau dan dilakukan analisis dapat dipahami bahwa 

proses internalisasi tersebut menguatkan proses internalisasi yang dipopulerkan 

oleh Emile Durkheim yang menampilkan bahwa proses internalisasi nilai ini ada 4 

yaitu; 1) pembiasaan., 2) pemberian hukuman dan penghargaan., 3) pengkondisian 

lingkungan., 4) keteladanan (Durkheim, 1961). Selebihnya proses internalisasi yang 

menjadi temuan menguatkan teori mengenai proses internalisasi yang 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         311 

dipopulerkan oleh muhaimin yang mengumkapkan bahwa proses internalisasi nilai 

ada 4 yakni; 1) transformasi nilai., 2) transaksi nilai., 3) transinternalisasi nilai., 4) 

pendekatan pengalaman (Muhaimin et al, 2001). Dengan begitu maka dapat di 

pahami bahwa temuan mengenai proses internalisasi nilai mengelaborasi teori 

proses internalisasi yang di populerkan oleh Emile Durkheim dan Muhaimin. 

Artinya dengan begitu temuan penelitian ini disisi lain menguatkan konsep 

internalisasi nilai menurut Emile Durkheim dan Muhaimin, melalui penelitian ini 

dapat disimpulkan bahwa dalam rangka memaksimalkan proses internalisasi nilai 

di lembaga pendidikan maka dapat mengkombinasikan teori proses internalisasi 

menurut Emile Durkheim dengan Muhaimin dalam pelaksanaanya di sekolah. 

Unsur Pengkondisian lingkungan dalam model PINTAR menegaskan bahwa 

suasana sosial, budaya, dan institusional memiliki pengaruh signifikan dalam 

membentuk pola pikir siswa. Hal ini sejalan dengan gagasan Bandura mengenai 

social learning theory yang menekankan pentingnya lingkungan dalam 

pembelajaran perilaku (Bandura, 1977). 

Pembiasaan sebagai elemen kedua menekankan praktik berulang yang 

melahirkan konsistensi perilaku. Aristoteles bahkan sejak awal menegaskan bahwa 

kebajikan diperoleh melalui kebiasaan yang terus-menerus (Aristotle on Practical 

Wisdom, 2013). Dalam pendidikan Islam, konsep ta'dib dan riyadhah juga 

menekankan pembiasaan sebagai metode membentuk akhlak mulia. Elemen 

Pengalaman dalam model PINTAR menekankan bahwa nilai tidak cukup dipahami 

secara teoritis, melainkan harus dialami dalam praktik nyata. Hal ini berhubungan 

dengan teori konstruktivisme Piaget yang menekankan pentingnya keterlibatan 

langsung peserta didik dalam membangun pemahaman (Piaget, 1970).  

Transinternalisasi merupakan elemen penting yang menunjukkan proses 

penyerapan nilai yang lebih mendalam, dari sekadar pengetahuan menuju 

kesadaran dan komitmen. Konsep ini mengingatkan pada gagasan Paulo Freire 

tentang conscientization, yakni proses pembentukan kesadaran kritis melalui 

refleksi dan aksi (Freire, 2009).  

Selanjutnya, Apresiasi berupa pemberian hukuman dan penghargaan adalah 

mekanisme penguatan perilaku yang sudah dikenal dalam teori behaviorism B.F. 

Skinner (Skinner, 1965). Namun dalam penelitian ini, penghargaan tidak sekadar 

material, melainkan juga pengakuan moral dan sosial yang meneguhkan 

internalisasi nilai. Terakhir, Role model atau keteladanan menjadi faktor kunci 

dalam internalisasi nilai. Nabi Muhammad Saw. telah menegaskan peran teladan 

dengan sabdanya, "Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang 

mulia" (HR. Malik) (ibn Anas, 1982). Dalam perspektif pendidikan modern, 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         312 

keteladanan guru dipandang sebagai hidden curriculum yang sangat efektif dalam 

membentuk karakter siswa. 

Dengan demikian, penelitian ini berkontribusi memperkaya teori internalisasi 

nilai dengan menghadirkan model PINTAR sebagai kerangka operasional baru. 

Temuan ini tidak hanya memperluas gagasan Durkheim dan Muhaimin, tetapi juga 

memberikan jawaban praktis bagi dunia pendidikan Islam di Indonesia dalam 

menghadapi tantangan intoleransi dan radikalisme. Model PINTAR menjadi 

tawaran teoretis sekaligus metodologis dalam upaya membangun generasi moderat 

yang mampu hidup damai di tengah. 

 

D. Simpulan 

Penelitian ini memberikan kontribusi teoretis yang signifikan dalam 

memperluas elaborasi terhadap teori internalisasi nilai dengan memadukan dua 

kerangka konseptual utama, yakni teori internalisasi yang dikemukakan oleh Émile 

Durkheim dan Muhaimin dalam konteks pendidikan nilai. Melalui kajian mendalam 

terhadap proses internalisasi nilai-nilai moral pada siswa, penelitian ini 

memperkaya khazanah pemahaman mengenai mekanisme yang mendasari 

pembentukan karakter moderasi sebuah karakter yang berorientasi pada 

keseimbangan antara dua kutub ekstrem serta mengedepankan harmoni dalam 

kehidupan sosial dan personal. Durkheim, sebagai tokoh sentral dalam sosiologi 

moral, memandang internalisasi nilai sebagai proses sosial yang berlangsung 

melalui empat mekanisme utama: pembiasaan, pemberian hukuman dan 

penghargaan, pengkondisian lingkungan, dan keteladanan. Sementara itu, 

Muhaimin seorang pemikir pendidikan Islam memperluas cakupan teori 

internalisasi dengan menegaskan bahwa internalisasi nilai tidak semata-mata 

terjadi melalui sosialisasi, tetapi juga melalui pendekatan yang bersifat teknis, 

reflektif, dan berbasis pengalaman. Dalam kerangka Muhaimin, proses internalisasi 

mencakup tiga tahapan pokok, yakni transformasi nilai, transaksi nilai, dan 

transinternalisasi nilai, dengan penekanan pada pengalaman sebagai media 

internalisasi yang efektif. Integrasi pandangan Durkheim dan Muhaimin dalam 

penelitian ini menunjukkan bahwa penguatan sikap moderasi pada siswa 

merupakan proses yang bersifat kompleks, dinamis, dan multidimensional.  

Temuan utama dari penelitian ini menghasilkan model konseptual yang 

disebut model internalisasi PINTAR, akronim dari Pengkondisian lingkungan, 

Pembiasaan, Pengalaman, Transinternalisasi nilai, Apresiasi melalui pemberian 

hukuman dan penghargaan, serta Role model (keteladanan). Model ini secara 

kontekstual berakar pada kearifan lokal Bugis-Makassar dan menjadi kerangka 

operasional dalam penguatan sikap moderasi siswa. Dengan demikian, penelitian 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         313 

ini tidak hanya memperkokoh fondasi teoretis terkait proses internalisasi nilai 

dalam pembentukan karakter moderasi, tetapi juga memberikan kontribusi praktis 

bagi pendidik dan pengambil kebijakan dalam merancang program pendidikan yang 

efektif, kontekstual, dan berakar pada nilai-nilai lokal.  

Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan, dimana penelitian ini 

lebih menekankan pendekatan kualitatif sehingga belum mengukur secara 

kuantitatif tingkat efektivitas model dalam mengembangkan sikap moderasi siswa. 

Dari keterbatasan tersebut, sebagai rekomendasi bagi penelitian berikutnya 

disarankan untuk mengembangkan uji empiris model PINTAR dengan pendekatan 

kuantitatif atau mixed methods guna mengukur dampak dan efektivitasnya secara 

lebih terukur. Dengan demikian, pengembangan ilmu terkait internalisasi nilai dan 

pendidikan moderasi dapat bergerak menuju formulasi model yang semakin 

komprehensif, aplikatif, dan responsif terhadap keragaman konteks pendidikan di 

Indonesia. 

  

Daftar Rujukan 

Abdillah, F., Manurung, F., Natzmi, A., Harahap, N. H., & Muary, R. (2023). 

Pengembangan Potensi Generasi Muda Terkait Tradisi Budaya Lokal Sebagai 

Sarana Pemberdayaan Masyarakat Melalui Program Kkn Di Nagori Dolok 

Mainu. Journal Of Human And Education (JAHE), 3(2), 470–476. 

https://doi.org/10.31004/jh.v3i2.246 

Abdul Aziz et al, A. (2019). Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan 

Islam. Daulat Bangsa. 

Adryamarthanino, V. (2022). Penyebab Perang Saudara Di Suriah. Kompas.com 

Agustiningsih, M. D., Salsabila, A. N. N., Kamila, F., Dahlan, S. M., Hikam, A. N., & 

Mufidah, N. A. (2024). Eksplorasi Nilai Moderasi Beragama Melalui Kearifan 

Lokal di Desa Kandangtepus Kecamatan Senduro Kabupaten Lumajang. 

Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan Masyarakat, 8(1), Article 1. 

https://doi.org/10.14421/panangkaran.v8i1.3608 

Amin, M., & Ritonga, A. D. (2024). Diversity, Local Wisdom, and Unique 

Characteristics of Millennials as Capital for Innovative Learning Models: 

Evidence from North Sumatra, Indonesia. Societies, 14(12), 260. 

https://doi.org/10.3390/soc14120260 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         314 

Andréfouët, S., Paul, M., & Farhan, A. R. (2022). Indonesia’s 13558 islands: A new 

census from space and a first step towards a One Map for Small Islands Policy. 

Marine Policy, 135, 104848. https://doi.org/10.1016/j.marpol.2021.104848 

Arbatli, C. E., Ashraf, Q. H., Galor, O., & Klemp, M. (2020). Diversity and Conflict. 

Econometrica : Journal of the Econometric Society, 88(2), 727–797. 

https://doi.org/10.3982/ECTA13734 

Ardiyansyah, Tabrani, A., Sanifu, Rofiq, M. A., Zamroni, M. A., & Rahmat. (2025). 

Bugis-Makassar Local Wisdom As A Foundation For Religious Moderation 

Education: A Multi-Site Study In Islamic High Schools. Fikroh: Jurnal 

Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 18(3), 376–387. 

https://doi.org/10.37812/fikroh.v18i3.2033 

Aristotle on Practical Wisdom: Nicomachean Ethics VI. (2013). Harvard University 

Press. 

Arsal, T., Setyowati, D. L., & Hardati, P. (2022a). The inheritance of local wisdom for 

maintaining peace in multicultural society. Journal of Aggression, Conflict and 

Peace Research, 15(2), 137–151. https://doi.org/10.1108/JACPR-01-2022-

0673 

Arsal, T., Setyowati, D. L., & Hardati, P. (2022b). The inheritance of local wisdom for 

maintaining peace in multicultural society. Journal of Aggression, Conflict and 

Peace Research, 15(2), 137–151. https://doi.org/10.1108/JACPR-01-2022-

0673 

Aziz, H., Nursobah, A., Mahmud, M., & Mansyur, A. S. (2019). The Internalization of 

Islamic Values in Social Sciences Learning. 275–279. 

https://doi.org/10.2991/aes-18.2019.64 

Bahri, R., Rofiqi, R., Kusaeri, & Rusydiyah, E. F. (2025). Religious moderation 

education: A comparative study of Islamic approaches in Indonesia and 

Malaysia with implications for faith-based education. International Studies in 

Catholic Education, 0(0), 1–23. 

https://doi.org/10.1080/19422539.2025.2519727 

Bandura, A. (1977). Social Learning Theory. Prentice Hall. 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         315 

Chankseliani, M., & McCowan, T. (2021). Higher education and the Sustainable 

Development Goals. Higher Education, 81(1), 1–8. 

https://doi.org/10.1007/s10734-020-00652-w 

Chaplin, J. P. (2005). Kamus Lengkap Psikologi. PT Raja Grafindo Persada. 

Cheeppensook, K. (2020). ASEAN in the South China Sea conflict, 2012–2018: A 

lesson in conflict transformation from normative power Europe. 

International Economics and Economic Policy, 17(3), 747–764. 

https://doi.org/10.1007/s10368-020-00477-z 

Dhofier, Z. (1981). Tradisi Pesantren Studi Tentang Pandangan Hidup. LP3ES. 

Durkheim, É. (1961). Moral Education, translated by Everett K.Wilson and Herman 

Schnurer. Free Press. 

Dwiyani, A., & Sari, E. S. (2021). Pembentukan Sikap Toleransi Siswa Melalui 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) Berbasis Multikultural di SMAN 

2 Mataram. Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 4(1), 1–11. 

https://doi.org/10.58518/darajat.v4i1.641 

Fauzian, R., Hadiat, Ramdani, P., & Yudiyanto, M. (2021). Penguatan Moderasi 

Beragama Berbasis Kearifan Lokal Dalam Upaya Membentuk Sikap Moderat 

Siswa Madrasah: Moderasi Beragama. AL-WIJDÃN Journal of Islamic 

Education Studies, 6(1), 1–14. https://doi.org/10.58788/alwijdn.v6i1.933 

Fitri, A. (2021). Strategi Defensif Masyarakat Muslim Dalam Toleransi Agama: (Studi 

Komparatif Masyarakat Desa Rowotengah, Jember dan Desa Kemantren, 

Lamongan). Jurnal PUBLIQUE, 2(1), 41–63. 

https://doi.org/10.15642/publique.2021.2.1.41-63 

Freire, P. (2009). Chapter 2 from Pedagogy of the Oppressed. Race/Ethnicity: 

Multidisciplinary Global Contexts, 2(2), 163–174. 

https://muse.jhu.edu/pub/3/article/266914 

Garing, J., Firdaus, W., Herianah, H., Ridwan, M., Erniati, E., Budiono, S., & Pariela, T. 

D. (2023). Identifying and Resolving Conflicts Using Local Wisdom: A 

Qualitative Study. Journal of Intercultural Communication, 23(4), 69–81. 

https://doi.org/10.36923/jicc.v23i3.156 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         316 

Gunawan, I. (2013). Metode Penelitian Kualitatif Teori dan Praktik. Bumi Aksara. 

Haba, J., Amal Tomagola, T., & dkk. (2007). Revitalisasi Kearifan Lokal Studi Resolusi 

Konflik di Kalimantan Barat, Maluku, dan Poso. ICIP. 

Hasanuddin, S., & Rusydi, M. (2024). The Integration of Bugis Local Wisdom on 

Tolerance in Islamic Education at Senior High School: Strategies and 

Implications. AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan, 16(2), 1655–1663. 

https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5285 

Huda, M., Nor Muhamad, N. H., Isyanto, P., Muhamat, R., Marni, N., Ahmad Kilani, M., 

& Safar, J. (2020). Building harmony in diverse society: Insights from 

practical wisdom. International Journal of Ethics and Systems, 36(2), 149–

165. https://doi.org/10.1108/IJOES-11-2017-0208 

Hutabarat, F. (2023). Navigating Diversity: Exploring Religious Pluralism and Social 

Harmony in Indonesian Society. European Journal of Theology and 

Philosophy, 3(6), 6–13. https://doi.org/10.24018/theology.2023.3.6.125 

ibn Anas, A. (1982). Al-Muwaththa’. Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi. 

Igere, B. E., & Ekundayo, T. C. (2020). Global mapping of cholera Vibrio and outbreaks 

in the Pre-Millennium Development Goals (MDG)/Sustainable Development 

Goals (SDG) and MDGs/SDGs era of 1990–2019. Microbial Pathogenesis, 149, 

104319. https://doi.org/10.1016/j.micpath.2020.104319 

Iqbal, F. (2017). Konflik dalam Adaptasi Budaya (Studi Deskriptif pada Komunikasi 

Mahasiswa Fakultas Ilmu Sosial dan Humaniora di Lingkungan UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta). Profetik: Jurnal Komunikasi, 10(2), Article 2. 

https://doi.org/10.14421/pjk.v10i2.1337 

Karim, M. F. (2020). The limits of global human rights promotion: Indonesia’s 

ambivalent roles in the UN Human Rights Council. Contemporary Politics, 

26(3), 351–370. https://doi.org/10.1080/13569775.2020.1720065 

Kartini, P.-R.-. (2018). Internalisasi Nilai-Nilai Karakter pada Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) di Smp Negeri 4 Sungai Raya. Journal of 

Research and Thought on Islamic Education (JRTIE), 1(1), Article 1. 

https://doi.org/10.24260/jrtie.v1i1.1071 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         317 

Khusniati, M., Heriyanti, A. P., Aryani, N. P., Fariz, T. R., & Harjunowibowo, D. (2023). 

Indigenous science constructs based on Troso woven fabric local wisdom: A 

study in ethnoscience and ethnoecology: Research Article. Journal of Turkish 

Science Education, 20(3), 549–566. 

https://doi.org/10.36681/tused.2023.031 

Kibtiyah, A., Idawati, K., & Muaz, Y. A. (2025). Collaboration on Local Wisdom-Based 

Character Education between Schools and Parents of Students in Islamic 

Religious Education Units. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 9(2), 458–

475. https://doi.org/10.35723/ajie.v9i2.175 

Lawrence, J. A., & Valsiner, J. (2010). Conceptual Roots of Internalization: From 

Transmission to Transformation. Human Development, 36(3), 150–167. 

https://doi.org/10.1159/000277333 

Litbang MPI, T. (2022). 4 Negara Yang Terkenal Islamofobia, Larangan Cadar Hingga 

Bakar Al Quran. Okezone.com 

Maheswara, I. B. A. Y. (2021). Kasus Penendang Sesajen di Gunung Semeru ditinjau 

dari Perspektif Hukum Pidana. Hukum Dan Kebudayaan, 1(4 November), 35–

45. https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/hkb/article/view/2330 

Makkonen, A., Oksanen, A., Gadarian, S. K., Herreros, F., Winsvold, M. S., Solheim, Ø. 

B., Enjolras, B., & Steen-Johnsen, K. (2020). Fear-triggering effects of 

terrorism threats: Cross-country comparison in a terrorism news scenario 

experiment. Personality and Individual Differences, 161, 109992. 

https://doi.org/10.1016/j.paid.2020.109992 

Marwiyah, S. (2021). Pengembangan Budaya Pesantren Berbasis Kearifan Lokal di 

Pondok Pesantren Putri Salafiyah Bangil dan Pondok Pesantren Ali Ba’alawi 

Kencong Jember. https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2324 

Matraji, U. (2020, July 25). Mewaspadai Wabah Intoleransi di Sekolah. 

https://news.detik.com/kolom/d-3520475/mewaspadai-wabah-

intoleransi-di-sekolah 

M.B, M., A. M, H., & J, S. (2014). Qualitative Data Analysis, A Methods Sourcebook, 

Edition 3, Terj. Tjetjep Rohindi Rohidi. UI Press. 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         318 

Moleong, L. J. (2002). Metodologi Penelitian Kualitatif (16th ed.). Remaja 

Rosdakarya. 

Muhaimin et al. (2001). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan 

Pendidikan Agama Islam di Sekolah. Remaja Rosdakarya. 

Muna, C., & Lestari, P. (2023). Penguatan Agama Dan Wawasan Budaya Sebagai 

Upaya Dalam Menumbuhkan Spirit Moderasi Beragama. Al-Afkar, Journal For 

Islamic Studies, 6(1), Article 1. 

https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v6i1.483 

Nadliriyah, N. (2022, January 17). Prof. Quraish Shihab: Tendang Sesajen Bukan 

Perilaku Islami. Serambi Naqiibah | Lifelong Learner. 

https://www.naqiibah.com 

Nazhmi, M. S., Utami, N. T., Masitoh, S., & Ghofur, A. (2024). Kearifan Lokal dan Nilai-

Nilai Moderasi Islam. Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner, 8(12), Article 12. 

https://oaj.jurnalhst.com/index.php/jikm/article/view/6578 

Nugroho, M. A. (2024). Religious Tolerance Model in Salatiga: Analysis of the 

Implementation of Religious Moderation Concept in a Multicultural City. 

International Journal on Advanced Science, Education, and Religion, 7(4), 

Article 4. https://doi.org/10.33648/ijoaser.v7i4.732 

Nugroho, W. (2021). Bom Bunuh Diri Di Gerbang Katedral Makassar Dan Ancaman 

Teror Serentak. Detik.com 

Nurjannah, N., Taklimudin, T., & Febriyarni, B. (2023). Study Multiculturalism Based 

on The Koran. AJIS: Academic Journal of Islamic Studies, 8(1), Article 1. 

https://doi.org/10.29240/ajis.v8i1.5534 

Piaget, J. (1970). Genetic epistemology. Trans. E. Duckworth (p. 84). Columbia 

University Press. 

Prianto, A. L., Karimullah, S. S., Idri, I., Ibrahim, Z. S., Nugraha, A. R., & Gönan, Y. 

(2024). Hijacking of State Power on Religious Freedom by Community 

Organizations in Indonesia. Jurnal Ilmiah Islam Futura, 24(2), 348–367. 

https://doi.org/10.22373/jiif.v24i2.17916 

Putri, R. (2021). 5 Kasus Intoleransi Pada Lingkungan Sekolah Indonesia. Tagar.id 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         319 

Rasidi, R., Istiningsih, G., Masithoh, R. F., & Rosyidi, M. I. (2025). Education Based on 

Local Wisdom: An Alternative Model for the Integration of Cultural Values in 

The School Curriculum In Indonesia. International Journal of Contemporary 

Studies in Education (IJ-CSE), 4(2), 114–135. 

https://doi.org/10.56855/ijcse.v4i2.1521 

RI, K. A. (2019). Moderasi Beragama. Balitbang dan Diklat Kementerian Agama RI. 

Riyanto, Y. (2001). Metodelogi Penelitian Pendidikan. SIC. 

Santuso, S., Wibisono, B., & Sukarno, S. (2023). Islamophobia in the Reporting of Siti 

Elina in Tempo.Co: A Critical Discourse Analysis Study. International Journal 

of English and Applied Linguistics (IJEAL), 3(1), 50–60. 

https://doi.org/10.47709/ijeal.v3i1.2178 

Sari, M. V., Syukriyah, L. F., & Husna, N. N. (2024). Strategi Pendidikan Moderasi 

Beragama untuk Membangun Generasi Muda yang Berjiwa Toleran. Jurnal 

Penelitian Agama, 25(2), 321–331. 

https://doi.org/10.24090/jpa.v25i2.2024.pp321-331 

Satori, D., & Komariyah, A. (2010). Metodologi Penelitian Kualitatif. Alfabeta. 

Scott, J. (2012). Teori sosial: Masalah-Masalah Pokok dalam Sosiologi. Pustaka 

Pelajar. 

Septika, H. D., & Prasetya, K. H. (2020). Local Wisdom Folklore for Literary Learning 

in Elementary School. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 5(1), 13–24. 

https://doi.org/10.23969/jp.v5i1.1236 

Skinner, B. F. (1965). Science And Human Behavior. Simon and Schuster. 

Sudirman, M., Mustaring, M., & Rasyid, M. H. (2025). Integrasi Nilai-Nilai Islam dan 

Kearifan Lokal: Relevansi Konsep Doi’ Pallawa Wanua dalam Pembentukan 

Karakter Bangsa. Jurnal Moral Kemasyarakatan, 10(2), 864–875. 

https://doi.org/10.21067/jmk.v10i2.11851 

Sugiyono. (2015). Memahami Penelitian Kualitatif. Alfabeta. 

Supriadi, U., Islamy, M. R. F., & Faqihuddin, A. (2023). Internalization of Wasathiyyah 

Values in Efforts to Enhance the Religiosity and Tolerance of Students Based 



 
Ardiyansyah, M. Afif Zamroni, Rahmat & Asep Saepuddin Chalim  
 

MUMTAZ: Vol. 5 No. 2, 2025         320 

on Mentoring: An Exploratory Study of the UPI Tutorial Program. Jurnal 

Iqra’ : Kajian Ilmu Pendidikan, 8(2), 222–239. 

https://doi.org/10.25217/ji.v8i2.2747 

Syahbana, P. (2022). Heboh Siswi Dipaksa Buka Jilbab Saat Foto, Pihak Sekolah Buka 

Suara. Detik.com 

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. (2002). 

Wardah, F. (2018). Bom Surabaya Upaya Adu Domba Antar Umat Beragama. 

Www.Voaindonesia.Com 

Wibowo, A. (2019). Kampanye Moderasi Beragama di Facebook: Bentuk dan 

Strategi Pesan. Edugama: Jurnal Kependidikan Dan Sosial Keagamaan, 5(2), 

Article 2. https://doi.org/10.32923/edugama.v5i2.971 

Wijayati, M. E., & Fuad. (2024). Penerapan Moderasi Beragama di Indonesia: 

Harmonis dan Inklusif. El-Faqih : Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam, 10(2), 

301–315. https://doi.org/10.58401/faqih.v10i2.1502 

Yin, R. K. (2012). Studi Kasus: Desain dan Metode. Raja Grafindo Persada. 

Zaman, M. B., Mawardi, I., & Muna, M. Y. (2024). Local Wisdom for Peacebuilding in 

Java: An Analysis of Religious Moderation in Shodiq Hamzah’s Tafsīr Al-

Bayān. Jurnal Lektur Keagamaan, 22(2), 455–482. 

https://doi.org/10.31291/jlka.v22i2.1295 

 


