
MUMTAZ: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
 

Volume 5 Nomor 1 Tahun 2025 
E-ISSN 2809-204X 

P-ISSN 2809-2139 
 

 

Content from this work may be used under the terms of the Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International License that allows others to share the work with an 
acknowledgment of the work's authorship and initial publication in this journal. 

Copyright transfer agreement, Copyright (c) MUMTAZ: Jurnal Pendidikan Agama Islam. 

TRADISI POKAT KAHANGGI  
DALAM MEMBENTUK KARAKTER KERJASAMA MASYARAKAT  

 
Rohman*1, Rika Fitri2, Rika Sartika3 

1*Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Mandailing Natal, Indonesia 
2Sekolah Tinggi Agama Islam Balaiselasa, Indonesia 

3Universitas Islam Internasional Darullughah Wadda’wah Bangil Pasuruan, 
Indonesia 

e-mail: rohman@stain-madina.ac.id 
 

Received: 
April 05, 2025 

Revised: 
April 29, 2025 

Accepted: 
May 15, 2025 

Published: 
June, 2025 

*Corresponding author 

Abstract 
 
The pokat kahanggi tradition, a cultural practice in Mandailing society, is crucial in 
shaping cooperation, social solidarity, and community cohesion. This research 
examines the practice of this tradition in the Huta Padang Village community and its 
impact on these values. Data was collected through in-depth interviews with 
traditional leaders, community leaders, and residents involved in the practice, as well 
as participatory observation of related activities. The Miles and Huberman 
interactive model was used for data analysis. The results indicate that pokat 
kahanggi remains an integral part of the Huta Padang community's social life, acting 
as an integrative mechanism that strengthens relationships between kahanggi 
members through consensus in various aspects of life. It also serves as an informal 
education tool, instilling values of mutual cooperation, responsibility, and 
togetherness to the younger generation. This tradition aligns with concepts of moral 
knowing, moral feeling, and moral action, instilling social ethical values and virtues. 
To preserve and adapt pokat kahanggi, efforts are needed to face modernization 
challenges. This study contributes to understanding how local traditions can serve as 
an effective character education instrument. 
 
Keywords: Indigenous Cooperation; Social Capital; Character Education. 
 

Abstrak 
 
Tradisi pokat kahanggi, sebuah praktik budaya dalam masyarakat Mandailing, 
sangat penting dalam membentuk kerja sama, solidaritas sosial, dan kohesi 
komunitas. Penelitian ini mengkaji praktik tradisi ini di komunitas Desa Huta 
Padang dan dampaknya terhadap nilai-nilai tersebut. Data dikumpulkan melalui 
wawancara mendalam dengan pemimpin adat, pemimpin komunitas, dan penduduk 
yang terlibat dalam praktik tersebut, serta observasi partisipatif terhadap kegiatan 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:rohman@stain-madina.ac.id


 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        45 

terkait. Model interaktif Miles dan Huberman digunakan untuk analisis data. 
Hasilnya menunjukkan bahwa pokat kahanggi tetap menjadi bagian integral dari 
kehidupan sosial masyarakat Huta Padang, berfungsi sebagai mekanisme integratif 
yang memperkuat hubungan antara anggota kahanggi melalui konsensus dalam 
berbagai aspek kehidupan. Ini juga berfungsi sebagai alat pendidikan informal, 
menanamkan nilai-nilai kerjasama, tanggung jawab, dan kebersamaan kepada 
generasi muda. Tradisi ini sejalan dengan konsep pengetahuan moral, perasaan 
moral, dan tindakan moral, menanamkan nilai-nilai etika sosial dan kebajikan. 
Untuk melestarikan dan mengadaptasi pokat kahanggi, diperlukan upaya untuk 
menghadapi tantangan modernisasi. Studi ini berkontribusi untuk memahami 
bagaimana tradisi lokal dapat berfungsi sebagai instrumen pendidikan karakter 
yang efektif. 
 
Kata Kunci: Kerjasama Ada; Modal Sosial; Pendidikan Karakter. 

 
A. Pendahuluan  

Tradisi pokat kahanggi merupakan bagian integral dari sistem kekerabatan 

masyarakat Mandailing yang dikenal sebagai dalian na tolu, yang terdiri dari tiga 

elemen utama: mora (pemberi istri), kahanggi (saudara seklan), dan anak boru 

(penerima istri) (Amri, 2018). Interaksi dalam kelompok kahanggi ini berperan 

penting dalam membentuk karakter kerja sama dan solidaritas sosial di kalangan 

masyarakat. Namun, seiring dengan arus modernisasi dan globalisasi, terdapat 

kekhawatiran bahwa nilai-nilai tradisional ini mulai tergerus, yang dapat 

berdampak pada menurunnya semangat gotong royong dan kerja sama 

antaranggota masyarakat Mandailing (Anastasya, 2024; Putri et al., 2023). 

Modernisasi telah membawa perubahan signifikan dalam struktur sosial 

masyarakat, termasuk dalam pola interaksi yang terjadi dalam sistem kekerabatan 

(Manuputty et al., 2022). Individualisme yang semakin berkembang, perubahan 

pola mata pencaharian, serta urbanisasi yang menyebabkan banyak anggota 

keluarga berpindah ke daerah lain turut berkontribusi pada berkurangnya 

intensitas interaksi dalam kelompok kahanggi (Zubaedah, 2023). Jika kondisi ini 

terus berlanjut, maka dikhawatirkan tradisi pokat kahanggi akan mengalami 

pergeseran fungsi dari yang awalnya berperan sebagai mekanisme penguatan 

solidaritas sosial menjadi sekadar simbol budaya tanpa praktik nyata dalam 

kehidupan sehari-hari (Chen et al., 2025). 

Fenomena ini sejalan dengan pandangan para ahli yang menyatakan bahwa 

perubahan sosial dan budaya dapat memengaruhi struktur dan fungsi tradisi 

dalam masyarakat (Lauren, 2023). Sebagaimana dikemukakan oleh Hobsbawm & 

Ranger, tradisi tidaklah statis, tetapi dapat mengalami modifikasi dan adaptasi 

sesuai dengan konteks sosial yang berkembang (Dewi & Wikrama, 2023). Menurut 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        46 

penelitian yang dilakukan oleh (Harahap, 2014; A. Pulungan, 2018), interaksi adat 

dan Islam dalam kehidupan masyarakat Muslim Mandailing dan Angkola 

menunjukkan adanya dinamika dalam pelestarian nilai-nilai tradisional di tengah 

perubahan zaman. Dalam konteks ini, Geertz juga menegaskan bahwa praktik 

budaya dalam masyarakat Muslim sering kali bersifat sinkretis, menggabungkan 

unsur-unsur lama dengan yang baru dalam proses perubahan sosial (Khasanah, 

2022; Sunandar & Tomi, 2023). Selain itu, penelitian oleh (Rohman & Siregar, 

2024) mengindikasikan bahwa tradisi adat Mandailing menghadapi tantangan 

dalam mempertahankan praktik-praktik budaya di tengah pengaruh modernisasi, 

sebagaimana yang juga disinggung oleh Giddens bahwa modernisasi membawa 

disrupsi terhadap pola-pola kehidupan tradisional, mendorong masyarakat untuk 

menegosiasikan kembali identitas budayanya (Salsabila et al., 2024). Dalam 

perspektif sosiologis, fenomena ini dapat dijelaskan melalui teori perubahan sosial 

Parsons, di mana perubahan dalam struktur sosial akan berdampak pada sistem 

nilai yang dianut oleh masyarakat (Mukti et al., 2024). Hal ini juga sejalan dengan 

pandangan Durkheim dalam (Rahmat & Suhaeb, 2023) yang menekankan bahwa 

pergeseran dari solidaritas mekanik ke solidaritas organik akan mengubah pola 

interaksi sosial masyarakat, termasuk dalam cara tradisi dipertahankan dan 

dijalankan. 

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas peran tradisi dalam 

membentuk karakter masyarakat. Misalnya, tradisi lokal berperan besar dalam 

membentuk karakter masyarakat pemeluknya (Balaya & Zafi, 2020). Susanto 

melihat adanya pembentukan karakter masyarakat melalui tradisi Jolenan 

Somorangi di Purworejo (Bambang, 2020). Selain itu, Eksistensi kearifan dalian na 

tolu dan kontribusinya dalam pendidikan karakter (Lubis et al., 2019).  

Namun, penelitian-penelitian tersebut belum secara spesifik mengkaji peran 

tradisi pokat kahanggi dalam konteks pembentukan karakter kerja sama di 

masyarakat Huta Padang. Selain itu, penelitian yang ada cenderung fokus pada 

aspek-aspek tertentu tanpa melihat secara komprehensif bagaimana tradisi ini 

berkontribusi terhadap dinamika sosial dan budaya masyarakat setempat. Oleh 

karena itu, penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk memahami dinamika tradisi 

pokat kahanggi dalam kehidupan masyarakat Huta Padang, tetapi juga untuk 

menyoroti bagaimana tradisi ini dapat menjadi model bagi upaya revitalisasi nilai-

nilai gotong royong dan kerja sama dalam masyarakat yang lebih luas. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana pelaksanaan tradisi 

pokat kahanggi di masyarakat Huta Padang serta menganalisis dampak tradisi 

pokat kahanggi terhadap pembentukan karakter kerja sama, kohesi sosial, dan 

solidaritas komunitas di Huta Padang. Pentingnya penelitian ini didasarkan pada 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        47 

pemahaman bahwa tradisi lokal seperti pokat kahanggi memiliki peran vital dalam 

menjaga kohesi sosial dan membentuk karakter masyarakat. Menurut teori 

fungsionalisme struktural, tradisi berfungsi sebagai mekanisme integratif yang 

memperkuat solidaritas sosial dan identitas kolektif. Sebagaimana dikemukakan 

oleh (A. Nasution, 2022), interaksi adat dalam masyarakat Mandailing 

berkontribusi signifikan terhadap pembentukan nilai-nilai kebersamaan dan kerja 

sama. Oleh karena itu, memahami dan melestarikan tradisi pokat kahanggi 

menjadi krusial dalam upaya mempertahankan karakter positif dan kerukunan 

dalam masyarakat Huta Padang. 

Artikel ini memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan ilmu 

pengetahuan, khususnya dalam ranah sosiologi budaya dan antropologi sosial, 

dengan menawarkan pemahaman mendalam mengenai dinamika tradisi lokal 

dalam konteks perubahan sosial modern. Dengan menyoroti tradisi pokat 

kahanggi sebagai bagian dari sistem kekerabatan dalian na tolu di masyarakat 

Mandailing, penelitian ini tidak hanya memperkaya literatur tentang kearifan 

lokal, tetapi juga memberikan perspektif baru mengenai bagaimana tradisi dapat 

berfungsi sebagai mekanisme pembentukan karakter, penguatan solidaritas sosial, 

serta penjaga kohesi komunitas di tengah tantangan modernisasi dan globalisasi. 

Analisis yang mengintegrasikan teori-teori sosiologis klasik dan kontemporer, 

seperti fungsionalisme struktural dan perubahan sosial Parsons, menjadikan 

artikel ini relevan untuk pengembangan teori-teori sosial yang kontekstual dan 

aplikatif dalam memahami masyarakat tradisional yang sedang mengalami 

transformasi. Dengan demikian, artikel ini menjadi referensi penting bagi pengkaji 

kebudayaan, pembuat kebijakan, dan praktisi pendidikan karakter dalam menggali 

potensi tradisi lokal sebagai sumber nilai dan identitas kolektif. 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

kasus untuk memahami secara mendalam bagaimana tradisi pokat kahanggi 

membentuk karakter kerja sama dalam masyarakat Huta Padang (Creswell & 

Creswell, 2018). Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan eksplorasi yang 

komprehensif terhadap fenomena budaya dalam konteks sosial tertentu (O’Connor 

& Joffe, 2020). Huta Padang dipilih sebagai lokasi penelitian karena masih 

mempertahankan tradisi pokat kahanggi dalam berbagai aspek kehidupan sosial, 

seperti gotong royong, penyelesaian konflik, dan kegiatan adat lainnya. 

Desain penelitian bersifat eksploratif-deskriptif, yang bertujuan 

menggambarkan bagaimana tradisi ini berfungsi dalam membentuk karakter kerja 

sama melalui interaksi sosial di antara anggota kahanggi (kerabat sedarah). Fokus 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        48 

penelitian diarahkan pada pola interaksi dalam konteks sosial, ekonomi, dan 

budaya di Huta Padang. Data yang dikumpulkan terdiri dari data primer yang 

diperoleh melalui wawancara mendalam dengan tokoh adat, pemuka masyarakat, 

dan warga yang terlibat langsung dalam tradisi, serta observasi langsung terhadap 

kegiatan adat. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari dokumen tertulis 

seperti buku, artikel, dan catatan sejarah yang relevan. 

Penelitian ini dilaksanakan selama tiga bulan, dari Januari hingga Maret 

2025. Waktu ini dipilih agar peneliti dapat mengamati secara langsung dinamika 

pelaksanaan tradisi dalam berbagai kegiatan masyarakat, serta membangun 

kedekatan dengan informan guna memperoleh data yang kaya dan mendalam. 

Informan dipilih secara purposif dengan mempertimbangkan keterlibatan aktif 

mereka dalam pelaksanaan pokat kahanggi. Informan terdiri dari tokoh adat, 

pemuka masyarakat, warga dewasa yang aktif dalam kegiatan adat, serta generasi 

muda yang ikut serta dalam pelestarian tradisi, sehingga diperoleh perspektif yang 

holistik. 

Dalam menganalisis data, peneliti menggunakan model interaktif Miles dan 

Huberman yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. 

Data yang dikumpulkan direduksi untuk menyaring informasi relevan, disajikan 

secara naratif-deskriptif, dan dianalisis untuk memahami makna yang terkandung 

dalam tradisi pokat kahanggi. Interpretasi dilakukan untuk menelaah kontribusi 

nilai-nilai budaya terhadap pembentukan karakter kerja sama dalam masyarakat. 

Untuk menjamin validitas dan keabsahan data, penelitian ini menerapkan 

teknik triangulasi sumber dan metode, dengan membandingkan informasi dari 

berbagai informan dan teknik pengumpulan data (Sari & Pasaribu, 2022). Selain 

itu, peneliti melakukan member checking untuk mengonfirmasi hasil temuan 

kepada informan kunci, menjaga audit trail dengan pencatatan proses secara 

sistematis, dan melakukan peer debriefing dengan akademisi lain guna 

mendapatkan umpan balik yang objektif. Upaya ini dilakukan untuk memastikan 

bahwa hasil penelitian memiliki kredibilitas dan dapat dipertanggungjawabkan 

secara ilmiah. 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

Hasil Penelitian 

Tradisi pokat Kahanggi di Huta Padang 

Tradisi Pokat Kahanggi dalam masyarakat Mandailing di Huta Padang 

memainkan peran sentral dalam membentuk karakter kerjasama melalui berbagai 

mekanisme sosial dan budaya. Secara bahasa pokat kahanggi terdiri dari dua kata, 

pokat bermakna sepakat dan kahanggi sebagai unsur dari dalian na tolu dalam 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        49 

sistem kekerabatan orang Mandailing, yang berarti teman semarga, kakak beradik 

(laki-laki), atau dongan sabutuha (teman dari perut yang sama) (A. Nasution, 

2022). Secara istilah dua kata tersebut berarti kesepakatan kahanggi. Hal ini 

menandakan adanya kewajiban kelompok kahanggi melakukan musyawarah-

mufakat untuk mengambil keputusan dalam berbagai permasalahan hidup di 

antara mereka.   

Tradisi pokat kahanggi pada dasarnya juga merupakan implementasi dari 

nilai manat markahanggi dalam sistem dalihan na tolu, yang menekankan 

pentingnya menjaga hubungan harmonis antara kerabat semarga (kahanggi) 

dalam berbagai aspek kehidupan sosial. Tradisi ini tidak hanya menjadi simbol 

kebersamaan, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai kearifan lokal yang diwariskan 

secara turun-temurun oleh etnik Mandailing. Nilai-nilai tersebut berperan penting 

dalam membangun solidaritas sosial dan mempererat ikatan kekeluargaan. 

Namun, seiring perkembangan zaman serta arus modernisasi, tradisi ini mulai 

ditinggalkan oleh banyak kalangan orang Mandailing, terutama mereka yang 

tinggal di daerah perkotaan yang cenderung mengadopsi pola hidup 

individualistis. 

Berbeda dari banyak tempat, di desa Huta Padang, Mandailing Natal, praktik 

pokat kahanggi masih terus dilestarikan masyarakatnya. Daerah ini walaupun 

telah dihuni oleh dua etnik dan agama yang berbeda yakni Mandailing dan Batak 

Toba, agama Islam dan Kristen, namun kekerabatan yang diikat oleh sistem dalian 

na tolu yang di dalamnya terdapat unsur kahanggi tetap mereka pertahankan 

sebagai penganut system kekerabatan yang sama (Rohman, 2021). Nilai-nilai per-

kahanggi-an masih tetap diamalkan dengan baik. Per-kahanggi-an dalam etnik 

Mandailing juga bersifat terbuka. Dalam praktiknya, etnik lain dapat masuk 

sebagai bagian per-kahanggi-an dalam kelompok mereka, jika ia bersedia melapor 

dan mendaftarkan diri secara adat kepada kelompok kahanggi tertentu. Adapun 

kelompok kahanggi yang terdapat di kota Huta Padang di antaranya adalah 

kahanggi marga harahap, lubis, nasution dan hasibuan (P. Nasution, 2024). 

Pokat kahanggi secara adat dilakukan oleh warga yang telah berumah tangga 

dan memiliki tanggung jawab dalam kehidupan sosial masyarakat. Begitu juga di 

Huta Padang, setiap anggota par-kahanggi-an dalam melakukan pokat kahanggi 

adalah warga yang telah menikah dan dianggap matang secara sosial. Di daerah ini, 

pokat kahanggi tidak hanya sekadar tradisi, tetapi juga menjadi bagian dari 

kehidupan sehari-hari yang terus dipertahankan. Pokat kahanggi dilaksanakan 

dalam setiap agenda sosial seperti siriaon (pesta), misalnya perkawinan, masuk 

rumah, kelahiran anak, doa bersyukur atas rezeki yang diperoleh, serta siluluton 

(kemalangan) seperti kematian, kecelakaan, dan peristiwa duka lainnya. Selain itu, 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        50 

tradisi ini juga berperan dalam menyelesaikan berbagai masalah sosial yang 

dihadapi masyarakat. Mantasia Nasution (Wawancara, 15 Februari 2025) 

mengungkapkan bahwa pokat kahanggi bagi masyarakat Mandailing memiliki arti 

penting dalam menyatukan dan membentuk kebersamaan, memperkuat 

solidaritas, serta menumbuhkan nilai-nilai gotong royong dalam kehidupan 

bermasyarakat. 

“Setiap ada hajat sosial salah satu anggota  per-kahanggi-an, maka kami 
akan melakukan pokat kahanggi yaitu berkumpul untuk 
memusyawarahkan bagaimana agar hajat tersebut dapat terlaksana 
dengan baik. Dalam banyak kasus kami memberikan bantuan berupa 
materi secara suka rela, namun pikiran dan tenaga wajib kami berikan.” 

Secara teknis, proses pokat kahanggi dilaksanakan masyarakat Mandailing 

Huta Padang dengan adanya pemberitahuan dari si pemilik hajat atau pekerjaan 

kepada salah satu anggota kahanggi terdekat yang disebut sebagai si pandahonon 

(si tukang pemberi kabar), lalu ia mengundang kelompok per-kahanggi-an yang 

lain untuk datang ke rumah pemilik hajat untuk melakukan musyawarah-mufakat. 

Seluruh kelompok kahanggi akan hadir untuk melakukan musyawarah mufakat. 

Sebelum pokat kahanggi dilangsungkan, terlebih dahulu seluruh kelompok 

kahanggi mendengarkan tujuan dan hajat yang dimiliki tuan rumah. Kemudian 

setelah memahami seluruh hajat dan tujuannya mereka akan membentuk 

kepanitiaan untuk membagi bidang-bidang tertentu agar pelaksanaan hajat dapat 

tercapai dengan efektif.  

Pembentukan bidang dalam kepanitiaan kahanggi bersifat dinamis dan 

fleksibel, menyesuaikan dengan jenis hajat atau pekerjaan yang akan dilaksanakan. 

Jika hajat yang diselenggarakan berupa pesta pernikahan, maka struktur 

kepanitiaan akan mencakup berbagai bidang, seperti bidang dapur yang 

bertanggung jawab atas konsumsi, bidang panggung yang mengurus dekorasi, 

serta bidang pelayanan dan hubungan masyarakat (humas) yang memastikan 

kelancaran acara. Khusus bagi tuan rumah, yang dalam hal ini disebut sebagai 

suhut, perannya lebih difokuskan pada penyediaan kebutuhan pokok serta aspek 

keuangan acara. Namun demikian, dalam praktiknya, anggota kahanggi lainnya 

juga turut berkontribusi dengan menyumbangkan materi sesuai dengan 

kemampuan masing-masing. Pada beberapa kelompok kahanggi, sistem bantuan 

berbasis materi bahkan telah ditentukan secara kolektif, disesuaikan dengan jenis 

hajat yang sedang dijalankan oleh anggota yang bersangkutan. Hal ini 

menunjukkan bahwa kepanitiaan dalam tradisi kahanggi tidak hanya bersifat 

gotong royong, tetapi juga terorganisir secara sistematis untuk memastikan 

kelancaran setiap agenda sosial yang diselenggarakan. 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        51 

Praktik pokat kahanggi ini merupakan cerminan nilai-nilai gotong royong 

yang masih kuat dipegang masyarakat Mandailing. Pelaksanaan tradisi ini, bukan 

saja menyumbangkan tenaga namun juga memberikan semangat dan dukungan 

moral dalam meringankan beban setiap anggota kahanggi. Ungkapan salumpat 

saindege, sa gas-gas sa ria-ria, manat-manat markahanggi yang bermakna senasib 

seperjuangan menjadi nilai budaya yang teguh dipertahankan orang Mandailing 

dalam menjaga solidaritas di antara mereka khususnya antar kahanggi. Setiap 

anggota bertanggung jawab dalam menyelesaikan hajat dan kebutuhan sesama 

kahangginya. Dengan begitu, tradisi pokat kahanggi bagi masyarakat Mandailing 

tidak hanya sebagai aktivitas fisik, namun juga menjadi simbol kekuatan 

solidaritas sosial di antara mereka yang bernilai mulia (Erawadi & Setiadi, 2024). 

Sistem Dalian Na Tolu yang menjadi dasar terbentuknya hubungan khusus 

antar sesama kahanggi di Mandailing menunjukkan bahwa tradisi lokal memiliki 

peran signifikan dalam menciptakan stabilitas, harmoni, dan ketertiban sosial. 

Struktur sosial ini tidak hanya mengatur pola interaksi, tetapi juga memperkuat 

nilai-nilai kebersamaan, solidaritas, dan tanggung jawab kolektif dalam kehidupan 

bermasyarakat. Melalui hubungan ini, setiap individu dalam kelompok kahanggi 

didorong untuk bersatu dan berpartisipasi aktif dalam menyelesaikan berbagai 

kebutuhan serta permasalahan sosial yang timbul melalui mekanisme 

musyawarah mufakat (Pratiwi et al., 2023). Dalam tradisi pokat kahanggi, setiap 

keluarga yang tergabung dalam sistem per-kahanggi-an memperoleh perhatian, 

dukungan moral, dan bantuan material secara setara dari anggota kelompok 

lainnya. Hal ini mencerminkan kuatnya sistem sosial berbasis kekerabatan yang 

terus dipertahankan dan diwariskan dari generasi ke generasi dalam masyarakat 

Mandailing. 

 

Kelestarian Tradisi Pokat Kahanggi di Huta Padang 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi pokat kahanggi masih 

dilaksanakan dan dijunjung tinggi oleh masyarakat Mandailing di Huta Padang, 

Mandailing Natal. Tradisi ini merupakan bentuk musyawarah antaranggota 

kahanggi—kelompok kekerabatan semarga—yang dilakukan setiap kali salah satu 

anggotanya memiliki hajat, baik dalam peristiwa bahagia (siriaon) maupun 

musibah (siluluton). Berdasarkan wawancara dengan Syukur (Wawancara, 15 

Februari 2025), seorang tokoh masyarakat dan sesepuh adat, diketahui bahwa 

pokat kahanggi masih dilaksanakan secara aktif hingga saat ini: 

“Kami sudah dari dulu begitu. Kalau ada yang mau buat pesta atau ada 

kemalangan, pasti semua kahanggi dikabari dan dikumpulkan. Tidak bisa 

jalan sendiri-sendiri, karena itu bukan cara orang Mandailing.” 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        52 

Tradisi ini dilakukan oleh individu yang telah berumah tangga dan dianggap 

matang secara sosial. Mereka dianggap memiliki tanggung jawab terhadap 

kehidupan bersama di lingkup kahanggi. Dalam proses pelaksanaannya, si pemilik 

hajat menunjuk satu orang dari kahanggi terdekat sebagai “si pandahonon” atau 

penyampai kabar. Orang inilah yang bertugas menyampaikan informasi dan 

mengundang kahanggi lainnya untuk hadir dalam musyawarah. 

Pada tahap awal, seluruh anggota kahanggi berkumpul di rumah pemilik 

hajat untuk melakukan musyawarah. Dalam musyawarah tersebut, tuan rumah 

menyampaikan maksud dan bentuk hajatan yang akan diselenggarakan. Setelah 

itu, seluruh peserta kahanggi menyepakati bentuk dukungan yang akan diberikan 

dan membentuk kepanitiaan. Struktur organisasi ini bersifat fleksibel dan 

menyesuaikan dengan jenis kegiatan yang akan dilakukan. Jakfar Nasution 

(Wawancara, 15 Februari 2025), salah satu anggota kahanggi menjelaskan: 

“Biasanya kalau ada pesta nikah, kami bentuk panitia juga. Ada yang bagian 

dapur, panggung, humas. Semuanya disepakati. Kalau tuan rumahnya yang 

biayai, kami bantu tenaga. Kalau dia kurang uang, kami kasih materi juga, 

tapi tidak dipaksa.” 

Diungkapkan pula bahwa bentuk bantuan yang diberikan oleh anggota 

kahanggi mencakup tenaga, pikiran, dan materi. Namun yang wajib diberikan 

adalah tenaga dan partisipasi, sedangkan materi bersifat sukarela atau 

berdasarkan kesepakatan. Dalam beberapa kelompok kahanggi, nominal bantuan 

telah ditentukan bersama agar tidak memberatkan salah satu pihak. Rizki Rivaldi 

(Wawancara, 15 Februari 2025), anggota generasi muda kahanggi mengatakan: 

“Kami yang muda-muda tetap ikut juga. Biasanya bantu bagian angkat-

angkat, dekorasi, atau jaga makanan. Ini juga tempat belajar, biar kami 

paham adat dan kebiasaan orang tua dulu.” 

 

Kelestarian Tradisi Pokat Kahanggi di Huta Padang 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi pokat kahanggi masih 

dilaksanakan dan dijunjung tinggi oleh masyarakat Mandailing di Huta Padang, 

Mandailing Natal. Tradisi ini merupakan bentuk musyawarah antaranggota 

kahanggi—kelompok kekerabatan semarga—yang dilakukan setiap kali salah satu 

anggotanya memiliki hajat, baik dalam peristiwa bahagia (siriaon) maupun 

musibah (siluluton).Berdasarkan wawancara dengan Syukur (Wawancara, 15 

Februari 2025), seorang tokoh masyarakat dan sesepuh adat, diketahui bahwa 

pokat kahanggi masih dilaksanakan secara aktif hingga saat ini: 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        53 

“Kami sudah dari dulu begitu. Kalau ada yang mau buat pesta atau ada 

kemalangan, pasti semua kahanggi dikabari dan dikumpulkan. Tidak bisa 

jalan sendiri-sendiri, karena itu bukan cara orang Mandailing.” 

Tradisi ini dilakukan oleh individu yang telah berumah tangga dan dianggap 

matang secara sosial. Mereka dianggap memiliki tanggung jawab terhadap 

kehidupan bersama di lingkup kahanggi. Dalam proses pelaksanaannya, si pemilik 

hajat menunjuk satu orang dari kahanggi terdekat sebagai “si pandahonon” atau 

penyampai kabar. Orang inilah yang bertugas menyampaikan informasi dan 

mengundang kahanggi lainnya untuk hadir dalam musyawarah. 

Pada tahap awal, seluruh anggota kahanggi berkumpul di rumah pemilik 

hajat untuk melakukan musyawarah. Dalam musyawarah tersebut, tuan rumah 

menyampaikan maksud dan bentuk hajatan yang akan diselenggarakan. Setelah 

itu, seluruh peserta kahanggi menyepakati bentuk dukungan yang akan diberikan 

dan membentuk kepanitiaan. Struktur organisasi ini bersifat fleksibel dan 

menyesuaikan dengan jenis kegiatan yang akan dilakukan. Jakfar Nasution 

(Wawancara, 15 Februari 2025), salah satu anggota kahanggi menjelaskan: 

“Biasanya kalau ada pesta nikah, kami bentuk panitia juga. Ada yang bagian 

dapur, panggung, humas. Semuanya disepakati. Kalau tuan rumahnya yang 

biayai, kami bantu tenaga. Kalau dia kurang uang, kami kasih materi juga, 

tapi tidak dipaksa.” 

Diungkapkan pula bahwa bentuk bantuan yang diberikan oleh anggota 

kahanggi mencakup tenaga, pikiran, dan materi. Namun yang wajib diberikan 

adalah tenaga dan partisipasi, sedangkan materi bersifat sukarela atau 

berdasarkan kesepakatan. Dalam beberapa kelompok kahanggi, nominal bantuan 

telah ditentukan bersama agar tidak memberatkan salah satu pihak. Rizki Rivaldi, 

anggota generasi muda kahanggi mengatakan: 

“Kami yang muda-muda tetap ikut juga. Biasanya bantu bagian angkat-

angkat, dekorasi, atau jaga makanan. Ini juga tempat belajar, biar kami 

paham adat dan kebiasaan orang tua dulu.” 

 

Pembahasan 
Pokat Kahanggi sebagai Sarana Pembentukan Karakter Sosial dan Moral 

Secara substantif, pokat kahanggi telah berfungsi sebagai wadah internalisasi 

nilai-nilai sosial dan moral dalam masyarakat Mandailing. Dalam praktiknya, 

setiap individu yang tergabung dalam kahanggi tidak hanya dilatih untuk bekerja 

sama, tetapi juga diarahkan untuk memiliki tanggung jawab sosial terhadap 

sesama.  



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        54 

Pada saat yang bersamaan, tradisi pokat kahanggi berfungsi sebagai sarana 

pendidikan informal yang berperan dalam mentransmisikan nilai-nilai sosial dan 

budaya kepada generasi muda, khususnya anggota keluarga par-kahanggi-an di 

Huta Padang. Keterlibatan mereka, baik secara langsung maupun tidak langsung, 

memberikan pengalaman belajar yang nyata tentang pentingnya kerja sama, 

tanggung jawab, serta soliditas dalam kehidupan bermasyarakat (Rahman et al., 

2025). Melalui partisipasi dalam berbagai kegiatan sosial yang yang didasarkan 

pokat kahanggi, generasi muda memperoleh pemahaman mendalam mengenai 

norma-norma adat yang diwariskan secara turun-temurun. Oleh karena itu, pokat 

kahanggi tidak hanya sekadar dipandang sebagai sebuah tradisi yang harus 

dijalankan, tetapi juga sebagai instrumen sosial yang memiliki peran strategis 

dalam membentuk karakter individu dan membangun kesadaran kolektif. Dalam 

konteks ini, pokat kahanggi berfungsi sebagai wahana efektif dalam 

mentransmisikan nilai-nilai pendidikan akhlak, moral, dan etika kepada generasi 

penerus yang akan melanjutkan dan mempertahankan tradisi leluhur di tengah 

dinamika sosial yang terus berkembang (Rahardi et al., 2025). 

Ditinjau dari perspektif pendidikan karakter, tradisi pokat kahanggi dapat 

dipahami sebagai instrumen pendidikan informal yang menanamkan nilai-nilai 

kebersamaan dan gotong royong kepada masyarakat. Pendidikan karakter 

mencakup aspek moral knowing (pengetahuan moral), moral feeling (perasaan 

moral), dan moral action (tindakan moral)(Damariswara et al., 2021). Dalam 

konteks pokat kahanggi, masyarakat Mandailing diajarkan untuk memahami 

pentingnya musyawarah (moral knowing), merasakan empati terhadap sesama 

anggota kahanggi yang memiliki hajat atau kesulitan (moral feeling), serta 

mewujudkan nilai-nilai tersebut melalui partisipasi aktif dalam kerja kolektif 

(moral action)(Rambe & Alfikri, 2022). Dengan demikian, tradisi ini berperan 

sebagai sarana pendidikan nilai yang secara turun-temurun membentuk karakter 

gotong royong dan kebersamaan dalam komunitas (Susanti, 2022). 

Teori modal sosial dari Bourdieu dan Putnam juga relevan dalam memahami 

bagaimana pokat kahanggi membentuk karakter kerjasama. Modal sosial, yang 

mencakup kepercayaan, norma, dan jaringan sosial, menjadi fondasi utama dalam 

interaksi masyarakat Mandailing. (Rohman et al., 2024) Tradisi ini mengandalkan 

rasa saling percaya antaranggota kahanggi, norma kebersamaan, serta jaringan 

sosial yang kuat dalam sistem dalian na tolu. Putnam menekankan bahwa modal 

sosial yang tinggi berkontribusi terhadap efektivitas kerjasama dalam masyarakat 

(Rajab, 2022). Oleh karena itu, keberlangsungan pokat kahanggi di Huta Padang 

mencerminkan tingginya modal sosial yang masih dijaga dan diwariskan, yang 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        55 

pada gilirannya memperkuat stabilitas sosial dan ketahanan komunitas di tengah 

heterogenitas etnik di wilayah tersebut.  

Parsons dengan teori fungsionalisme strukturalnya juga melihat tradisi 

semacam pokat kahanggi ini berfungsi sebagai mekanisme integrasi sosial yang 

mempertahankan harmoni dan keseimbangan dalam masyarakat. Parsons 

berpendapat bahwa sistem sosial terdiri dari berbagai institusi yang memiliki 

fungsi spesifik dalam menjaga stabilitas sosial. Dalam hal ini, pokat kahanggi 

berperan sebagai institusi sosial yang mengatur bagaimana individu dan kelompok 

berinteraksi melalui musyawarah dan gotong royong. Dengan adanya pembagian 

tugas dalam pelaksanaan hajat sosial, setiap individu memiliki peran spesifik yang 

harus dijalankan demi mencapai tujuan bersama. Hal ini menunjukkan bahwa 

pokat kahanggi bukan hanya praktik budaya, tetapi juga sistem sosial yang 

memungkinkan masyarakat Mandailing mempertahankan solidaritas dan 

keteraturan sosial.  

Temuan ini menunjukkan bahwa pokat kahanggi di Huta Padang bukan 

sekadar tradisi lokal, tetapi juga mekanisme sosial yang berfungsi dalam 

membentuk karakter individu dan komunitas secara lebih luas. Melalui pendidikan 

karakter yang tertanam dalam praktik ini, modal sosial yang tinggi, serta fungsi 

integratif dalam sistem sosial, tradisi pokat kahanggi menjadi bagian penting 

dalam mempertahankan identitas budaya serta membangun ketahanan sosial di 

tengah perubahan zaman. Dengan demikian, pelestarian tradisi ini memiliki 

implikasi besar dalam penguatan karakter gotong royong dan kebersamaan dalam 

masyarakat multietnik di Huta Padang. 

 

Peran Pokat Kahanggi dalam Membentuk Karakter Individu dan Kelompok 

Tradisi pokat kahanggi masih menjadi nilai fundamental dalam membangun 

karakter gotong royong masyarakat Mandailing, khususnya di Huta Padang. 

Berdasarkan wawancara dengan Syukur selaku tokoh masyarakat, pokat kahanggi 

telah diwariskan secara turun-temurun sebagai mekanisme sosial yang 

meneguhkan kebersamaan (R. Pulungan et al., 2018). Syukur menegaskan bahwa 

setiap anggota kahanggi memiliki tanggung jawab kolektif terhadap berbagai 

peristiwa sosial, baik yang bersifat kebahagiaan seperti pesta pernikahan maupun 

yang bersifat musibah seperti kematian. Nilai ini mencerminkan eratnya ikatan 

sosial dan moralitas dalam komunitas Mandailing yang masih bertahan di era 

modern. 

Jakfar Nasution, yang juga merupakan anggota kahanggi, menambahkan 

bahwa tradisi ini tidak hanya sebatas ritual sosial, tetapi juga berfungsi sebagai 

sarana pengambilan keputusan bersama. Dalam praktiknya, semua anggota 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        56 

kahanggi berkumpul untuk mendiskusikan berbagai hal yang berkaitan dengan 

kehidupan sosial mereka. Keputusan-keputusan yang diambil tidak hanya 

mempertimbangkan kepentingan individu, tetapi juga kemaslahatan seluruh 

anggota kahanggi. Hal ini menunjukkan bahwa pokat kahanggi mengajarkan 

prinsip musyawarah yang selaras dengan nilai-nilai demokrasi dan kesetaraan 

sosial. 

Senada dengan pernyataan sebelumnya, Rizki Rivaldi selaku anggota 

kahanggi menekankan bahwa kebersamaan dalam pokat kahanggi tetap terjaga 

meskipun zaman terus berkembang. Bahkan dalam acara yang berskala kecil, 

mereka tetap menerapkan kebiasaan bermusyawarah dan berbagi tanggung 

jawab. Keterlibatan setiap anggota dalam pelaksanaan tradisi ini membentuk rasa 

memiliki dan kepedulian terhadap sesama, sehingga memperkuat karakter gotong 

royong yang menjadi ciri khas masyarakat Mandailing. 

Observasi dan dokumentasi yang dilakukan menunjukkan bahwa pokat 

kahanggi berfungsi sebagai alat kontrol sosial yang memperkuat solidaritas di 

antara anggota komunitas. Hal ini terlihat dalam berbagai kegiatan, seperti gotong 

royong dalam persiapan pesta adat, pemakaman, dan berbagai aktivitas sosial 

lainnya. Dengan demikian, pokat kahanggi tidak hanya berfungsi sebagai sistem 

tradisional dalam pengambilan keputusan, tetapi juga sebagai mekanisme efektif 

dalam membentuk individu yang bertanggung jawab secara sosial dan kolektif. 

Berdasarkan teori struktural-fungsionalisme Talcott Parsons, pokat kahanggi 

dapat dipahami sebagai salah satu institusi sosial yang berperan dalam menjaga 

stabilitas dan keteraturan masyarakat Mandailing. Tradisi ini mencerminkan nilai-

nilai pattern maintenance, yaitu bagaimana norma dan kebiasaan yang diwariskan 

secara turun-temurun mampu menjaga keharmonisan dalam komunitas 

(Purwandhanto et al., 2025). Dalam konteks ini, pokat kahanggi tidak hanya 

membangun karakter individu yang bertanggung jawab, tetapi juga memastikan 

keberlanjutan nilai gotong royong dalam sistem sosial yang lebih luas (Ridwan et 

al., 2024).  

Lebih lanjut, dari perspektif teori modal sosial Pierre Bourdieu, pokat 

kahanggi berperan dalam memperkuat modal sosial masyarakat Mandailing. 

Bourdieu menyatakan bahwa modal sosial mencakup jaringan sosial, kepercayaan, 

dan norma yang memfasilitasi tindakan kolektif. Dalam hal ini, pokat kahanggi 

memperkuat hubungan antarkeluarga dan komunitas dengan membentuk ikatan 

sosial yang didasarkan pada kepercayaan dan kesepakatan bersama. Praktik 

musyawarah dalam pokat kahanggi juga mencerminkan nilai demokratis yang 

menjunjung tinggi kebersamaan dalam mengambil keputusan. 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        57 

Dari perspektif pendidikan karakter, pokat kahanggi mencerminkan 

penerapan nilai-nilai kearifan lokal dalam membentuk karakter individu dan 

komunitas. Menurut Lickonea, pembentukan karakter individu tidak hanya terjadi 

di lingkungan formal seperti sekolah, tetapi juga dalam interaksi sosial yang 

berbasis budaya (Jakandar et al., 2025). Pokat kahanggi sebagai bagian dari 

kearifan lokal masyarakat Mandailing berfungsi sebagai sarana pendidikan 

karakter yang mengajarkan nilai kerja sama, tanggung jawab, dan kepedulian 

sosial, yang sejalan dengan konsep pendidikan karakter berbasis masyarakat 

(Adinugraha, 2019). 

Selain itu, dalam konteks modernisasi, tradisi pokat kahanggi membuktikan 

bahwa nilai-nilai budaya dapat beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa 

kehilangan esensinya. Hal ini sesuai dengan pandangan Geertz mengenai 

interpretive culture, yang menekankan bahwa budaya bukanlah sesuatu yang 

statis, melainkan terus berkembang mengikuti dinamika sosial (Mulasi et al., 

2023). Dalam kasus masyarakat Huta Padang, pokat kahanggi tetap bertahan 

sebagai mekanisme sosial yang relevan, meskipun masyarakat telah mengalami 

berbagai perubahan akibat modernisasi. 

 

Pokat Kahanggi sebagai Alat Kontrol Sosial dan Demokrasi Lokal 

Tradisi pokat kahanggi dalam masyarakat Mandailing di Huta Padang 

memiliki makna yang sangat dalam dan strategis, tidak hanya sebagai praktik 

budaya, tetapi juga sebagai instrumen penting dalam menjaga tatanan sosial dan 

demokrasi lokal. Dalam konteks ini, pokat kahanggi dapat dipahami sebagai suatu 

mekanisme sosial yang melekat dalam sistem kekerabatan, yang menjalankan 

fungsi pengawasan sosial secara kolektif dan memungkinkan setiap individu untuk 

berpartisipasi aktif dalam proses pengambilan keputusan komunitas. 

Sistem Musyawarah Sebagai Wujud Demokrasi Partisipatif 

Salah satu aspek utama yang menunjukkan fungsi demokratis dari pokat 

kahanggi adalah pelaksanaan musyawarah secara terbuka. Dalam forum ini, 

semua anggota kahanggi yang terlibat, terutama mereka yang sudah 

menikah dan dianggap matang secara sosial, diberikan ruang yang setara 

untuk mengemukakan pendapat. Tidak ada pembedaan kekuasaan secara 

hierarkis yang memaksakan kehendak, sehingga proses pengambilan 

keputusan berlangsung secara kolektif, melalui kesepakatan bersama. 

Praktik ini mencerminkan prinsip-prinsip demokrasi partisipatif, di mana 

semua anggota memiliki suara yang dihargai dan keputusan diambil 

berdasarkan konsensus, bukan dominasi mayoritas. 

 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        58 

Fungsi Kontrol Sosial yang Efektif dan Berbasis Budaya 

Selain aspek demokrasi, pokat kahanggi juga menjalankan peran sebagai 

alat kontrol sosial dalam komunitas. Tradisi ini menanamkan tanggung 

jawab moral dan sosial terhadap sesama anggota kahanggi melalui 

keterlibatan aktif dalam berbagai kegiatan sosial, baik dalam peristiwa suka 

maupun duka. Jika ada anggota yang tidak memenuhi tanggung jawabnya 

atau bersikap abai terhadap kesepakatan bersama, ia akan dikenai sanksi 

sosial secara tidak langsung, seperti kehilangan kepercayaan, rasa malu, 

atau dikucilkan dalam pengambilan keputusan selanjutnya. Sistem 

pengawasan ini bekerja bukan melalui aturan tertulis, tetapi melalui norma 

adat dan nilai-nilai kekerabatan yang telah diwariskan secara turun-

temurun. Oleh karena itu, keberfungsian kontrol sosial dalam tradisi ini 

sangat kuat karena didukung oleh relasi emosional, rasa memiliki, dan 

kesadaran kolektif terhadap pentingnya kebersamaan. 

Kepemimpinan Kolektif dan Fleksibel 

Kepemimpinan dalam pokat kahanggi tidak bersifat struktural atau 

permanen, melainkan fungsional dan fleksibel. Siapa yang memimpin 

ditentukan oleh kebutuhan kegiatan, kemampuan individu, dan 

kesepakatan kelompok. Dalam banyak kasus, bahkan individu yang lebih 

muda bisa menjadi koordinator jika ia dinilai mampu. Hal ini 

mencerminkan nilai kepemimpinan kolektif yang adaptif dan terbuka, 

sekaligus menandakan bahwa kekuasaan tidak terkonsentrasi pada 

individu atau kelompok tertentu. Model kepemimpinan seperti ini 

mendukung prinsip kesetaraan dan kepercayaan bersama dalam 

pengelolaan kehidupan sosial. Masyarakat tidak tergantung pada satu tokoh 

sentral, tetapi saling bergantung dan saling memperkuat dalam 

menjalankan fungsi-fungsi sosial. 

Pendidikan Sosial dan Pelestarian Budaya Demokratis 

Melalui praktik pokat kahanggi, masyarakat Mandailing juga melakukan 

proses pembelajaran sosial yang berkelanjutan. Generasi muda yang 

terlibat dalam kegiatan ini secara perlahan memahami pentingnya kerja 

sama, tanggung jawab kolektif, dan etika sosial. Proses ini menjadi sarana 

pendidikan informal yang memperkenalkan nilai-nilai demokrasi, seperti 

mendengar, berdiskusi, dan mengambil keputusan bersama, sejak usia dini. 

Tradisi ini bukan hanya mempertahankan kebudayaan lokal, tetapi juga 

melatih keterampilan sosial dan kepemimpinan komunitas. Oleh karena itu, 

pokat kahanggi memiliki kontribusi besar terhadap pembangunan karakter 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        59 

masyarakat, terutama dalam memperkuat nilai gotong royong, solidaritas, 

dan rasa tanggung jawab terhadap sesama. 

Ketahanan Sosial di Tengah Dinamika Modernisasi 

Di tengah arus modernisasi dan meningkatnya kecenderungan 

individualisme, tradisi pokat kahanggi tetap bertahan sebagai salah satu 

pilar ketahanan sosial masyarakat Mandailing. Keterlibatan aktif dalam 

musyawarah dan kegiatan sosial kahanggi menjadikan masyarakat lebih 

tangguh dalam menghadapi berbagai tantangan kehidupan, seperti 

perpecahan sosial, konflik internal, atau kesenjangan ekonomi. Dalam 

konteks ini, pokat kahanggi berfungsi sebagai sistem sosial yang adaptif. Ia 

tidak kaku terhadap perubahan, tetapi justru mampu bertransformasi 

dengan tetap mempertahankan nilai-nilai dasar yang menjadi landasannya. 

Tradisi ini menjadi pengingat bahwa prinsip demokrasi, keadilan, dan 

kesetaraan dapat tumbuh dan berkembang dari akar budaya lokal, bukan 

semata dari sistem formal negara. 

 

D. Simpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa tradisi pokat kahanggi dalam 

masyarakat Mandailing di Huta Padang berfungsi lebih dari sekadar warisan 

budaya; ia menjadi mekanisme sosial yang mengatur kehidupan bermasyarakat 

secara kolektif dan demokratis. Tradisi ini memperlihatkan bagaimana nilai-nilai 

gotong royong, musyawarah, dan tanggung jawab sosial ditanamkan melalui 

praktik kekerabatan yang hidup dan dinamis. Melalui pokat kahanggi, masyarakat 

membentuk solidaritas, memperkuat ikatan sosial, serta menanamkan pendidikan 

karakter secara informal, khususnya kepada generasi muda. Tradisi ini juga 

membuktikan bahwa sistem sosial lokal mampu menjadi instrumen demokrasi 

yang partisipatif, egaliter, dan adaptif di tengah perubahan zaman. 

Namun, dalam proses pelaksanaan penelitian ini terdapat sejumlah 

keterbatasan yang patut dicermati. Dari sisi metodologis, penelitian menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan teknik wawancara mendalam dan observasi, tetapi 

jumlah informan yang terbatas membuat temuan belum sepenuhnya 

mencerminkan keragaman perspektif masyarakat, terutama dari kalangan 

perempuan, anak muda, dan kelompok marginal lainnya. Tantangan lain muncul 

selama proses pengumpulan data di lapangan, seperti sulitnya menjadwalkan 

pertemuan dengan informan karena kesibukan mereka dalam kegiatan adat, serta 

sifat musyawarah yang spontan dan tidak terjadwal, sehingga peneliti harus 

menyesuaikan dengan kondisi yang tidak selalu ideal. Di luar itu, faktor eksternal 

seperti pengaruh modernisasi, migrasi, serta perubahan nilai dalam masyarakat 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        60 

juga menjadi variabel yang dapat memengaruhi keberlanjutan praktik pokat 

kahanggi, tetapi belum dieksplorasi secara mendalam dalam penelitian ini. 

Untuk itu, penelitian selanjutnya disarankan agar lebih memperluas cakupan 

wilayah studi dan melibatkan informan dari berbagai latar belakang yang lebih 

beragam, termasuk generasi muda dan perempuan, guna mendapatkan gambaran 

yang lebih inklusif tentang dinamika pokat kahanggi. Penggunaan metode 

campuran (mixed methods) juga dapat dipertimbangkan untuk melengkapi 

kekuatan data kualitatif dengan data kuantitatif guna menangkap persepsi dan 

tingkat partisipasi masyarakat secara lebih terukur. Selain itu, studi komparatif 

antar budaya lokal yang memiliki tradisi serupa juga penting dilakukan untuk 

menggali kekhasan dan potensi model demokrasi partisipatif berbasis kearifan 

lokal di Indonesia. Dengan demikian, temuan-temuan ke depan diharapkan tidak 

hanya memperkaya khazanah akademik, tetapi juga memberikan kontribusi nyata 

bagi pelestarian budaya dan penguatan praktik sosial yang relevan dan 

kontekstual dalam pembangunan masyarakat. 

 

Daftar Rujukan  

Adinugraha, F. (2019). Pendekatan Kearifan Lokal Dan Budaya (Kalbu) Dalam 

Pembelajaran Biologi Di Purworejo. Jurnal Pendidikan, 20(1), 1. 

https://doi.org/10.33830/jp.v20i1.820.2019 

Amri, Y. K. (2018). Kearifan Lokak Adat Istiadat Tapanuli Selatan (P. W. A. 

Penyunting, Ed.; Vol. 11, Issue 1). Kun Fayakun ANGGOTA. 

Anastasya, A. (2024). Pengaruh Globalisasi Terhadap Struktur Sosial Dan 

Hubungan Antar Generasi Di Desa Adat Sade. Jurnal Inovasi Global, 2(1), 78–

89. https://doi.org/10.58344/jig.v2i1.43 

Balaya, A. N., & Zafi, A. A. (2020). Peranan kearifan dalam pembentukan karakter 

peserta didik. Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, 7(1), 27. 

https://doi.org/10.32493/jpkn.v7i1.y2020.p27-34 

Bambang, Susanto. (2020). Pembentukan Karakter Masyarakat Melalui Nilai-Nilai 

Kearifan Lokal Tradisi Jolenan di Desa Somongari Kabupaten Purworejo. 

Jurnal Sosialita, 13(1), 64–78. 

Chen, Z., Chen, Y., Zhu, C., Zhang, Y., & Kong, X. (2025). Determinants of Farmland 

Abandonment Among Peasants in Scattered Villages: The Impact of Family 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        61 

Structure and Social Policies in Southern China. Land, 14(4), 1–18. 

https://doi.org/10.3390/land14040877 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2018). Research Design: Qualitative, Quantitative, 

and Mixed Methods Approaches (H. Salmon, C. Neve, M. O’Heffernan, D. C. 

Felts, & A. Marks, Eds.; 5th ed.). Sage Publications, Inc. 

Damariswara, R., Wiguna, F. A., Khunaifi, A. A., Zaman, W. I., & Nurwenda, D. D. 

(2021). Penyuluhan Pendidikan Karakter Adaptasi Thomas Lickona. 

Dedikasi Nusantara: Jurnal Pengabdian Masyarakat Pendidikan Dasar, 1(1), 

25–32. https://doi.org/10.29407/dedikasi.v1i1.16057 

Dewi, A. B., & Wikrama, A. A. N. A. W. B. (2023). Adaptasi Masyarakat Adat 

Terhadap Modernitas. Jurnal Ilmiah Cakrawarti, 6(1), 130–140. 

https://doi.org/10.47532/jic.v6i1.810 

Erawadi, E., & Setiadi, F. M. (2024). Exploring Religious Harmony Through Dalihan 

Na Tolu: Local Wisdom in Peacebuilding in Indonesia. Jurnal Ilmiah 

Peuradeun, 12(3), 1379–1408. 

https://doi.org/10.26811/peuradeun.v12i3.1398 

Harahap, B. H. (2014). Madina yang Madani. Pemerintah Kabupaten Mandailing 

Natal. 

Jakandar, L. I. E., Pantiwati, Y., Sunaryo, H., & Fikriah, A. (2025). Integration of 

Religious Values in Character Education: Building the Morals of the Golden 

Generation. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 9(1). 

https://doi.org/10.35723/ajie.v9i1.107 

Khasanah, L. (2022). Akulturasi Agama Dan Budaya Lokal. AT-THARIQ: Jurnal Studi 

Islam Dan Budaya, 2(02). https://doi.org/10.57210/trq.v2i02.171 

Lauren, C. C. (2023). Analisis Adaptasi Masyarakat Lokal terhadap Perubahan 

Sosial dan Tren Budaya di Indonesia Ditinjau dari Perspektif Hukum Adat. 

Jurnal Hukum Dan HAM Wara Sains, 2(09), 874–884. 

https://doi.org/10.58812/jhhws.v2i09.646 

Lubis, M. N., Joebagio, H., & Pelu, M. (2019). Eksistensi Dalihan Na Tolu sebagai 

Kearifan Lokal dan Konstribusinya dalam Pendidikan Karakter. 

INTELEKTIVA : JURNAL EKONOMI,SOSIAL & HUMANIORA, 01(03), 31–38. 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        62 

Manuputty, F., Murwani, P., Darakay, J., & Al Hamid, R. (2022). Modernisasi dan 

Perubahan Struktur Keluarga pada Masyarakat Adat (Studi Pada 

Masyarakat Negeri Noloth, Saparua Maluku Tengah). Jurnal Noken: Ilmu-

Ilmu Sosial, 7(2), 278–289. https://doi.org/10.33506/jn.v7i2.1769 

Mukti, M. P. W., Wadiyo, W., & Supriyanto, T. (2024). Challenges And 

Transformation : Revealing The Dynamics Of Socio-Cultural Change In The 

Modern Era Bagaimana masyarakat Indonesia merespons perubahan-

perubahan ini adalah kunci dalam. 9, 1–7. 

Mulasi, S., Walidin, W., & Silahuddin, S. (2023). Konsep Sosiologis Dalam 

Pendidikan Perspektif Ibn Khaldun. At-Ta’Dib: Jurnal Ilmiah Prodi 

Pendidikan Agama Islam, 15(2), 207–219. 

https://doi.org/10.47498/tadib.v15i2.2323 

Nasution, A. (2022). Budaya Mandailing. CV. Intishar Publishing. 

Nasution, P. (2024). Wawancara Bersama Pangulu Nasution. Tokoh Masyarakat 

Huta Padang. 

O’Connor, C., & Joffe, H. (2020). Intercoder Reliability in Qualitative Research: 

Debates and Practical Guidelines. International Journal of Qualitative 

Methods, 19, 1–13. https://doi.org/10.1177/1609406919899220 

Pratiwi, R., Lestari, A., & Hapisoh. (2023). Diglossia in Mandailingese Wedding 

Ceremonies (The Markhobar Boru Moment in South Panyabungan). Journal 

of English Education and Linguisticts, 2(2). 

Pulungan, A. (2018). Dalihan Na Tolu: Peran dalam Proses Interaksi Antara Nilai-

nilai Adat dengan Islam pada Masyarakat Mandailing dan Angkola Tapanuli 

Selatan. Perdana Publishing. 

Pulungan, R., Falahi, A., Muslim, U., Al, N., Muslim, U., & Al, N. (2018). Tujuan 

Pelaksanaan Pesta Horja Dalam Kehidupan Masyarakat Mandailing. Jurnal 

Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 3(1), 85–90. 

Purwandhanto, V. N., Budiman, H., & Pramansari, P. A. (2025). Perspektif Dalang 

Mbah Demang dalam Upaya Meraih Kesejahteraan Masyarakat dan 

Pembangunan yang Berkelanjutan. Al-Adabiya Jurnal Kebudayaan Dan 

Keagamaan, 20(1), 31–50. https://doi.org/10.37680/adabiya.v20i1. 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        63 

Putri, A. K., Salsabila, A., & Prabayunita, A. (2023). Memudarnya Nilai Nilai Gotong 

Royong pada Era Globalisasi. Indigenous Knowledge, 2(3), 96–103. 

Rahardi, N. U., Putri, M., & Gusmaneli. (2025). Strategi Pembelajaran Aktif dalam 

Meningkatkan Pemahaman Nilai-Nilai Islam di Sekolah. Jurnal Bima: Pusat 

Publikasi Ilmu Pendidikan Bahasa Dan Sastra, 3(2), 236–247. 

https://doi.org/10.61132/bima.v3i2.1170 

Rahman, R. N., Sundawa, D., & Ratmaningsih, N. (2025). Pengembangan Pendidikan 

Karakter dan Keterampilan Sosial Siswa Melalui Kegiatan Parents Day. 

Didaktika: Jurnal Kependidikan, 14(1), 565–574. 

Rahmat, A. E., & Suhaeb, F. W. (2023). Perspektif Emile Durkheim Tentang 

Pembagian Kerja dan Solidaritas Masyarakat Maju. Jurnal Ilmu Sosial Dan 

Pendidikan (JISIP, 7(3), 2138–2144. 

https://doi.org/10.58258/jisip.v7i3.5233. 

Rajab, B. (2022). Pembentukan Modal Sosial Dan Kepentingan Ekonomi-Politik 

Negara. Jurnal Interaksi Sosiologi, 1(September), 80–121. 

Rambe, M., & Alfikri, M. (2022). The Role of Dalian Na Tolu Culture in Mandailing 

Batak Wedding Traditions. KABILAH: Journal of Social Community, 7(1), 

330–337. 

Ridwan, Rusdi, A., Ramli, L, S., & Fikri. (2024). Risiliensi Tradisi Metawe Dalam Pola 

Komunikasi Keluarga Mandar Perspektif Maqashid Al-Syariah. Rio Law 

Jurnal, 5(2). http://dx.doi.org/10.36355/.v1i2 

Rohman. (2021). Sistem Dalian Na Tolu sebagai Pendekatan Moderasi Beragama 

Umat Islam-Kristen di Huta Padang Mandailing Natal. SANGKEP: Jurnal 

Kajian Sosial Keagamaan, 4(2), 165–184. 

https://doi.org/10.20414/sangkep.v2i2. 

Rohman, Kurniawan, M. A., & Asrin, A. (2024). Building the Religious Character of 

the Young Generation through Dalian Na Tolu Culture in Panyabungan 

Mandailing. Jurnal Tarbiyatuna, 15(2), 126–138. 

https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v15i2.12527 Article 

Rohman, & Siregar, I. S. (2024). Tolerance Character Building Through 

Marsialapari Tradition: A Case Study of Huta Padang Village Community, 



 
Rohman, Rika Fitri & Rika Sartika 
 

MUMTAZ : Volume 5 Nomor 1, 2025        64 

Mandailing Natal. SANGKEP: Jurnal Kajian Sosial Keagamaan, 7(3), 365–377. 

https://doi.org/10.20414/sangkep.v7i3.11465. 

Salsabila, F. L., Widiyanarti, T., Ashari, S. D., Zahra, T., & Fadhilah, S. A. (2024). 

Pengaruh Globalisasi terhadap Perubahan Komunikasi antar Budaya pada 

Generasi Z Pola. Indonesian Culture and Religion, 1(4), 1–13. 

https://doi.org/10.47134/diksima.v1i4.110 

Sari, D. A., & Pasaribu, R. A. (2023). Human As Individual and Social Beings In 

Everyday Life. International Journal of Students Education, 1(1), 29-34. 

Sunandar, & Tomi. (2023). Sinkritisme Islam Dan Budaya Lokal: Ritus Kehidupan. 

JURNAL SAMBAS (Studi Agama, Masyarakat, Budaya, Adat, Sejarah), 6(1), 

57–66. 

Susanti, S. E. (2022). Pendidikan Karakter dalam Membangun Kecerdasan Moral 

bagi Anak Usia Dini Perspektif Thomas Lickona. TRILOGI: Jurnal Ilmu 

Teknologi, Kesehatan, Dan Humaniora, 3(1), 10–17. 

https://doi.org/10.33650/trilogi.v3i1.3396 

Zubaedah, P. A. (2023). Dampak Urbanisasi pada Struktur Keluarga dan Interaksi 

Sosial dalam Masyarakat Modern. Journal of Mandalika Social Science, 1(1), 

5–8. https://doi.org/10.59613/jomss.v1i1.2 

 


