
MUMTAZ : Jurnal PendidikanAgama Islam 
 

Volume 2 Nomor 2 Tahun 2023  

E-ISSN 2809-204X 

P-ISSN 2809-2139 
 

 

MUMTAZ : Jurnal Pendidikan Agama Islam 
E-ISSN  2809-204X 
P-ISSN  2809-2139 

MODERATISME TAFSIR HUSEIN FADLULLAH  
TERHADAP INKLUSIVITAS PENAFSIRAN AYAT-AYAT JIHAD 

 
Agus Mughni Muttaqin1, Abdullah Abdul Kadir2 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Sekolah Tinggi Agama Islam Sadra Jakarta, Indonesia 
e-mail: 1agusmughnim@gmail.com , 2abdullahabdulkadir@gmail.com, 

 
Abstract 

 
The purpose of this study is to examine and build the construction of moderation in 
Fadhlullah's interpretation. In addition, more specifically, this discussion will also 
examine the implications of the application of moderation in Fadhlullah's 
interpretation of the verses of jihad in the Qur'an. This research uses a qualitative 
approach, with thematic (mawḍū'î), descriptive-analytical and library research 
methods. The approach method uses Philosophical-Constructionist, and Sociology-
Historical. The results of this study are: The construct of moderation in Fadhlullah's 
interpretation consists of al-manḥaj al-ḥarakī, which is moderate (wasaṭī). The 
manḥaj rests on three main constructions; First, discipline in the semantic literal 
meaning; Second, a proportional understanding of the context of the Qur'anic verse, 
either when it was revealed or interpreted; Third, inclusiveness in understanding and 
applying the ẓāḥir and inner meaning of the Qur'an. In terms of its implications for the 
verse of jihad, Fadhlullah has a balanced paradigm of thought; jihad is not only aimed 
at obedience and the value of worship alone, or only has a dimension for human 
kindness, but both aspects are the basis of his paradigm of thought. 
 
Keywords: Tafsir Moderatism, Inclusive Jihad. 
 

Abstrak 
 
Tujuan penelitian ini ialah untuk menelaah dan membangun konstruksi moderasi 
tafsir Fadhlullah. Selain dari itu, secara lebih spesifik, pembahasan ini juga akan 
mengkaji implikasi penerapan moderasi tafsir Fadhlullah terhadap penafsiran ayat-
ayat jihad dalam Al-Qur’an. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, 
dengan metode tematik (mawḍū’î), deskriptif-analitis dan jenisnya library research. 
Metode pendekatannya menggunakan Filosofis-Konstruksionis, dan Sosio-Historis. 
Hasil penelitian ini adalah: Konstruk moderasi tafsir Fadhlullah terdiri dari al-manḥaj 
al-ḥarakī, yang bersifat moderat (wasaṭī). Manḥaj tersebut bertumpu pada tiga 
konstruksi utama; Pertama, disiplin pada makna literal yang semantis; Kedua, 
pemahaman yang proporsional terhadap konteks ayat Al-Qur’an, baik saat 
diturunkan atau melakukan penafsiran; Ketiga, inklusivitas dalam memahami dan 
menerapkan makna ẓāḥir dan batin Al-Qur’an. Dalam hal implikasinya terhadap ayat 
jihad, Fadhlullah memiliki paradigma pemikiran yang seimbang; jihad bukan hanya 
ditujukan dalam rangka ketaatan dan nilai ibadah semata, ataupun hanya berdimensi 

mailto:1abcd.123@efghij.ac.id
mailto:2abababab@mail.com


 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       87 

untuk kebaikan manusia, melainkan kedua aspek itu menjadi dasar paradigma 
pemikirannya. 
 
Keywords: Moderatisme Tafsir, Husein Fadlullah, Jihad Inklusif. 
 

Accepted: 
January 21 2023 

Reviewed: 
January 29 2023 

Published: 
June 30 2023 

 
A. Pendahuluan  

Pendekatan, metode, corak penafsiran di era kontemporer mengalami 

perkembangan yang dinamis. Banyak para mufasir kontemporer menawarkan 

metode, pendekatan atau corak penafsiran yang baru. Hal tersebut, merupakan 

akibat dari dinamika perjumpaan antara teks, konteks dan pembaca.  Atau dapat 

dikatakan, itu menunjukkan bahwa terjadi dinamika dan perkembangan penafsiran 

Al-Qur’an untuk mencari arah baru dalam proses pencarian makna di balik teks Al-

Qur’an.  Sebagai contoh, sebut saja M Arkoun, M Syahrur, Nasr Hamid Abu Zaid,  

Amin al-Khuli, dan lain-lain.  Tentu, hal tersebut merupakan capaian yang sangat 

luar biasa, dan patut untuk diapresiasi. Terlebih, karena sangat membantu dalam 

mengembangkan wacana pemikiran dan kelilmuan keislaman, terlebih khusus ilmu 

tafsir Al-Qur’an di era kontemporer.  

Namun, terlepas dari itu semua, sebagaimana sebuah istilah populer, yang 

menyatakan bahwa “tak ada gading yang tak retak”, hal tersebut berlaku dalam 

konteks ini. Tentu, perkembangan penafsiran di era kontemporer tersebut, tidak 

akan luput dari sebuah pengamatan yang cukup kritis dan berani. Salah satunya 

dilakukan oleh Jamal al-Bana. Menurutnya para penafsir Al-Qur’an semenjak at-

Tabari, Sayyid Qutb sampai Syahrur memiliki pola yang sama; mereka diibaratkan 

sebagai prajurit perang yang akan memasuki ‘medan tempur’ dan telah 

membentengi dirinya dengan senjata sesuai keahliannya. Para penafsir 

kontemporer berhasil melengkapi amunisi diri mereka dengan ilmu-ilmu modern; 

linguistik struktural, sosial-humaniora, filsafat postmodern, dan lain sebagainya. 

Tapi sangat disayangkan, kebanyakan dari mereka, belum bisa menghadirkan spirit 

Al-Qur’an, dan masih menjungjung sikap eksklusif—fanatisme kebenaran.  

Selain dari itu, masih menurut Jamal al-Bannā, dapat dikatakan bahwa 

perkembangan ilmu tafsir kontemporer masih tetap, tidak pernah jauh dan lepas 

dari salah satu patern klasifikasi klasik penafsiran. Yakni antara pendekatan 

tekstual dan kontekstual —kalau dalam pembagian tipologi penafsiran Sahiron 

biasa disebut dengan “Quasi-Objektivis Tradisionalis dan Subjektivis”,  atau kalau 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       88 

dalam pandangan Kuntowijoyo yang ditinjau dari segi paradigmanya, dikenal 

dengan istilah teosentris dan antroposentris . 

Meskipun, terlepas dari itu semua, jika ditinjau dari segi perkembangan zaman 

dan kondisi sosial masyarakat Muslim kontemporer, kini banyak cendikia atau 

ulama yang mencoba ingin lepas dari kedua kutub ekstrimitas pengklafisikasian 

pendekatan tafsir klasik di atas. Upaya tersebut, kebanyakan ingin berusaha 

mendamaikan atau mencari titik temu dari kedua kutub tersebut dalam 

menafsirkan Al-Qur’an. Sehingga, kini lahir tren baru di umat Muslim khususnya, 

lebih khusus lagi di kalangan akademik pengkaji ilmu tafsir, yang disebut dengan 

“moderasi” . Moderasi,  secara garis besar berangkat dari penyikapan terhadap dua 

kutub di atas—yang menurutnya dianggap bersebrangan—dengan mencoba 

mencari jalan tengahnya. Kadang dengan cara mengakomodasi kedua kutub 

pengklasifikasian tafsir di atas. Juga berusaha memberi pemahaman bahwa di 

antara kedua kutub tersebut, tidak ada pertentangan. Justru, yang ada saling 

melengkapi satu sama lainnya. 

Term “moderat”, lebih khsususnya istilah “islam moderat” di era kontemporer 

ini, sebagaimana telah diulas sebelumnya di atas, sedang menjadi tren. Baik di Timur 

ataupun di Barat,  bahkan Asia—kadang dikenal dengan istilah i‘tidāl Pasand. Tren 

tersebut, dalam pandangan, (Hunter, 2014)  akan menjadi sebuah tren yang tidak 

mudah redup dengan waktu yang singkat.  

Selain dari itu, penafsiran moderat dianggap sebagai jembatan bahkan solusi 

untuk menanggulangi pemicu radikalisme.  Sebagai contoh, sebut saja konsep jihad. 

Jihad adalah sebuah konsep yang memiliki makna ganda, yang sering 

disalahgunakan dalam sejarah Islam.   

Salah satu contoh ayat yang sering digunakan sebagai hujjah untuk melakukan 

jihad dengan menyerang kaum kafir dan munafik ialah ayat-ayat pedang seperti 

surat at-Taubah 9:73: “Wahai Nabi! Berjihadlah (melawan) orang-orang kafir dan 

orang-orang munafik dan bersikap keraslah terhadap mereka. Tempat mereka 

adalah neraka jahannam dan itulah seburuk-buruk tempat kembali”, (QS. At-Taubah 

9:73). 

Konsep tersebut, mengalami pergeseran makna yang signifikan di tangan 

kelompok militan muslim radikal menjadi aksi-aksi radikalisme dan terorisme.  

Sebagai contoh, sebut saja salah satu mufasir dari kalangan Sunni yang corak 

tafsirnya bernuansa al-riwa’î dan al-adabî al-balāghî. Di tangannya, ayat di atas 

ditafsirkan sebagai seruan berjihad dengan pedang untuk memerangi kaum kafir. 

Sedangkan terhadap kaum munafik dengan cara memutuskan tali persaudaraan 

atau persahabatan.  Begitu juga dengan yang sependapat dengannya, jihad diyakini 

sebagai kewajiban yang harus dilakukan baik dalam konteks kaum kafir melakukan 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       89 

penyerangan atau pun tidak.  Hal inilah yang menjadi salah satu pemicu adanya 

stereotip bahwa jihad dalam Islam identik gerakan radikalisme. 

Dalam pengakuan (Fateh, 2017; Huda, 2014; Rahmatullah, 2020) Click or tap 

here to enter text.salah satu penyebab eksisnya gelombang umat Islam radikal ialah 

berakar dari pendekatan, pola dan cara memahami teks Al-Qur’an yang rigid—

secara ideologi, mereka sangat terpengaruh oleh pemahaman Khawarij dan Wahabi.  

Begitu juga dengan Yusuf Qardhawi, ia mengakui adanya fakta problem pemahaman 

teks tersebut. Dalam pandangannya, salah satu tantangan terbesar ummat Islam 

kontemporer ialah adanya krisis cara memahami dan bagaimana cara berinteraksi 

dengan teks Al-Qur’an. Sehingga, jika cara memahami teks tersebut terdapat 

kekeliruan fatal, maka akan berimplikasi terhadap cara memandang realitas yang 

eksklusif, (Adriana, 2019; Amin et al., 2020; Huda, 2014).   

Salah satu penyebab lahirnya pemahaman dan sikap eksklusif ialah telalu 

cenderung mengagungkan penafsiran yang bersifat eksoterik. Lalu, 

mengenyampingkan makna lainnya yang tersirat di dalam ayat atau terma (makna 

esoterik). Dan sebagai ciri yang merepresentasikan pemahaman dan sikap eksklusif 

dalam penafsiran ialah cenderung monolitik, tertutup, rigid, bersikap “kurang 

ramah”, dan bahkan terkesan menyalahkan pendapat penafsiran yang lainnya 

(Amin et al., 2020; Huda, 2014).   

Adapun jika kita amati lebih lanjut, terkait dengan penafsiran atau pandangan 

yang mendudukan relasi  antara jihad dengan radikalisme dapat dipetakan menjadi 

tiga sistem relasioanal berikut; Pertama, ekuivalen (tasāwî).  Relasi jihad dengan 

kekerasan atau radikalisme dipahami secara identik—layaknya dua sisi koin yang 

tidak dapat dipisahkan antara satu sama lainnya. Jihad adalah “perang suci”, 

memerangi kaum kafir, kekerasan, bom, pembajakan, terorisme dan bentuk violence 

lainnya. Berkaitan dengan interaksi umat Islam dan musuhnya, sebagaimana fikih 

klasik, Sayid Qutb menawarkan tiga alternatif pilihan; memeluk Islam, membayar 

upeti (jizyah); atau diperangi;  Kedua, beririsan atau umum dan khusus secara 

mutlak (‘ām wa khāṣ muṭlaq) serta asosiasi atau umum dan khusus dari satu sisi 

(‘ām wa khāṣ min wajhi).  Dalam artian, sebagian miṣdāq jihad ialah kekerasan, 

radikalisme atau peperangan, dan sebagiannya lagi tidak. Perbedaan antara jihad 

dengan perang ialah bahwa perang merupakan salah satu keadaan jihad, atau salah 

satu bentuknya saja. Dengan kata lain, tidak semua jihad itu perang. Selain itu, kata 

jihad bermakna lebih umum dibandingkan dengan pengertian kata perang.   Contoh 

penganut  bentuk relasional yang ketiga ini di antaranya; Bassiouni,  Yusuf al-

Qaradawi,  serta Muhammad al-Tantawi;  dan Ketiga, diferensi (tabayun)  atau 

menolak secara mentah. Dalam artian antara konsep jihad dengan radikalisme tidak 

identik atau saling bertolak belakang. Jihad tidak memiliki keterkaitan sama sekali 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       90 

dengan aksi-aksi radikal dan teror. Sebaliknya, justru konsep jihad-lah yang dibajak 

(hijack) oleh kalangan teroris atau radikalis. Karena itu, motif di balik aksi teror 

tersebut bukanlah agama, melainkan politik, atau lebih khusus lagi perebutan 

kekuasaan.  Klasifikasi relasional yang ketiga ini, hampir senada dengan pandangan 

yang dipahami oleh sebagian penafsir kaum Sufi. 

Bersebrangan dengan pemahaman jihad yang cenderung keras seperti di atas, 

kaum sufi dengan corak tafsir isyārî-nya menyodorkan pemaknaan jihad yang lebih 

memfokuskan terhadap aspek penyucian diri dan melawan hawa nafsu. Hal 

tersebut, terlihat dari penafsiran al-Qāshānī yang menakwilkan “kafir” sebagai 

potensi nafsu atau sifat-sifat yang membuat manusia terhalang menuju Allah.  

Sehingga, dapat dikatakan bahwa jihad dalam pandangan tafsir ini terkesan 

melupakan aspek sosial. Terlalu fokus ke ranah individual. 

Ini kiranya yang dimaksud oleh Abdul Mustaqim bahwa kekurangan tafsir 

sufistik begitu parsial. Karena uraiannya yang tidak komplit. Sehingga informasi 

yang ada, minim ketika hendak dikaji untuk tema-tema tertentu.  Dan terkadang, 

hanya dipahami oleh kalangan khusus, (Mustaqim, 2012).  

Dari perbedaan metode penafsiran di atas, sehingga wajar, jika banyak 

kalangan akademisi yang berupaya untuk menghadirkan dan menghasilkan cara 

penafsiran yang moderat. Karena sebagaimana hasil diskusi International 

Conference of Islamic Scholars (ICIS) II, yang berlangsung 20-22 Juni 2006 di Jakarta, 

yang dihadiri cendekiawan dari 53 negara menghasilkan kesimpulan yang 

menggugah. Menurutnya, melalui pendekatan moderatlah konflik dunia Islam dan 

Barat dapat dijembatani, kecenderungan radikal sebagian kaum Muslim dapat 

diatasi, dan perdamaian dunia serta tatanan global yang beradab bisa teraplikasi.  

Kesimpulan konferensi tersebut, menunjukan urgensitas pendekatan moderat 

untuk dikembangkan ke dalam berbagai aspek. Terlebih khusus, dalam cara 

penafsiran—yang menjadi salah satu faktor pendukung dalam pengambilan sikap 

umat di kehidupannya. 

Dilihat dari beberapa pernyataan di atas, hal tersebut menunjukan bahwa 

terjadi  dinamika  paradigma  dalam realita penafsiran.  Baik  dari  segi  pemahaman  

terhadap  Al-Qur’an,  pendekatan  penafsiran secara  tekstual  menuju  kontekstual, 

dan kini menuju pengintegrasian pendekatan, atau kadang dengan memoderatisasi 

kedua pendekatan tersebut. Itu semua, dilakukan untuk mendekati Al-Qur’an dan 

mengungkap berbagai sisinya, supaya tetap cocok untuk dijadikan petunjuk di mana 

saja dan kapan saja (ṣālih likulli zamān wa makān). 

Sehingga upaya untuk membangun sebuah penafsiran yang moderat saat ini 

mulai gencar dilakukan. Dimulai dari ontology, epistemology dan aksiologinya terus 

dirancang dan dikembangkan. Semisal, Abdul Mustaqim—yang terang-terangan—



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       91 

menganggap metode yang dirancangnya, metode maqāsidi merupakan upaya untuk 

menciptakan penafsiran yang moderat.  Juga (Zainal & Aziz, 2019) yang melakukan 

penelitian terkait penafsiran moderat Soleh Darat dalam karya tafsirnya Fayḍu ar-

Rahman. Dalam pandangan mereka bahwa gaya penafsiran Shaleh Darat tampak 

moderat. Hal tersebut, terlihat dari sang penafsir yang berusaha menggabungkan 

dua makna antara literal dan kontekstual.   

Sayangnya, meskipun usaha untuk merekonsiliasi antara ekstrimitas kedua 

kutub di atas terus dilakukan, terkadang tidak sedikit ulama dan akademisi justru 

terjerumus ke dalam lingkaran permasalahan tersebut. Mengafirmasi salah satu 

kutub, dan menolak yang lainnya.  Sebagai contoh, pendekatan yang ditawarkan 

oleh Abdul Mustaqim dengan pendekatan maqāsidî, sebagaimana telah diulas 

sebelumnya. Dari motif, niat dan upayanya tentu sangat patut diapresiasi. Selain 

dikarenakan mencoba untuk menawarkan—yang menurutnya—pendekatan baru 

dalam ilmu tafsir, ia juga ingin berusaha mencari titik tengah di antara kedua kutub 

pengklasifikasian tafsir di atas.  Namun, sebagaimana tinjauan dosen Pascasarjana 

dan Dewan Ahli PC ISNU Ponorogo (Wijaya, 2021), usaha Abdul Mustaqim dalam 

memposisikan tafsir maqāsidî sebagai tafsir moderasi antara dua ekstrimitas di atas 

malah justru mengambil salah satunya dan secara tidak langsung menegasikan yang 

lainnya. Ia mengambil paradigma antroposentris yang liberal-substansialis—yang 

diafiliasikan “kebarat-baratan”. Padahal masih ada paradigma teoantroposentris 

yang dianggap lebih moderat.  

Maka tidak heran, tokoh seperti Maryam Jameelah dan Abd al-Qadir al-Sufi 

yang menganggap bahwa pendekatan moderat merupakan pendekatan yang 

“membaratkan dan mensekulerkan” makna Al-Qur’an.  Sebagiannya lagi, 

menganggap bahwa pendekatan tafsir Islam Moderat—secara langsung, maupun 

tidak langsung—menggiring kepada pemaknaan Al-Qur’an yang keluar dari koridor 

maksud Tuhan.  

Dari pemaparan di atas, dapat disimpulkan bahwa kesalahan yang dilakukan 

oleh Abdul Mustaqim dan beberapa pengkaji lainnya, dikarenakan kurang piawai 

mendialektikkan antara paradigma tekstualis yang cenderung teosentris dan 

paradigma kontekstualis yang cenderung antroposentris. Teosentris, dalam 

pembacaaan teks akan menghasilkan penafsiran yang cenderung tidak dapat 

dijangkau oleh manusia. Sebaliknya, antroposentris akan condong menghasilkan 

penafsiran di atas kehendak manusia.  

Sayyid Muhammad Fadhlullah (selanjutnya disebut Fadhlullah), menurut 

pandangan Jalaludin Rahmat, ialah salah satu mufasir kontemporer dari 

pengecualian di atas. Dia adalah salah satu ulama yang selalu berusaha untuk 

mendialektikkan pesan yang tersimpan di masa lalu dan masa kini dengan spirit 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       92 

kemanusiaan dan ketuhanan yang adil dan beradab. Lalu, mencoba mengambil 

inspirasi untuk menggerakkan dalam menjawab persoalan yang dihadapi oleh 

manusia dengan mengimbangi zamannya. Pandangan tersebutlah yang 

menginspirasi penulis untuk menjadikan Fadhlullah sebagai salah satu topik 

pembahasan dalam penelitian ini.  

Adapun alasan lainnya kenapa peneliti memilih Fadhlullah sebagai salah satu 

topik pembahasan dalam penelitian ini ialah karena hasil pemikiran-pemikiran 

Fadhlullah, sebagaimana telah disinggung sebelumnya di atas, dianggap moderat.  

Jika mengacu pada tiga kategori pemikiran; 1) Tradisional, yang menggunakan 

paradigma past oriented (bereorientasi ke belakang, dan dalam menafsirkan Al-

Qur’an ia bersikap tekstualis-literalis); 2) Modern secular. Yakni sekularisme 

dianggap sebagai alternative peradaban; 3) Reformis Moderat. Ia menggunakan 

paradigm future oriented yang berusaha mencari “jalan tengah” dari kedua kutub 

yang saling bersikap kontradiktif—atau kalau dalam istilah (Rohmanu, 2019) biasa 

disebut dengan paradigma teoantroposentris. Dari ketiga klasifikasi tersebut, 

Fadhlullah dapat diklasifikasikan pada kategori yang ketiga (reformis-moderat).   

Dengan demikian, penelitian ini ditulis dalam rangka melakukan sebuah upaya 

mengkonstruksi bangunan tafsir moderat Fadhlullah secara utuh, rapih dan 

sistematis. Sebagaimana telah disinggung sebelumnya bahwa meskipun terdapat 

banyak pendapat yang menyatakan kemoderatan Fadhlullah, tapi masih belum 

tertata secara sitematis menjadi sebuah kerangka pendekatan penafsiran yang utuh. 

Diharapkan dari penelitian ini menghasilkan kebaruan dalam mengkonstruksi 

pendekatan tafsir moderat dari perspektif Fadhlullah dan bagaimana 

pengaplikasiannya terhadap ayat-ayat jihad.  

 

B. Metode Penelitian 

Studi ini merupakan library research atau biasa disebut dengan penelitian 

kepustakaan. Yakni penelitian yang sangat bergantung pada data-data yang 

diperoleh dalam berbagai literatur, baik primer maupun sekunder, yang terdapat di 

perpustakaan. Dengan demikian, metode yang cocok untuk digunakan dalam 

penelitian ini ialah jenis metode kualitatif—metode yang menitikberatkan pada 

aspek kekuatan narasi, bukan pada kekuatan angka sebagaimana terdapat di 

metode kuantitatif.  

Selain dari itu, dikarenakan obyek utama dalam penelitian ini adalah ayat-ayat 

Al-Qur’an dan tafsir Al-Qur’an, maka penulis juga akan menggunakan metode 

penafsiran Al-Qur’an. Adapun metode penafsiran Al-Qur’an yang akan diaplikasikan 

dalam penelitian ini ialah metode mawḍū’ī (tematik). Hal tersebut diadasarkan pada 

urutan kerja penelitian ini, yakni pengumpulan ayat-ayat Al-Qur’an sesuai dengan 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       93 

tema yang menjadi masalah pokok penelitian. Selain itu metode ini juga digunakan 

penulis untuk menggali kemoderatan Husein Fadlullah dalam menafsirkan ayat-

ayat Al-Qur’an yang terkait dengan judul penelitian ini. Dengan kata lain, metode 

tematik ini digunakan sebagai subjek atau pisau analisis untuk membedah 

kemoderatan Husein Fadlullah dalam menafsirkan ayat-ayat jihad dalam Al-Qur’an, 

yang di antaranya identik menggunakan al-manḥaj al-ḥarakī.  

Adapun terkait upaya untuk pengkonstruksian moderasi tafsir Fadhlullah, 

dalam penelitian ini penulis menggunakan dua metode pendekatan sekaligus, 

Filosofis-Konstruksionis. Pendekatan filosofis  dipakai untuk menyelidiki pemikiran 

Fadhlullah seputar prinsip dan metode penafsirannya serta world view 

kemoderatannya, sehingga dapat ditemukan inti permasalahan yang dimaksud 

dalam penelitian ini. Selain dari itu, pendekatan ini juga digunakan untuk melacak 

bangunan landasan moderasi tafsirnya. Dimulai dari segi ontologi, epistemologi dan 

aksiologinya. Dalam langkah penggunaannya, secara garis besar, peneliti tidak 

hanya mencoba untuk memahami pemikiran Fadhlullah secara taken for granted, 

melainkan bagaimana mestinya pemikiran tersebut didialektikakan dengan realitas 

kekinian. Hal tersebut, dielaborasi lebih lanjut dengan penggunaan metode 

pendekatan konstruksionis. 

Adapun terkait langkah pengumpulan data dan penggunaan sumbernya dalam 

penelitian ini ialah dengan menghimpun ayat-ayat Al-Qur’an—baik secara eksplisit 

ataupun implisit—yang menyinggung persoalan konsep jihad. Lalu, ayat-ayat Al-

Qur’an yang telah dihimpun tersebut dijadikan sebagai data primer dalam 

penelitian ini. Selain ayat-ayat Al-Qur’an, Tafsir Fadhlullah yang berjudul Tafsīr min 

Waḥy Al-Qur’ān dijadikan sebagai data primer dalam penelitian ini. Adapun data 

sekundernya, pada penelitian ini memakai buku, jurnal, ataupun artikel yang 

relevan dengan penelitian tersebut. Kedua data tersebut, selain digunakan untuk 

menganalisa terhadap pendekatan penafsiran, penulis juga melakukan observasi 

terhadap kecenderungan moderasi Fadhlullah. Dalam tahapan ini, peneliti 

memotret, menyusun dan mengkontruksi bangunan moderasi tafsir Fadhlullah. 

Selanjutnya, peneliti menelaah implikasinya terhadap pemahaman ayat-ayat jihad. 

Langkah terakhir, peneliti menyampaikan hasil penelitian—mencakup opini, ulasan 

serta kesimpulan dan saran. 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

Dalam menafsirkan konsep jihad dalam Al-Qur’an, Fadhlullah mempunyai 

perhatian terhadap teks dan konteks. Sebagaimana yang dijelaskan sebelumnya, 

bagi Fadhlullah, bahasa merupakan aspek terpenting dalam memahami makna Al-

Qur’an. Begitu juga pada penafsirannya dalam memaknai jihad. Ini terlihat dari 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       94 

penafsirannya dalam surat Qs. al-Anam ayat 109 dan At-Taubah ayat 73. Dia 

menjelaskan bahwa jihad berasal dari kata j-h-d yang berarti usaha, (Hairul et al., 

2021). Yakni segala bentuk upaya dalam mencapai suatu tujuan. 

Selain memperhatikan makna teks, dalam menafsirkan ayat-ayat jihad, 

Fadhlullah juga turut mencermati makna kontekstualnya. Hal ini terlihat salah 

satunya dari penafsirannya terhadap Qs. At-Taubah ayat 73. Dalam menafsirkan 

ayat tersebut, dia memandang bahwa jihad, seperti yang dilakukan oleh Rasulullah, 

selalu “lemah lembut”. Akan tetapi,  berhubungan konteks kaum kafir malah 

merendahkan sikap lemah lembut tersebut, Rasulullah terkadang mengambil 

tindakan jihad agresif  ke kaum kafir, (Hairul et al., 2021). 

Namun, yang perlu digarisbawahi ialah bahwa jihad bukan hanya tindakan 

agresif jasmani yang melibatkan perjuangan fisik, (Afandi, 2020; Putra, 2019). Jihad 

meluas untuk mencapai tingkat yang lebih tinggi, ia meliputi pula ke ranah jiwa dan 

pikiran. Jihad juga masuk ke ranah individual dan sosial (Hairul et al., 2021). 

Menurutnya, jihad termasuk pula pada perjuangan melawan kecenderungan 

dan keinginan seseorang. Jihad juga dapat mendekati dimensi lain karena mencakup 

upaya untuk membuat masyarakat yang lebih baik, dan memerangi penindasan 

serta  ketidakadilan. Jihad ialah menggunakan seluruh energi untuk melawan apa 

yang menghalangi dari kebenaran dan kebajikan dalam aktivitas atau perilaku. Ia 

erat kaitannya dengan perjuangan dan pengorbanan, usaha, termasuk ketekunan 

dan kerja keras serta kepandaian (Ngadhimah & Huda, 2015b). 

Dengan demikian, dalam memaknai jihad, Fadhlullah mendefinisikannya 

sebagai perjuangan dalam diri seseorang untuk mencapai kehidupan yang bajik. 

Dari pendefinisian jihad tersebut, terlihat Fadhlullah mengakomodir sistem 

pemaknaan yang tekstual serta kontekstual dalam menafsirkan ayat-ayat jihad. Dan 

dari sitem pengakomodiran dua sistem pemaknaan tersebut, tercermin nilai 

inklusivitas dalam memaknai jihad, (Bassam, 2016; Mahfud, 2018). Dari segi 

pemaknaan jihad yang inklusif tersebut, mencerminkan nilai moderat Fadhlullah 

dalam mendudukan pemaknaan jihad.  

Nilai moderat dalam sistem penafsiran Fadhlullah terhadap ayat-ayat jihad, 

selain terdapat dari ranah pemaknaannya, ia juga dapat ditelisik dari segi 

pembagian jenisnya. Mengenai pembagian jenis jihad, Fadhlullah menyinggungnya 

di antaranya dari pengakomodiran dua sudut pandang yang sering bersitegang—

khususnya dalam sistem penafsiran antara kecenderungan tekstual dengan 

kontekstual—seperti kaum moralis dan kaum fiqih, sebagaimana diulas pada 

pembahasan sebelumnya. Meski sudut pandang kaum moralis dan kaum fiqih sama-

sama mengakomodasi dua bentuk jihad, yakni antara jihad spiritual dan fisik. 

Namun, kaum moralis lebih cenderung atau dominan pada pemaknaan jihad yang 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       95 

spiritual seperti penyucian diri, sabar dan sebagainya. Sedangkan kaum fikih lebih 

cenderung pada pemaknaan jihad yang dominan bersifat fisik, seperti perang dan 

semacamnya (Darajat, 2016; Fithriyawan, 2018; Sahib, 2020; Saritoprak et al., 2020; 

Saritoprak & Exline, 2021; Sayadi et al., 2020). 

Mengenai hal itu, Fadhlullah memahami bahwa jenis jihad bukan hanya fisik 

saja seperti perang, bukan juga hanya spiritual saja, akan tetapi ada juga aql. Karena 

dalam pandangannya, muslim ideal adalah muslim yang mampu menyajikan tiga 

potensi dalam dirinya; spiritual, fisik dan akal. Potensi pada wilayah spiritual di 

antaranya dapat dilakukan dengan olah batin. Sedangkan potensi yang berdimensi 

fisik, yakni berjuang secara fisik untuk berbuat baik di jalan yang diridhoi Allah Swt. 

Adapun potensi pada tataran akal, ialah mencakup pada kecakapan secara 

intelektual atau akademis. Yakni di antaranya mampu mengorganisir kedua potensi 

tersebut dengan sistematis dan komprehensif. Untuk lebih rincinya, penulis akan 

membahasnya dalam sub bab berikut. 

 

1. Jenis Jihad Fisik 

Jihad kecil atau jihad fisik merupakan kewajiban agama yang harus dipenuhi 

ketika seseorang tidak dapat mencapai hak-haknya melalui cara-cara damai, 

(Fithriyawan, 2018; Sayadi et al., 2020). Jihad tersebut adalah pilihan kedua yang 

diambil seseorang setelah gagal mendapatkan kembali haknya melalui dialog. 

Karena manusia, menurut Fadhlullah, tidak bebas untuk dihina atau dizholimi. Maka 

adalah kewajiban untuk melawan ketika berada di bawah tekanan. Ini adalah jihad 

di jalan Allah; tapi bukan alat kekuasaan dan balas dendam.  

Jihad fisik adalah waktu perang yang adil hanya untuk melawan ketika 

seseorang dianiaya. Karenanya, seseorang tidak dapat memulai perkelahian, dan 

jika dia dipaksa berperang, itu harus dalam batas-batas yang perlu dan adil. Hal 

tersebut, sebagaimana pendapat Fadhlullah dalam menafsirkan QS. At-Taubah ayat 

73,(Hairul et al., 2021). 

Inspirasi dari ayat tersebut, pada dasarnya nabi telah berupaya untuk 

menempuh urusan melalui jalan damai, memperluas ruang dialog (kekuatan logika) 

dan memerintahkan metode semacam ini untuk umatnya dalam bermuamalah 

maupun dalam menentukan hukum. Karena metode tersebut menghasilkan banyak 

aspek kebaikan.  

Begitu juga dalam menyikapi ayat-ayat jihad fisik lainnya—yang konteksnya 

mengarah pada perlawanan terhadap tekanan, penindasan—seperti yang terdapat 

dalam QS. at-Taubah ayat 12-16, Fadhlullah menilainya sebagai jalan alternatif. 

Karena ada bahaya langsung yang dihadapi realitas Islam saat itu, melalui mereka 

yang melanggar perjanjian, menantang Islam dalam pemikiran dan hukumnya. 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       96 

Sehingga menciptakan banyak gerakan yang memicu kebingungan, kekacauan, 

kecemasan dan ancaman terhadap Islam. Inilah yang coba dimunculkan oleh ayat-

ayat dalam menghadapi perilaku tersebut, dengan metode yang didasarkan pada 

mendidik umat Islam, dan mengarahkan mereka pada penekanan kajian masalah 

dari semua aspeknya, bukan dari satu sisi (Hairul et al., 2021) —dan konteks ayat-

ayat tersebut berlaku pada situasi jaman sekarang hingga yang akan datang. 

Dalam hal ini, Fadhlullah menekankan perlu adanya kehati-hatian dalam 

membedakan antara menantang agama, yang mewakili situasi agresif, dan kritik 

objektif yang mewakili keadaan pemikiran (Hairul et al., 2021). Karena Islam 

mengutuk yang pertama dan menganggapnya sebagai manifestasi dari pelanggaran 

perjanjian dan bentuk agresi. Sementara ia menyambut yang kedua dan mengajak 

orang lain untuk itu, melalui seruannya (Ahmad Zainal Abidin, 2017; Cholil, 2015; 

Mudrika, 2017; Ngadhimah & Huda, 2015a). Yakni untuk mengutamakan gerakan 

dialog positif antara pemikiran Islam dan pemikiran tandingan atas dasar suasana 

intelektual yang tenang. 

Selain itu, menurut Fadhlullah, pernyataan perang terhadap kaum “kafir” atau 

“munafik” juga merupakan metode tekanan psikologis (Hairul et al., 2021). Dengan 

kata lain, ia sebagai “gertakan/counter” agar mendorong mereka untuk memikirkan 

konsekuensi sulit yang menunggu mereka melalui perang. Sehingga mereka 

mengurungkan niat, bahkan mundur dari merencanakan melawan Islam dan 

Muslim. Hal ini membuat situasi menjadi pencegah kehati-hatian, mengingat apa 

yang dipaksakan oleh perhitungan realitas objektif di arena (konteks). 

Adapun mengenai masalah orang-orang kafir dan orang-orang munafik, itu 

tetap menjadi perhatian seluruh upaya Nabi, orang-orang yang beriman 

bersamanya dan orang-orang yang mengikuti jalannya. Sehingga jihad adalah jalan 

untuk mencapai solusi yang menentukan dalam masalah ini, baik itu jihad dengan 

kata-kata atau kekuatan. Karena banyak situasi cemas dan berlawanan tidak dapat 

diperlakukan dengan acuh tak acuh, melainkan harus ditangani dengan keseriusan 

bergerak dalam ranah kesadaran situasi (Hairul et al., 2021).   

Hal di atas, sebagaimana yang terdapat dalam penggalan ayat 9 dari QS. at-

Tahrim, “Wahai Nabi, berjihadlah melawan orang-orang kafir dan munafik,” yakni 

ditujukan untuk mencegah mereka merusak realitas Islam dalam keselamatan 

komunitas Muslim dari cacat, hasutan dan konspirasi, serta dari tekanan eksternal 

dan internal yang timbul dari kekuatan komunitas kafir dan kemunafikan (Hairul et 

al., 2021; Mudrika, 2017). Lantas, penekanan dalam lanjutan penggalan ayat 

tersebut, “Bersikaplah keras terhadap mereka.” Karena kelonggaran adalah metode 

yang digunakan dalam situasi alami di mana persuasi, dialog dan perlakuan damai 

terhadap masalah yang muncul dalam kehidupan publik dapat diterima dan 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       97 

dilakukan (Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017). Hal itu, sebagaimana telah 

disinggung sebelumnya di atas. 

Selain itu, pernyataan “perangilah mereka” dimaksudkan untuk mendorong 

orang-orang beriman pada keberanian pendirian yang menumbuhkan kekuatan 

imannya, sekaligus memotivasinya (Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017)  dari 

ketakutan terhadap orang-orang musyrik. Salah satu penggalan ayat untuk 

menyemangatinya, ialah {Tuhan akan menyiksa mereka dengan (perantaraan) 

tanganmu}. Karena orang beriman melakukan perjuangan, jihad dan memerangi 

mereka.  

Meskipun jihad fisik itu tidak dilarang  (Mudrika, 2017; Saidun, 2020) menurut 

Fadhlullah, Islam telah menyetujui gagasan " السَّلام زمن ", sebagaimana yang tersirat 

dalam  QS. Albaqarah ayat 218,  Yakni sebagai realitas religius yang sakral, menjadi 

oasis waktu di mana orang-orang bersantai dari masalah, perselisihan dan perang, 

dan mempertimbangkan kembali apa yang mereka jalani dan praktikkan dalam 

terang hasil mengerikan yang mengarah pada pemborosan jiwa, kehancuran uang, 

dan kehancuran hubungan manusia atas dasar kebencian (Ngadhimah & Huda, 

2015b). 

Dengan demikian, jihad fisik ini terbuka ke arah yang sehat yang berfokus pada 

aturan cinta dan perdamaian sebanyak mungkin. Ia menuntun untuk memperoleh 

peluang perdamaian apa yang tidak didapatkan dalam peluang perang. Sangat 

penting bagi umat Islam untuk mengadopsi undang-undang ini dalam hubungan 

perang dan perdamaian di wilayah di mana mereka memiliki perintah untuk 

memutuskan salah satu dari mereka dalam pertempuran, kecuali jika ada keadaan 

yang menekan di mana sifat situasi menentukan bahwa pertempuran itu terjadi, 

terus berlanjut untuk mencapai hasil yang menentukan dalam lingkup tujuan Islam 

yang utama. 

 

2. Jenis Jihad Spiritual 

Pada tingkat spiritual, jihad berarti berjuang melawan keinginan dan 

kebutuhan naluriah seseorang, tidak peduli seberapa gigihnya mereka (Ngadhimah 

& Huda, 2015b). Misalnya, dibutuhkan kesabaran dan ketabahan yang besar untuk 

dapat menahan godaan dan menolak hasrat seksual. Persoalannya juga terkait 

menahan dorongan hati untuk memperoleh lebih banyak kekayaan dan harta benda, 

dan bahkan melawan keinginan untuk menyombongkan perbuatan baik yang 

dilakukan.  

Dalam konteks ini, misalnya jihad digunakan sebagai dasar penilaian. Dengan 

kata lain, itu adalah sarana untuk membedakan Muslim yang paling saleh dan orang-

orang yang benar-benar layak mendapatkan pahala surgawi dari berjihad; “Apakah 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       98 

kamu mengira bahwa kamu akan masuk surga, sedangkan Allah belum mengetahui 

orang-orang yang berjihad di antara kamu” (QS. al-Imran:142). 

Mengenai penggalan ayat di atas, secara tersurat dan tersirat Fadhlullah 

menjelaskan bahwa sebagian orang pada jaman Nabi saw mencukupkan diri dengan 

meyakini sebagian ajaran-ajaran pokoknya, tanpa mengamalkannya secara 

sungguh-sungguh dalam kehidupan mereka. Melalui ayat ini, Allah Swt hendak 

mengkritik pandangan tersebut. Sebuah pesan bahwa surga dan kenikmatannya 

membutuhkan pengorbanan. Surga bukanlah hadiah gratis bagi orang yang malas 

(Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017). 

Ditinjau dari segi konteks pembahasan serta keterkaitan antara QS. Ali-imran 

ayat 142 dengan ayat-ayat sebelumnya, menurut Fadhlullah, ayat tersebut 

membicarakan tentang pengalaman hidup dalam pertempuran. Namun, Ia 

mengambil dimensi lain, yakni konfrontasi orang-orang beriman dengan 

keseimbangan Islam untuk masuk surga, dan amal saleh yang bergerak dalam garis 

kesabaran dan jihad yang diekspresikan dalam praktek-praktek sulit yang 

dilakukan oleh para mujahidin dan orang-orang sabar. 

Surga bukanlah hibah gratis yang diberikan oleh Tuhan kepada orang-orang 

malas, yang menghabiskan hari-hari mereka dalam relaksasi teoritis, berolahraga di 

dalam kemewahan pikiran, bersenang-senang dengan jiwa yang koma dalam 

suasana kehampaan, kemudian mereka mulai mencela para garda depan militan 

yang berdiri di garis jihad. Lalu, mematahkan semangat mereka dengan berbagai 

metode jahat. Barang siapa yang menginginkan surga, maka ia harus berjuang ke 

arahnya dengan jihad yang paling depan untuk membawa manusia ke surga Allah 

(Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017). 

Dalam suasana ini, menurut Fadhlullah, orang beriman yang berpikir tentang 

surga harus mencarinya dalam pergerakan realitas yang sulit dan di arena jihad 

yang pahit. Ia tidak hanya mencarinya di halaman masjid dan mihrab mereka. 

Inspirasi lainnya dari QS. Ali Imran ayat 142 ialah mengandung spirit tidak 

ingin menyarankan kepada orang-orang beriman yang berjihad untuk menuangkan 

dirinya ke dalam jalan keegoisan—meninggikan diri sendiri di atas orang lain. 

Sebaliknya, menurut Fadhlullah, semua yang diinginkannya—dalam apa yang 

diperoleh darinya—ialah superioritas spiritual (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; 

Mudrika, 2017). 

Jihad spiritual mengajak manusia untuk terlibat dalam pertempuran terus-

menerus melawan kekuatan negatif di dalam dirinya (Saritoprak et al., 2020; 

Saritoprak & Exline, 2021). Ini mendorong manusia untuk melawan penyebab 

penyimpangannya. Musuh yang ada di dalam diri setiap manusia, seperti jiwanya 

dengan segala insting dan hawa nafsu yang mendorongnya terhadap keburukan, 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       99 

jauh lebih brutal dan ganas daripada jenis pertempuran lainnya. Manusia harus 

mengatasi keinginan batinnya yang memberontak. Demikian Husein Fadlulllah 

dalam menafsirkan QS. al-Ankabut ayat 6. 

Lebih lanjut, Fadhlullah menilai bahwa jihad melawan hawa nafsu dalam diri 

manusia dan menghadapi kekuatan-kekuatan yang menyimpang di luar—dalam 

konteks arena musuh dan agresor—itu untuk menciptakan keseimbangan batin 

dalam kepribadian orang Muslim antara karakteristik material dan aspirasi 

spiritualnya (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017). Ia menjadi kebutuhan 

manusia akan stabilitas dan ketenangannya. Yakni untuk kebaikan dirinya sendiri. 

Karenanya, dalam menafsirkan QS. At-Taubahayat 20-22, Fadhlullah 

memahami bahwa Al-Qur’an melalui perintah jihadnya mendorong manusia untuk 

fokus dalam memperbaiki kepribadiannya (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; 

Mudrika, 2017). Yakni menekankan terhadap nilai-nilai spiritual-realistis baru, 

yang mengarah pada aspek isi (substansi) dibanding bentuk (formasi). Serta  

menyarankan kepada orang-orang bahwa nilai khas yang nyata adalah kehidupan 

yang bergerak dalam garis keimanan pada Tuhan. Mengingat ini adalah dasar untuk 

membangun kehidupan di atas fondasi tanggung jawab yang bergerak dalam garis 

merasakan ketuhanan yang kreatif, yang mampu mendominasi semua keberadaan. 

Ia komitmen terhadap komprehensivitas pendekatan ilahi yang dia tetapkan dalam 

hidupnya. Inilah nilai agung manusia dalam apa yang ditegaskan tentang ketuhanan 

dan kemanusian serta misinya. 

Garis keyakinan tersebutlah yang menekankan pada nilai spiritual manusia, 

dan tidak menganggap “bisnis pertunjukan” sebagai dasar nilai—over duniawi, 

seperti yang terlingkup dan terjabarkan pula dalam QS. Al-Anfal, ayat 72-75, At-

Taubah ayat 24, dan Al-Hujurat ayat 15 (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; Mudrika, 

2017).  Sebagai contoh, Fadhlullah menganalogikannya dengan mengasingkan 

banyak orang yang ingin meneguhkan iman dan spiritualitasnya dengan melakukan 

pekerjaan konstruksi untuk masjid, lembaga amal, atau mendistribusikan sedekah, 

dan melalui itu mereka mencoba untuk mengambil keuntungan dalam merangkul 

suara basis politiknya. Padahal, mestinya mereka bekerja, atau pengikut mereka 

bekerja untuk memberikan preferensi di garis perubahan intelektual, sosial dan 

politik, dari akar yang menembus jauh ke kedalaman realitas manusia, atas dasar 

hidayah Allah Swt. yang bersumber dari pesan-pesan-Nya (Cholil, 2015; Hairul et 

al., 2021; Mudrika, 2017). 

Dengan demikian, jihad spiritual ialah sebagai proses penyempurnaan 

terhadap—dalam konteks—jiwa. Yakni mempelajari seluruh dirinya, dan 

mengetahui apa yang ada di dalamnya dari unsur-unsur kebenaran dan kebaikan 

serta unsur-unsur kepalsuan dan kejahatan bagi manusia. 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       100 

 

3. Jenis Jihad Aql: Mengorganisir antara Jihad Fisik dan Jihad Spiritual  

Fakta bahwa jihad fisik adalah jihad yang lebih rendah, tidak ada pengurangan 

dalam deskripsi ini dengan cara apa pun dari kepentingan dan kebutuhannya 

Namun, bagaimana pun juga, menurut Fadhlullah ia merupakan cara untuk 

mencapai kebebasan bangsa dan negara, serta keputusan independennya. Ia juga 

merupakan salah satu pintu surga yang dibukakan Tuhan untuknya, jadi siapa pun 

yang meninggalkannya karena keinginan atau syahwatnya, Dia akan membalutnya 

dengan pakaian kehinaan (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017). 

Jihad dengan musuh eksternal meskipun kekejamannya, pengorbanan yang 

diperlukan jelas dan nyata dalam sebagian besar kasus; musuhnya memiliki nama 

dan sifat, dapat didengar dan disaksikan, serta jihad melawannya memiliki jalan dan 

metode yang diketahui, seperti pertempuran permanen dengan jiwa. Ini adalah 

pertempuran yang sifatnya berbeda, jika seseorang tidak dapat membebaskan 

dirinya dari belenggu keegoisannya, kejahatannya akan menyebar ke seluruh 

masyarakat (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017). 

Jihad dalam konteks ini, jika subjek pelaku mereformasi diri mereka sendiri, 

masyarakat akan direformasi, dan jika jiwa rusak dan individu dikalahkan, 

masyarakat akan dikalahkan, sejauh kekalahan dalam pertempuran melawan diri 

sendiri dapat menggulingkan jihad fisik dalam satu atau lain cara (Cholil, 2015; 

Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017)  Ini lebih besar pada tingkat jiwa, jika tidak, 

masalah arogansi kesuksesan dapat membawa seseorang atau sekelompok ke 

kesombongan, bahkan pada kekejaman dan ketidakadilan. 

Oleh karenanya, Fadhlullah berpandangan bahwa antara jihad fisik dan jihad 

spiritual perlu diorganisir secara seimbang. Mengorganisir dan menyeimbangkan 

antara jihad yang lebih kecil dengan jihad lebih besar tidak bisa acak, atau terbatas 

pada inisiatif (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017).  Jihad fisik, misalnya, 

membutuhkan spesialisasi, efisiensi, mobilisasi, dan pemanfaatan industri, 

teknologi, dukungan, dan ilmu pengetahuan dengan cara kelembagaan yang terlatih 

dan benar.  

Pelembagaan atau pengorganisiran jihad fisik yang benar ialah salah satunya 

dengan melindungi masyarakat dan bangsa dari penyimpangan konsep ini. 

Sehingga jihad, seperti yang terekam belakangan ini, tidak menjadi fatwa yang 

dikeluarkan oleh setiap orang yang mengklaim ilmu dan pengetahuan. Atau 

mengaitkan dirinya, sebagaimana disepakati dengan ilmu agama, dan mengubahnya 

menjadi kutukan pada orang yang tidak bersalah dan yang membutuhkan dengan 

berbagai gelar yang tidak ada hubungannya dengan jihad.  



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       101 

Jihad fisik harus diorganisir untuk mencapai hasil yang diinginkan dari 

persiapan, persenjataan, keteraturan dan pelatihan Begitu juga dengan jihad 

spiritual, ia perlu diorganisir dari premis yang sama (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; 

Mudrika, 2017). Ini tidak diragukan lagi lebih sulit, tetapi efeknya lebih jauh dan 

lebih permanen. Hal ini, salah satunya dapat dilakukan lewat memperluas 

pemahaman tentang agama dan jihad yang lebih besar di luar kultus diri ke 

kerangka masyarakat yang dapat dikembangkan dan dibangun, sehingga ada 

kehidupan dalam agama untuk semua orang. 

Jihad demikian, biayanya menjadi tinggi, yang harus berkali-kali melakukan 

infalibilitas dan perlawanan diri (Ahmad Zainal Abidin, 2017; Cholil, 2015; 

Ngadhimah & Huda, 2015a). Ia menjadi melembaga, memiliki sumber daya, studi, 

penelitian dan pengetahuan, untuk menghadapi kemiskinan, korupsi, kemelaratan, 

misdistribusi dan kehilangan hak, serta memberikan dukungan dan bimbingan 

melalui hidayah Tuhan (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017).  

Dari ulasan jenis jihad di atas, dapat dikatakan bahwa jihad fisik dan spiritual 

merupakan dua konsep penting dalam ajaran Islam. Keduanya memiliki keterikatan 

yang kuat. Keduanya perlu dilatih, diorganisir dan diseimbangkan, supaya dapat 

memberikan pengaruh terhadap kualitas individual dan sosial. Melalui 

pegorganisiran dan penyeimbangan antara jihad fisik dan spiritual, itu dapat 

mengajarkan umat Islam akan pentingnya bersandar pada kemampuan sendiri, 

konsisten mengevaluasi diri, serta bertanggungjawab terhadap kehidupan 

individual serta sosial. 

 

D. Simpulan  

Dari penelitian yang telah dilakukan pada bab-bab sebelumnya, dapat 

disimpulkan beberapa hal di antaranya: 

Metodologi tafsir Sayyid Muhammad Husein Fadhlullah (selanjutnya disebut 

Fadhlullah) dapat disimpulkan dalam kerangka manḥaj tafsirnya, yakni al-manḥaj 

al-ḥarakī, yang bersifat moderat (wasaṭī). Secara metodologis, al-manḥaj al-ḥarakī 

al-wasaṭī Fadhlullah bertumpu pada sebuah semangat bagaimana Al-Qur’an dapat 

menjadi jawaban dan pedoman untuk menghadapi tantangan realitas, baik sejak 

masa lalu hingga kini dan masa depan. Sehingga, manḥaj ini bertumpu pada tiga 

konstruksi utama. Yaitu, pertama disiplin pada makna literal, konstruk ini 

tergambarkan dari penafsirannya pada hampir sekelompok ayat yang dibahas. Ini 

merupakan sebuah sikap disiplin seorang Fadhlullah yang selalu 

mempertimbangkan makna kata kunci di setiap awal penjelasan kelompok ayat. 

Fadlullah meyakini bahwa sebuah kata memiliki makna yang tidak diam dan hanya 

berlaku untuk waktu dan kondisi tertentu. Kedua, pemahaman yang proporsional 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       102 

terhadap konteks penurunan ayat. Konstruk kedua ini merupakan lanjutan dari 

konstruk sebelumnya ketika makna literal sudah dipaparkan, Fadlullah 

mengutarakan konteks penurunan ayat. Ketiga, pertimbangan kesesuaian dalam 

penerapannya untuk menjawab masalah yang ada. Ini merupakan langkah terakhir 

sekaligus menjadi tujuan utama penafsiran ayat dalam kerangka metodologi 

Fadhlullah, di mana sebuah ayat pasti memiliki pesan yang bisa diserap untuk 

banyak kondisi dan situasi sesuai konteks penerapannya. Tidak terkecuali ayat-ayat 

tentang jihad. 

Dalam hal implikasinya terhadap ayat jihad, Fadhlullah sejak awal memiliki 

paradigma pemikiran yang seimbang. Baginya, perintah jihad bukan hanya 

diberikan dan dijalankan dalam rangka ketaatan dan nilai ibadah semata, ataupun 

hanya berdimensi untuk kebaikan manusia, melainkan kedua aspek itu menjadi 

dasar paradigma pemikirannya. Sehingga, jihad dalam pemikiran Fadhlullah 

dimaknai sebagai sebuah upaya untuk mengerjakan sesuatu yang sangat berat dan 

bertujuan pada kebajikan dalam apapun bentuknya, bahkan tidak terkecuali dalam 

hal jihad fisik dan peperangan, hanya saja tergantung pada situasi dan kondisi serta 

aturan yang mengikatnya. 

 

Daftar Rujukan  

Adriana, I. (2019). Menerjemah Teks Ambigu Dalam Al-Qur’ân (Sebuah Upaya 

Memahami Konsep Ambiguitas dalam Istinbâth Hukum). AL-IHKAM: Jurnal 

Hukum & Pranata Sosial, 3(1). https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v3i1.2592 

Afandi, I. (2020). PEMBELAJARAN Al-QUR’AN ANTI RADIKALISME  DI KALANGAN 

PELAJAR SEKOLAH MENENGAH. Tarbiyatuna : Kajian Pendidikan Islam, 4(1). 

https://doi.org/10.29062/tarbiyatuna.v4i1.296 

Ahmad Zainal Abidin, T. A. &. (2017). TAFSIR MODERAT KONSEP JIHAD DALAM 

PERSPEKTIF M. QURAISH SHIHAB. Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 

5(2). https://doi.org/10.21274/kontem.2017.5.2.461-484 

Amin, A., Kajian, J., Dan, I., Islam, B., Muid, A., & Nawawi, M. A. (2020). 

HERMENEUTIKA KESADARAN DALAM MEMAHAMI TEKS AL-QUR’AN. Al Amin: 

Jurnal Kajian Ilmu Dan Budaya Islam, 3(1). 

Bassam, T. terj. A. A. (2016). Islam dan Islamisme. PT. Mizan Pustaka. 

Cholil, Moh. (2015). RELEVANSI PEMIKIRAN TAFSIR JIHAD M. QURAISH SHIHAB 

DALAM TAFSIR AL-MISHBAH. MARAJI, 1. 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       103 

Darajat, Z. (2016). Jihad dinamis: menelusuri konsep dan praktik jihad dalam 

sejarah Islam. IJTIHAD Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan, 16(1). 

https://doi.org/10.18326/ijtihad.v16i1.1-25 

Fateh, M. (2017). HERMENEUTIKA SAHRUR: (Metode Alternatif Interpretasi Teks-

Teks Keagamaan). RELIGIA, 13(1). https://doi.org/10.28918/religia.v13i1.171 

Fithriyawan, H. F. (2018). Jihad dalam Perspektif Muhammad Fethullah Gulen. Al-

Jinayah: Jurnal Hukum Pidana Islam, 3(1). 

https://doi.org/10.15642/aj.2017.3.1.226-252 

Hairul, M. A., Sultan, I., Gorontalo, A., & Ismail, T. (2021). INKLUSIVITAS TAFSIR MIN 

WAHYI AL-QUR’AN (Vol. 2, Issue 2). 

Huda, M. M. (2014). Pola Analisis Wacana Strukturalisme Stanton Dan 

Hermeneutika; Ke Arah Tafsir Al-Qur’an Humanis-Harmonis. (GU) El-

Wasathiya: Jurnal Studi Agama, Vol 2, No 1 (2014), 2338-9648, , 2016. 

Hunter, S. T. (2014). Reformist voices of islam: Mediating islam and modernity. In 

Reformist Voices of Islam: Mediating Islam and Modernity. 

https://doi.org/10.4324/9781315701233 

Mahfud, J. (2018). “Pengembangan PAI Kontra Radikalisme,.” Forum Diskusi Ilmiah 

Dosen Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Walisongo. 

Mudrika, S. (2017). KONSEP JIHAD (Studi Komparatif Terhadap Pemikiran Sayyid 

Qutb Dan M. Quraish Shihab). Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alquran Dan Tafsir, 

2(1). https://doi.org/10.32505/tibyan.v2i1.252 

Mustaqim, A. (2012). Epistemologi Tafsir Kontemporer. Lkis. 

Ngadhimah, M., & Huda, R. (2015a). KONSEP JIHAD MENURUT M. QURAISH SHIHAB 

DALAM TAFSIR AL-MISHBÂH DAN KAITANNYA DENGAN MATERI 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM. Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan 

Kemasyarakatan, 13(1). https://doi.org/10.21154/cendekia.v13i1.234 

Ngadhimah, M., & Huda, R. (2015b). KONSEP JIHAD MENURUT QURAIS SIHAB. 

Cendekia, 13 NO.1(Jihad perspective). 

Putra, Muh. Y. (2019). HUKUM IKUT BERJIHAD KE PALESTINA MEMBELA ISLAM. 

SANGAJI: Jurnal Pemikiran Syariah Dan Hukum, 3(2). 

https://doi.org/10.52266/sangaji.v3i2.465 



 
Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir 

 

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023       104 

Rahmatullah, R. (2020). Sketch of Dynamics of Political Islam in Indonesia: Pre-

Independence to Indonesian Independence. Al-Lubb: Journal of Islamic Thought 

and Muslim Culture (JITMC), 1(1). https://doi.org/10.51900/lubb.v1i1.7874 

Rohmanu, A. (2019). PARADIGMA HUKUM ISLAM TEOANTROPOSENTRIS: TELAAH 

PARADIGMATIS PEMIKIRAN FAZLUR RAHMAN DAN ABDULLAH SAEED. 

Kodifikasia, 13(1). https://doi.org/10.21154/kodifikasia.v13i1.1679 

Sahib, M. A. (2020). Jihad Sufi. KOMUNIDA : Media Komunikasi Dan Dakwah, 10(01). 

https://doi.org/10.35905/komunida.v10i01.1204 

Saidun. (2020). Konsep Jihād Dan Qitāl Perspektif Sayyid Quṭb Dan M. Quraish 

Shihab (Telaah Penafsiran Ayat-ayat Jihād dan Qitāl dalam Kitab Tafsīr Fī Ẓilālil 

Qur’ān dan Tafsīr al-Miṣbaḥ). In Tesis. 

Saritoprak, S. N., & Exline, J. J. (2021). Applying a Mindset of Spiritual Jihad to 

Religious/Spiritual Struggles: The Development of a Preliminary Measure. In 

Assessing Spirituality in a Diverse World. https://doi.org/10.1007/978-3-030-

52140-0_14 

Saritoprak, S. N., Exline, J. J., & Abu-Raiya, H. (2020). Spiritual jihad as an emerging 

psychological concept: Connections with religious/spiritual struggles, virtues, 

and perceived growth. Journal of Muslim Mental Health, 14(2). 

https://doi.org/10.3998/JMMH.10381607.0014.205 

Sayadi, W., Elmansyah, Prasojo, Z. H., & Muaffaq, A. (2020). Theology of Jiḥād based 

on the Ḥadīth: Ṣaḥīh Bukhāri’s perspective. HTS Teologiese Studies / Theological 

Studies, 76(4). https://doi.org/10.4102/hts.v76i4.6061 

Wijaya, A. (2021). “Catatan Pinggir atas Naskah Pengukuhan Guru Besar Abdul 

Mustaqim: Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqasyidi sebagai Basis Moderasi 

Islam.” Nyabtu. 

Zainal, A. A. dan, & Aziz, T. (2019). “Moderate Interpretation of Shaleh Darat in His 

Fayḍ al-Raḥmān.” Jurnal Theologia, 30(1). 

  


