MUMTAZ : Jurnal PendidikanAgama Islam

Volume 2 Nomor 2 Tahun 2023
E-ISSN 2809-204X
P-ISSN 2809-2139

MODERATISME TAFSIR HUSEIN FADLULLAH
TERHADAP INKLUSIVITAS PENAFSIRAN AYAT-AYAT JIHAD

Agus Mughni Muttaqinl, Abdullah Abdul Kadir?
[Imu Al-Qur’an dan Tafsir Sekolah Tinggi Agama Islam Sadra Jakarta, Indonesia
e-mail: lagusmughnim@gmail.com , 2abdullahabdulkadir@gmail.com,

Abstract

The purpose of this study is to examine and build the construction of moderation in
Fadhlullah's interpretation. In addition, more specifically, this discussion will also
examine the implications of the application of moderation in Fadhlullah's
interpretation of the verses of jihad in the Qur'an. This research uses a qualitative
approach, with thematic (mawdi'l), descriptive-analytical and library research
methods. The approach method uses Philosophical-Constructionist, and Sociology-
Historical. The results of this study are: The construct of moderation in Fadhlullah's
interpretation consists of al-manhaj al-haraki, which is moderate (wasati). The
manhaj rests on three main constructions; First, discipline in the semantic literal
meaning; Second, a proportional understanding of the context of the Qur'anic verse,
either when it was revealed or interpreted; Third, inclusiveness in understanding and
applying the zahir and inner meaning of the Qur'an. In terms of its implications for the
verse of jihad, Fadhlullah has a balanced paradigm of thought; jihad is not only aimed
at obedience and the value of worship alone, or only has a dimension for human
kindness, but both aspects are the basis of his paradigm of thought.

Keywords: Tafsir Moderatism, Inclusive Jihad.
Abstrak

Tujuan penelitian ini ialah untuk menelaah dan membangun konstruksi moderasi
tafsir Fadhlullah. Selain dari itu, secara lebih spesifik, pembahasan ini juga akan
mengkaji implikasi penerapan moderasi tafsir Fadhlullah terhadap penafsiran ayat-
ayat jihad dalam Al-Qur’an. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif,
dengan metode tematik (mawdii’i), deskriptif-analitis dan jenisnya library research.
Metode pendekatannya menggunakan Filosofis-Konstruksionis, dan Sosio-Historis.
Hasil penelitian ini adalah: Konstruk moderasi tafsir Fadhlullah terdiri dari al-manhaj
al-haraki, yang bersifat moderat (wasati). Manhaj tersebut bertumpu pada tiga
konstruksi utama; Pertama, disiplin pada makna literal yang semantis; Kedua,
pemahaman yang proporsional terhadap konteks ayat Al-Qur’an, baik saat
diturunkan atau melakukan penafsiran; Ketiga, inklusivitas dalam memahami dan
menerapkan makna zahir dan batin Al-Qur’an. Dalam hal implikasinya terhadap ayat
jihad, Fadhlullah memiliki paradigma pemikiran yang seimbang; jihad bukan hanya
ditujukan dalam rangka ketaatan dan nilai ibadah semata, ataupun hanya berdimensi

MUMTAZ : Jurnal Pendidikan Agama Islam
E-ISSN 2809-204X
P-ISSN 2809-2139


mailto:1abcd.123@efghij.ac.id
mailto:2abababab@mail.com

Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

untuk kebaikan manusia, melainkan kedua aspek itu menjadi dasar paradigma
pemikirannya.

Keywords: Moderatisme Tafsir, Husein Fadlullah, Jihad Inklusif.

Accepted: Reviewed: Published:
January 21 2023 January 29 2023 June 30 2023

A. Pendahuluan

Pendekatan, metode, corak penafsiran di era kontemporer mengalami
perkembangan yang dinamis. Banyak para mufasir kontemporer menawarkan
metode, pendekatan atau corak penafsiran yang baru. Hal tersebut, merupakan
akibat dari dinamika perjumpaan antara teks, konteks dan pembaca. Atau dapat
dikatakan, itu menunjukkan bahwa terjadi dinamika dan perkembangan penafsiran
Al-Qur’an untuk mencari arah baru dalam proses pencarian makna di balik teks Al-
Qur'an. Sebagai contoh, sebut saja M Arkoun, M Syahrur, Nasr Hamid Abu Zaid,
Amin al-Khuli, dan lain-lain. Tentu, hal tersebut merupakan capaian yang sangat
luar biasa, dan patut untuk diapresiasi. Terlebih, karena sangat membantu dalam
mengembangkan wacana pemikiran dan kelilmuan keislaman, terlebih khusus ilmu
tafsir Al-Qur’an di era kontemporer.

Namun, terlepas dari itu semua, sebagaimana sebuah istilah populer, yang
menyatakan bahwa “tak ada gading yang tak retak”, hal tersebut berlaku dalam
konteks ini. Tentu, perkembangan penafsiran di era kontemporer tersebut, tidak
akan luput dari sebuah pengamatan yang cukup kritis dan berani. Salah satunya
dilakukan oleh Jamal al-Bana. Menurutnya para penafsir Al-Qur'an semenjak at-
Tabari, Sayyid Qutb sampai Syahrur memiliki pola yang sama; mereka diibaratkan
sebagai prajurit perang yang akan memasuki ‘medan tempur’ dan telah
membentengi dirinya dengan senjata sesuai keahliannya. Para penafsir
kontemporer berhasil melengkapi amunisi diri mereka dengan ilmu-ilmu modern;
linguistik struktural, sosial-humaniora, filsafat postmodern, dan lain sebagainya.
Tapi sangat disayangkan, kebanyakan dari mereka, belum bisa menghadirkan spirit
Al-Qur’an, dan masih menjungjung sikap eksklusif—fanatisme kebenaran.

Selain dari itu, masih menurut Jamal al-Banna, dapat dikatakan bahwa
perkembangan ilmu tafsir kontemporer masih tetap, tidak pernah jauh dan lepas
dari salah satu patern Kklasifikasi klasik penafsiran. Yakni antara pendekatan
tekstual dan kontekstual —kalau dalam pembagian tipologi penafsiran Sahiron
biasa disebut dengan “Quasi-Objektivis Tradisionalis dan Subjektivis”, atau kalau

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 87



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

dalam pandangan Kuntowijoyo yang ditinjau dari segi paradigmanya, dikenal
dengan istilah teosentris dan antroposentris .

Meskipun, terlepas dari itu semua, jika ditinjau dari segi perkembangan zaman
dan kondisi sosial masyarakat Muslim kontemporer, kini banyak cendikia atau
ulama yang mencoba ingin lepas dari kedua kutub ekstrimitas pengklafisikasian
pendekatan tafsir klasik di atas. Upaya tersebut, kebanyakan ingin berusaha
mendamaikan atau mencari titik temu dari kedua kutub tersebut dalam
menafsirkan Al-Qur’an. Sehingga, kini lahir tren baru di umat Muslim khususnya,
lebih khusus lagi di kalangan akademik pengkaji ilmu tafsir, yang disebut dengan
“moderasi” . Moderasi, secara garis besar berangkat dari penyikapan terhadap dua
kutub di atas—yang menurutnya dianggap bersebrangan—dengan mencoba
mencari jalan tengahnya. Kadang dengan cara mengakomodasi kedua kutub
pengklasifikasian tafsir di atas. Juga berusaha memberi pemahaman bahwa di
antara kedua kutub tersebut, tidak ada pertentangan. Justru, yang ada saling
melengkapi satu sama lainnya.

Term “moderat”, lebih khsususnya istilah “islam moderat” di era kontemporer
ini, sebagaimana telah diulas sebelumnya di atas, sedang menjadi tren. Baik di Timur
ataupun di Barat, bahkan Asia—kadang dikenal dengan istilah i‘tidal Pasand. Tren
tersebut, dalam pandangan, (Hunter, 2014) akan menjadi sebuah tren yang tidak
mudah redup dengan waktu yang singkat.

Selain dari itu, penafsiran moderat dianggap sebagai jembatan bahkan solusi
untuk menanggulangi pemicu radikalisme. Sebagai contoh, sebut saja konsep jihad.
Jihad adalah sebuah konsep yang memiliki makna ganda, yang sering
disalahgunakan dalam sejarah Islam.

Salah satu contoh ayat yang sering digunakan sebagai hujjah untuk melakukan
jihad dengan menyerang kaum kafir dan munafik ialah ayat-ayat pedang seperti
surat at-Taubah 9:73: “Wahai Nabi! Berjihadlah (melawan) orang-orang kafir dan
orang-orang munafik dan bersikap keraslah terhadap mereka. Tempat mereka
adalah neraka jahannam dan itulah seburuk-buruk tempat kembali”, (QS. At-Taubah
9:73).

Konsep tersebut, mengalami pergeseran makna yang signifikan di tangan
kelompok militan muslim radikal menjadi aksi-aksi radikalisme dan terorisme.
Sebagai contoh, sebut saja salah satu mufasir dari kalangan Sunni yang corak
tafsirnya bernuansa al-riwa’l dan al-adabi al-balaghi. Di tangannya, ayat di atas
ditafsirkan sebagai seruan berjihad dengan pedang untuk memerangi kaum Kkafir.
Sedangkan terhadap kaum munafik dengan cara memutuskan tali persaudaraan
atau persahabatan. Begitu juga dengan yang sependapat dengannya, jihad diyakini
sebagai kewajiban yang harus dilakukan baik dalam konteks kaum kafir melakukan

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 88



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

penyerangan atau pun tidak. Hal inilah yang menjadi salah satu pemicu adanya
stereotip bahwa jihad dalam Islam identik gerakan radikalisme.

Dalam pengakuan (Fateh, 2017; Huda, 2014; Rahmatullah, 2020) Click or tap
here to enter text.salah satu penyebab eksisnya gelombang umat Islam radikal ialah
berakar dari pendekatan, pola dan cara memahami teks Al-Qur’an yang rigid—
secara ideologi, mereka sangat terpengaruh oleh pemahaman Khawarij dan Wahabi.
Begitu juga dengan Yusuf Qardhawi, ia mengakui adanya fakta problem pemahaman
teks tersebut. Dalam pandangannya, salah satu tantangan terbesar ummat Islam
kontemporer ialah adanya krisis cara memahami dan bagaimana cara berinteraksi
dengan teks Al-Qur’an. Sehingga, jika cara memahami teks tersebut terdapat
kekeliruan fatal, maka akan berimplikasi terhadap cara memandang realitas yang
eksklusif, (Adriana, 2019; Amin et al., 2020; Huda, 2014).

Salah satu penyebab lahirnya pemahaman dan sikap eksklusif ialah telalu
cenderung mengagungkan penafsiran yang Dbersifat eksoterik. Laluy,
mengenyampingkan makna lainnya yang tersirat di dalam ayat atau terma (makna
esoterik). Dan sebagai ciri yang merepresentasikan pemahaman dan sikap eksklusif
dalam penafsiran ialah cenderung monolitik, tertutup, rigid, bersikap “kurang
ramah”, dan bahkan terkesan menyalahkan pendapat penafsiran yang lainnya
(Amin et al., 2020; Huda, 2014).

Adapun jika kita amati lebih lanjut, terkait dengan penafsiran atau pandangan
yang mendudukan relasi antara jihad dengan radikalisme dapat dipetakan menjadi
tiga sistem relasioanal berikut; Pertama, ekuivalen (tasawf). Relasi jihad dengan
kekerasan atau radikalisme dipahami secara identik—layaknya dua sisi koin yang
tidak dapat dipisahkan antara satu sama lainnya. Jihad adalah “perang suci”,
memerangi kaum kafir, kekerasan, bom, pembajakan, terorisme dan bentuk violence
lainnya. Berkaitan dengan interaksi umat Islam dan musuhnya, sebagaimana fikih
klasik, Sayid Qutb menawarkan tiga alternatif pilihan; memeluk Islam, membayar
upeti (jizyah); atau diperangi; Kedua, beririsan atau umum dan khusus secara
mutlak (‘am wa khas mutlaq) serta asosiasi atau umum dan khusus dari satu sisi
(‘am wa khas min wajhi). Dalam artian, sebagian misdaq jihad ialah kekerasan,
radikalisme atau peperangan, dan sebagiannya lagi tidak. Perbedaan antara jihad
dengan perang ialah bahwa perang merupakan salah satu keadaan jihad, atau salah
satu bentuknya saja. Dengan kata lain, tidak semua jihad itu perang. Selain itu, kata
jihad bermakna lebih umum dibandingkan dengan pengertian kata perang. Contoh
penganut bentuk relasional yang ketiga ini di antaranya; Bassiouni, Yusuf al-
Qaradawi, serta Muhammad al-Tantawi; dan Ketiga, diferensi (tabayun) atau
menolak secara mentah. Dalam artian antara konsep jihad dengan radikalisme tidak
identik atau saling bertolak belakang. Jihad tidak memiliki keterkaitan sama sekali

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 89



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

dengan aksi-aksi radikal dan teror. Sebaliknya, justru konsep jihad-lah yang dibajak
(hijack) oleh kalangan teroris atau radikalis. Karena itu, motif di balik aksi teror
tersebut bukanlah agama, melainkan politik, atau lebih khusus lagi perebutan
kekuasaan. Klasifikasi relasional yang ketiga ini, hampir senada dengan pandangan
yang dipahami oleh sebagian penafsir kaum Sufi.

Bersebrangan dengan pemahaman jihad yang cenderung keras seperti di atas,
kaum sufi dengan corak tafsir isydri-nya menyodorkan pemaknaan jihad yang lebih
memfokuskan terhadap aspek penyucian diri dan melawan hawa nafsu. Hal
tersebut, terlihat dari penafsiran al-Qashani yang menakwilkan “kafir” sebagai
potensi nafsu atau sifat-sifat yang membuat manusia terhalang menuju Allah.
Sehingga, dapat dikatakan bahwa jihad dalam pandangan tafsir ini terkesan
melupakan aspek sosial. Terlalu fokus ke ranah individual.

Ini kiranya yang dimaksud oleh Abdul Mustaqim bahwa kekurangan tafsir
sufistik begitu parsial. Karena uraiannya yang tidak komplit. Sehingga informasi
yang ada, minim ketika hendak dikaji untuk tema-tema tertentu. Dan terkadang,
hanya dipahami oleh kalangan khusus, (Mustaqim, 2012).

Dari perbedaan metode penafsiran di atas, sehingga wajar, jika banyak
kalangan akademisi yang berupaya untuk menghadirkan dan menghasilkan cara
penafsiran yang moderat. Karena sebagaimana hasil diskusi International
Conference of Islamic Scholars (ICIS) 11, yang berlangsung 20-22 Juni 2006 di Jakarta,
yang dihadiri cendekiawan dari 53 negara menghasilkan kesimpulan yang
menggugah. Menurutnya, melalui pendekatan moderatlah konflik dunia Islam dan
Barat dapat dijembatani, kecenderungan radikal sebagian kaum Muslim dapat
diatasi, dan perdamaian dunia serta tatanan global yang beradab bisa teraplikasi.
Kesimpulan konferensi tersebut, menunjukan urgensitas pendekatan moderat
untuk dikembangkan ke dalam berbagai aspek. Terlebih khusus, dalam cara
penafsiran—yang menjadi salah satu faktor pendukung dalam pengambilan sikap
umat di kehidupannya.

Dilihat dari beberapa pernyataan di atas, hal tersebut menunjukan bahwa
terjadi dinamika paradigma dalam realita penafsiran. Baik dari segi pemahaman
terhadap Al-Qur’an, pendekatan penafsiran secara tekstual menuju kontekstual,
dan kini menuju pengintegrasian pendekatan, atau kadang dengan memoderatisasi
kedua pendekatan tersebut. Itu semua, dilakukan untuk mendekati Al-Qur’an dan
mengungkap berbagai sisinya, supaya tetap cocok untuk dijadikan petunjuk di mana
saja dan kapan saja (salih likulli zaman wa makan).

Sehingga upaya untuk membangun sebuah penafsiran yang moderat saat ini
mulai gencar dilakukan. Dimulai dari ontology, epistemology dan aksiologinya terus
dirancang dan dikembangkan. Semisal, Abdul Mustagim—yang terang-terangan—

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 90



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

menganggap metode yang dirancangnya, metode maqasidi merupakan upaya untuk
menciptakan penafsiran yang moderat. Juga (Zainal & Aziz, 2019) yang melakukan
penelitian terkait penafsiran moderat Soleh Darat dalam karya tafsirnya Faydu ar-
Rahman. Dalam pandangan mereka bahwa gaya penafsiran Shaleh Darat tampak
moderat. Hal tersebut, terlihat dari sang penafsir yang berusaha menggabungkan
dua makna antara literal dan kontekstual.

Sayangnya, meskipun usaha untuk merekonsiliasi antara ekstrimitas kedua
kutub di atas terus dilakukan, terkadang tidak sedikit ulama dan akademisi justru
terjerumus ke dalam lingkaran permasalahan tersebut. Mengafirmasi salah satu
kutub, dan menolak yang lainnya. Sebagai contoh, pendekatan yang ditawarkan
oleh Abdul Mustaqim dengan pendekatan maqasidi, sebagaimana telah diulas
sebelumnya. Dari motif, niat dan upayanya tentu sangat patut diapresiasi. Selain
dikarenakan mencoba untuk menawarkan—yang menurutnya—pendekatan baru
dalam ilmu tafsir, ia juga ingin berusaha mencari titik tengah di antara kedua kutub
pengklasifikasian tafsir di atas. Namun, sebagaimana tinjauan dosen Pascasarjana
dan Dewan Ahli PC ISNU Ponorogo (Wijaya, 2021), usaha Abdul Mustaqim dalam
memposisikan tafsir maqasidi sebagai tafsir moderasi antara dua ekstrimitas di atas
malah justru mengambil salah satunya dan secara tidak langsung menegasikan yang
lainnya. [a mengambil paradigma antroposentris yang liberal-substansialis—yang
diafiliasikan “kebarat-baratan”. Padahal masih ada paradigma teoantroposentris
yang dianggap lebih moderat.

Maka tidak heran, tokoh seperti Maryam Jameelah dan Abd al-Qadir al-Sufi
yang menganggap bahwa pendekatan moderat merupakan pendekatan yang
“membaratkan dan mensekulerkan” makna Al-Qur’an. Sebagiannya lagi,
menganggap bahwa pendekatan tafsir Islam Moderat—secara langsung, maupun
tidak langsung—menggiring kepada pemaknaan Al-Qur’an yang keluar dari koridor
maksud Tuhan.

Dari pemaparan di atas, dapat disimpulkan bahwa kesalahan yang dilakukan
oleh Abdul Mustaqim dan beberapa pengkaji lainnya, dikarenakan kurang piawai
mendialektikkan antara paradigma tekstualis yang cenderung teosentris dan
paradigma kontekstualis yang cenderung antroposentris. Teosentris, dalam
pembacaaan teks akan menghasilkan penafsiran yang cenderung tidak dapat
dijangkau oleh manusia. Sebaliknya, antroposentris akan condong menghasilkan
penafsiran di atas kehendak manusia.

Sayyid Muhammad Fadhlullah (selanjutnya disebut Fadhlullah), menurut
pandangan Jalaludin Rahmat, ialah salah satu mufasir kontemporer dari
pengecualian di atas. Dia adalah salah satu ulama yang selalu berusaha untuk
mendialektikkan pesan yang tersimpan di masa lalu dan masa kini dengan spirit

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 91



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

kemanusiaan dan ketuhanan yang adil dan beradab. Lalu, mencoba mengambil
inspirasi untuk menggerakkan dalam menjawab persoalan yang dihadapi oleh
manusia dengan mengimbangi zamannya. Pandangan tersebutlah yang
menginspirasi penulis untuk menjadikan Fadhlullah sebagai salah satu topik
pembahasan dalam penelitian ini.

Adapun alasan lainnya kenapa peneliti memilih Fadhlullah sebagai salah satu
topik pembahasan dalam penelitian ini ialah karena hasil pemikiran-pemikiran
Fadhlullah, sebagaimana telah disinggung sebelumnya di atas, dianggap moderat.
Jika mengacu pada tiga kategori pemikiran; 1) Tradisional, yang menggunakan
paradigma past oriented (bereorientasi ke belakang, dan dalam menafsirkan Al-
Qur'an ia bersikap tekstualis-literalis); 2) Modern secular. Yakni sekularisme
dianggap sebagai alternative peradaban; 3) Reformis Moderat. la menggunakan
paradigm future oriented yang berusaha mencari “jalan tengah” dari kedua kutub
yang saling bersikap kontradiktif—atau kalau dalam istilah (Rohmanu, 2019) biasa
disebut dengan paradigma teoantroposentris. Dari ketiga Kklasifikasi tersebut,
Fadhlullah dapat diklasifikasikan pada kategori yang ketiga (reformis-moderat).

Dengan demikian, penelitian ini ditulis dalam rangka melakukan sebuah upaya
mengkonstruksi bangunan tafsir moderat Fadhlullah secara utuh, rapih dan
sistematis. Sebagaimana telah disinggung sebelumnya bahwa meskipun terdapat
banyak pendapat yang menyatakan kemoderatan Fadhlullah, tapi masih belum
tertata secara sitematis menjadi sebuah kerangka pendekatan penafsiran yang utuh.
Diharapkan dari penelitian ini menghasilkan kebaruan dalam mengkonstruksi
pendekatan tafsir moderat dari perspektif Fadhlullah dan bagaimana
pengaplikasiannya terhadap ayat-ayat jihad.

B. Metode Penelitian

Studi ini merupakan library research atau biasa disebut dengan penelitian
kepustakaan. Yakni penelitian yang sangat bergantung pada data-data yang
diperoleh dalam berbagai literatur, baik primer maupun sekunder, yang terdapat di
perpustakaan. Dengan demikian, metode yang cocok untuk digunakan dalam
penelitian ini ialah jenis metode kualitatif—metode yang menitikberatkan pada
aspek kekuatan narasi, bukan pada kekuatan angka sebagaimana terdapat di
metode kuantitatif.

Selain dari itu, dikarenakan obyek utama dalam penelitian ini adalah ayat-ayat
Al-Qur'an dan tafsir Al-Qur’an, maka penulis juga akan menggunakan metode
penafsiran Al-Qur’an. Adapun metode penafsiran Al-Qur’an yang akan diaplikasikan
dalam penelitian ini ialah metode mawdii'1 (tematik). Hal tersebut diadasarkan pada
urutan kerja penelitian ini, yakni pengumpulan ayat-ayat Al-Qur’an sesuai dengan

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 92



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

tema yang menjadi masalah pokok penelitian. Selain itu metode ini juga digunakan
penulis untuk menggali kemoderatan Husein Fadlullah dalam menafsirkan ayat-
ayat Al-Qur’an yang terkait dengan judul penelitian ini. Dengan kata lain, metode
tematik ini digunakan sebagai subjek atau pisau analisis untuk membedah
kemoderatan Husein Fadlullah dalam menafsirkan ayat-ayat jihad dalam Al-Qur’an,
yang di antaranya identik menggunakan al-manhaj al-haraki.

Adapun terkait upaya untuk pengkonstruksian moderasi tafsir Fadhlullah,
dalam penelitian ini penulis menggunakan dua metode pendekatan sekaligus,
Filosofis-Konstruksionis. Pendekatan filosofis dipakai untuk menyelidiki pemikiran
Fadhlullah seputar prinsip dan metode penafsirannya serta world view
kemoderatannya, sehingga dapat ditemukan inti permasalahan yang dimaksud
dalam penelitian ini. Selain dari itu, pendekatan ini juga digunakan untuk melacak
bangunan landasan moderasi tafsirnya. Dimulai dari segi ontologi, epistemologi dan
aksiologinya. Dalam langkah penggunaannya, secara garis besar, peneliti tidak
hanya mencoba untuk memahami pemikiran Fadhlullah secara taken for granted,
melainkan bagaimana mestinya pemikiran tersebut didialektikakan dengan realitas
kekinian. Hal tersebut, dielaborasi lebih lanjut dengan penggunaan metode
pendekatan konstruksionis.

Adapun terkait langkah pengumpulan data dan penggunaan sumbernya dalam
penelitian ini ialah dengan menghimpun ayat-ayat Al-Qur’an—baik secara eksplisit
ataupun implisit—yang menyinggung persoalan konsep jihad. Lalu, ayat-ayat Al-
Qur'an yang telah dihimpun tersebut dijadikan sebagai data primer dalam
penelitian ini. Selain ayat-ayat Al-Qur’an, Tafsir Fadhlullah yang berjudul Tafsir min
Wahy Al-Qur’an dijadikan sebagai data primer dalam penelitian ini. Adapun data
sekundernya, pada penelitian ini memakai buku, jurnal, ataupun artikel yang
relevan dengan penelitian tersebut. Kedua data tersebut, selain digunakan untuk
menganalisa terhadap pendekatan penafsiran, penulis juga melakukan observasi
terhadap kecenderungan moderasi Fadhlullah. Dalam tahapan ini, peneliti
memotret, menyusun dan mengkontruksi bangunan moderasi tafsir Fadhlullah.
Selanjutnya, peneliti menelaah implikasinya terhadap pemahaman ayat-ayat jihad.
Langkah terakhir, peneliti menyampaikan hasil penelitian—mencakup opini, ulasan
serta kesimpulan dan saran.

C. Hasil dan Pembahasan

Dalam menafsirkan konsep jihad dalam Al-Qur’an, Fadhlullah mempunyai
perhatian terhadap teks dan konteks. Sebagaimana yang dijelaskan sebelumnya,
bagi Fadhlullah, bahasa merupakan aspek terpenting dalam memahami makna Al-
Qur’an. Begitu juga pada penafsirannya dalam memaknai jihad. Ini terlihat dari

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 93



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

penafsirannya dalam surat Qs. al-Anam ayat 109 dan At-Taubah ayat 73. Dia
menjelaskan bahwa jihad berasal dari kata j-h-d yang berarti usaha, (Hairul et al,,
2021). Yakni segala bentuk upaya dalam mencapai suatu tujuan.

Selain memperhatikan makna teks, dalam menafsirkan ayat-ayat jihad,
Fadhlullah juga turut mencermati makna kontekstualnya. Hal ini terlihat salah
satunya dari penafsirannya terhadap Qs. At-Taubah ayat 73. Dalam menafsirkan
ayat tersebut, dia memandang bahwa jihad, seperti yang dilakukan oleh Rasulullah,
selalu “lemah lembut”. Akan tetapi, berhubungan konteks kaum kafir malah
merendahkan sikap lemah lembut tersebut, Rasulullah terkadang mengambil
tindakan jihad agresif ke kaum kafir, (Hairul et al,, 2021).

Namun, yang perlu digarisbawahi ialah bahwa jihad bukan hanya tindakan
agresif jasmani yang melibatkan perjuangan fisik, (Afandi, 2020; Putra, 2019). Jihad
meluas untuk mencapai tingkat yang lebih tinggi, ia meliputi pula ke ranah jiwa dan
pikiran. Jihad juga masuk ke ranah individual dan sosial (Hairul et al., 2021).

Menurutnya, jihad termasuk pula pada perjuangan melawan kecenderungan
dan keinginan seseorang. Jihad juga dapat mendekati dimensi lain karena mencakup
upaya untuk membuat masyarakat yang lebih baik, dan memerangi penindasan
serta ketidakadilan. Jihad ialah menggunakan seluruh energi untuk melawan apa
yang menghalangi dari kebenaran dan kebajikan dalam aktivitas atau perilaku. Ia
erat kaitannya dengan perjuangan dan pengorbanan, usaha, termasuk ketekunan
dan kerja keras serta kepandaian (Ngadhimah & Huda, 2015b).

Dengan demikian, dalam memaknai jihad, Fadhlullah mendefinisikannya
sebagai perjuangan dalam diri seseorang untuk mencapai kehidupan yang bajik.
Dari pendefinisian jihad tersebut, terlihat Fadhlullah mengakomodir sistem
pemaknaan yang tekstual serta kontekstual dalam menafsirkan ayat-ayat jihad. Dan
dari sitem pengakomodiran dua sistem pemaknaan tersebut, tercermin nilai
inklusivitas dalam memaknai jihad, (Bassam, 2016; Mahfud, 2018). Dari segi
pemaknaan jihad yang inklusif tersebut, mencerminkan nilai moderat Fadhlullah
dalam mendudukan pemaknaan jihad.

Nilai moderat dalam sistem penafsiran Fadhlullah terhadap ayat-ayat jihad,
selain terdapat dari ranah pemaknaannya, ia juga dapat ditelisik dari segi
pembagian jenisnya. Mengenai pembagian jenis jihad, Fadhlullah menyinggungnya
di antaranya dari pengakomodiran dua sudut pandang yang sering bersitegang—
khususnya dalam sistem penafsiran antara kecenderungan tekstual dengan
kontekstual—seperti kaum moralis dan kaum figih, sebagaimana diulas pada
pembahasan sebelumnya. Meski sudut pandang kaum moralis dan kaum figih sama-
sama mengakomodasi dua bentuk jihad, yakni antara jihad spiritual dan fisik.
Namun, kaum moralis lebih cenderung atau dominan pada pemaknaan jihad yang

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 94



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

spiritual seperti penyucian diri, sabar dan sebagainya. Sedangkan kaum fikih lebih
cenderung pada pemaknaan jihad yang dominan bersifat fisik, seperti perang dan
semacamnya (Darajat, 2016; Fithriyawan, 2018; Sahib, 2020; Saritoprak et al., 2020;
Saritoprak & Exline, 2021; Sayadi et al., 2020).

Mengenai hal itu, Fadhlullah memahami bahwa jenis jihad bukan hanya fisik
saja seperti perang, bukan juga hanya spiritual saja, akan tetapi ada juga aql. Karena
dalam pandangannya, muslim ideal adalah muslim yang mampu menyajikan tiga
potensi dalam dirinya; spiritual, fisik dan akal. Potensi pada wilayah spiritual di
antaranya dapat dilakukan dengan olah batin. Sedangkan potensi yang berdimensi
fisik, yakni berjuang secara fisik untuk berbuat baik di jalan yang diridhoi Allah Swt.
Adapun potensi pada tataran akal, ialah mencakup pada kecakapan secara
intelektual atau akademis. Yakni di antaranya mampu mengorganisir kedua potensi
tersebut dengan sistematis dan komprehensif. Untuk lebih rincinya, penulis akan
membahasnya dalam sub bab berikut.

1. Jenis Jihad Fisik

Jihad kecil atau jihad fisik merupakan kewajiban agama yang harus dipenuhi
ketika seseorang tidak dapat mencapai hak-haknya melalui cara-cara damai,
(Fithriyawan, 2018; Sayadi et al., 2020). Jihad tersebut adalah pilihan kedua yang
diambil seseorang setelah gagal mendapatkan kembali haknya melalui dialog.
Karena manusia, menurut Fadhlullah, tidak bebas untuk dihina atau dizholimi. Maka
adalah kewajiban untuk melawan ketika berada di bawah tekanan. Ini adalah jihad
di jalan Allah; tapi bukan alat kekuasaan dan balas dendam.

Jihad fisik adalah waktu perang yang adil hanya untuk melawan ketika
seseorang dianiaya. Karenanya, seseorang tidak dapat memulai perkelahian, dan
jika dia dipaksa berperang, itu harus dalam batas-batas yang perlu dan adil. Hal
tersebut, sebagaimana pendapat Fadhlullah dalam menafsirkan QS. At-Taubah ayat
73,(Hairul et al., 2021).

Inspirasi dari ayat tersebut, pada dasarnya nabi telah berupaya untuk
menempuh urusan melalui jalan damai, memperluas ruang dialog (kekuatan logika)
dan memerintahkan metode semacam ini untuk umatnya dalam bermuamalah
maupun dalam menentukan hukum. Karena metode tersebut menghasilkan banyak
aspek kebaikan.

Begitu juga dalam menyikapi ayat-ayat jihad fisik lainnya—yang konteksnya
mengarah pada perlawanan terhadap tekanan, penindasan—seperti yang terdapat
dalam QS. at-Taubah ayat 12-16, Fadhlullah menilainya sebagai jalan alternatif.
Karena ada bahaya langsung yang dihadapi realitas Islam saat itu, melalui mereka
yang melanggar perjanjian, menantang Islam dalam pemikiran dan hukumnya.

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 95



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

Sehingga menciptakan banyak gerakan yang memicu kebingungan, kekacauan,
kecemasan dan ancaman terhadap Islam. Inilah yang coba dimunculkan oleh ayat-
ayat dalam menghadapi perilaku tersebut, dengan metode yang didasarkan pada
mendidik umat Islam, dan mengarahkan mereka pada penekanan kajian masalah
dari semua aspeknya, bukan dari satu sisi (Hairul et al., 2021) —dan konteks ayat-
ayat tersebut berlaku pada situasi jaman sekarang hingga yang akan datang.

Dalam hal ini, Fadhlullah menekankan perlu adanya kehati-hatian dalam
membedakan antara menantang agama, yang mewakili situasi agresif, dan kritik
objektif yang mewakili keadaan pemikiran (Hairul et al, 2021). Karena Islam
mengutuk yang pertama dan menganggapnya sebagai manifestasi dari pelanggaran
perjanjian dan bentuk agresi. Sementara ia menyambut yang kedua dan mengajak
orang lain untuk itu, melalui seruannya (Ahmad Zainal Abidin, 2017; Cholil, 2015;
Mudrika, 2017; Ngadhimah & Huda, 2015a). Yakni untuk mengutamakan gerakan
dialog positif antara pemikiran Islam dan pemikiran tandingan atas dasar suasana
intelektual yang tenang.

Selain itu, menurut Fadhlullah, pernyataan perang terhadap kaum “kafir” atau
“munafik” juga merupakan metode tekanan psikologis (Hairul et al., 2021). Dengan
kata lain, ia sebagai “gertakan/counter” agar mendorong mereka untuk memikirkan
konsekuensi sulit yang menunggu mereka melalui perang. Sehingga mereka
mengurungkan niat, bahkan mundur dari merencanakan melawan Islam dan
Muslim. Hal ini membuat situasi menjadi pencegah kehati-hatian, mengingat apa
yang dipaksakan oleh perhitungan realitas objektif di arena (konteks).

Adapun mengenai masalah orang-orang kafir dan orang-orang munafik, itu
tetap menjadi perhatian seluruh upaya Nabi, orang-orang yang beriman
bersamanya dan orang-orang yang mengikuti jalannya. Sehingga jihad adalah jalan
untuk mencapai solusi yang menentukan dalam masalah ini, baik itu jihad dengan
kata-kata atau kekuatan. Karena banyak situasi cemas dan berlawanan tidak dapat
diperlakukan dengan acuh tak acuh, melainkan harus ditangani dengan keseriusan
bergerak dalam ranah kesadaran situasi (Hairul et al.,, 2021).

Hal di atas, sebagaimana yang terdapat dalam penggalan ayat 9 dari QS. at-
Tahrim, “Wahai Nabi, berjihadlah melawan orang-orang kafir dan munafik,” yakni
ditujukan untuk mencegah mereka merusak realitas Islam dalam keselamatan
komunitas Muslim dari cacat, hasutan dan konspirasi, serta dari tekanan eksternal
dan internal yang timbul dari kekuatan komunitas kafir dan kemunafikan (Hairul et
al, 2021; Mudrika, 2017). Lantas, penekanan dalam lanjutan penggalan ayat
tersebut, “Bersikaplah keras terhadap mereka.” Karena kelonggaran adalah metode
yang digunakan dalam situasi alami di mana persuasi, dialog dan perlakuan damai
terhadap masalah yang muncul dalam kehidupan publik dapat diterima dan

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 96



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

dilakukan (Hairul et al, 2021; Mudrika, 2017). Hal itu, sebagaimana telah
disinggung sebelumnya di atas.

Selain itu, pernyataan “perangilah mereka” dimaksudkan untuk mendorong
orang-orang beriman pada keberanian pendirian yang menumbuhkan kekuatan
imannya, sekaligus memotivasinya (Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017) dari
ketakutan terhadap orang-orang musyrik. Salah satu penggalan ayat untuk
menyemangatinya, ialah {Tuhan akan menyiksa mereka dengan (perantaraan)
tanganmu}. Karena orang beriman melakukan perjuangan, jihad dan memerangi
mereka.

Meskipun jihad fisik itu tidak dilarang (Mudrika, 2017; Saidun, 2020) menurut
Fadhlullah, Islam telah menyetujui gagasan " ¢« 23\l ", sebagaimana yang tersirat
dalam QS. Albagarah ayat 218, Yakni sebagai realitas religius yang sakral, menjadi
oasis waktu di mana orang-orang bersantai dari masalah, perselisihan dan perang,
dan mempertimbangkan kembali apa yang mereka jalani dan praktikkan dalam
terang hasil mengerikan yang mengarah pada pemborosan jiwa, kehancuran uang,
dan kehancuran hubungan manusia atas dasar kebencian (Ngadhimah & Huda,
2015b).

Dengan demikian, jihad fisik ini terbuka ke arah yang sehat yang berfokus pada
aturan cinta dan perdamaian sebanyak mungkin. la menuntun untuk memperoleh
peluang perdamaian apa yang tidak didapatkan dalam peluang perang. Sangat
penting bagi umat Islam untuk mengadopsi undang-undang ini dalam hubungan
perang dan perdamaian di wilayah di mana mereka memiliki perintah untuk
memutuskan salah satu dari mereka dalam pertempuran, kecuali jika ada keadaan
yang menekan di mana sifat situasi menentukan bahwa pertempuran itu terjadi,
terus berlanjut untuk mencapai hasil yang menentukan dalam lingkup tujuan Islam
yang utama.

2. Jenis Jihad Spiritual

Pada tingkat spiritual, jihad berarti berjuang melawan keinginan dan
kebutuhan naluriah seseorang, tidak peduli seberapa gigihnya mereka (Ngadhimah
& Huda, 2015b). Misalnya, dibutuhkan kesabaran dan ketabahan yang besar untuk
dapat menahan godaan dan menolak hasrat seksual. Persoalannya juga terkait
menahan dorongan hati untuk memperoleh lebih banyak kekayaan dan harta benda,
dan bahkan melawan keinginan untuk menyombongkan perbuatan baik yang
dilakukan.

Dalam konteks ini, misalnya jihad digunakan sebagai dasar penilaian. Dengan
kata lain, itu adalah sarana untuk membedakan Muslim yang paling saleh dan orang-
orang yang benar-benar layak mendapatkan pahala surgawi dari berjihad; “Apakah

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 97



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

kamu mengira bahwa kamu akan masuk surga, sedangkan Allah belum mengetahui
orang-orang yang berjihad di antara kamu” (QS. al-Imran:142).

Mengenai penggalan ayat di atas, secara tersurat dan tersirat Fadhlullah
menjelaskan bahwa sebagian orang pada jaman Nabi saw mencukupkan diri dengan
meyakini sebagian ajaran-ajaran pokoknya, tanpa mengamalkannya secara
sungguh-sungguh dalam kehidupan mereka. Melalui ayat ini, Allah Swt hendak
mengkritik pandangan tersebut. Sebuah pesan bahwa surga dan kenikmatannya
membutuhkan pengorbanan. Surga bukanlah hadiah gratis bagi orang yang malas
(Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017).

Ditinjau dari segi konteks pembahasan serta keterkaitan antara QS. Ali-imran
ayat 142 dengan ayat-ayat sebelumnya, menurut Fadhlullah, ayat tersebut
membicarakan tentang pengalaman hidup dalam pertempuran. Namun, Ia
mengambil dimensi lain, yakni konfrontasi orang-orang beriman dengan
keseimbangan Islam untuk masuk surga, dan amal saleh yang bergerak dalam garis
kesabaran dan jihad yang diekspresikan dalam praktek-praktek sulit yang
dilakukan oleh para mujahidin dan orang-orang sabar.

Surga bukanlah hibah gratis yang diberikan oleh Tuhan kepada orang-orang
malas, yang menghabiskan hari-hari mereka dalam relaksasi teoritis, berolahraga di
dalam kemewahan pikiran, bersenang-senang dengan jiwa yang koma dalam
suasana kehampaan, kemudian mereka mulai mencela para garda depan militan
yang berdiri di garis jihad. Lalu, mematahkan semangat mereka dengan berbagai
metode jahat. Barang siapa yang menginginkan surga, maka ia harus berjuang ke
arahnya dengan jihad yang paling depan untuk membawa manusia ke surga Allah
(Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017).

Dalam suasana ini, menurut Fadhlullah, orang beriman yang berpikir tentang
surga harus mencarinya dalam pergerakan realitas yang sulit dan di arena jihad
yang pahit. Ia tidak hanya mencarinya di halaman masjid dan mihrab mereka.

Inspirasi lainnya dari QS. Ali Imran ayat 142 ialah mengandung spirit tidak
ingin menyarankan kepada orang-orang beriman yang berjihad untuk menuangkan
dirinya ke dalam jalan keegoisan—meninggikan diri sendiri di atas orang lain.
Sebaliknya, menurut Fadhlullah, semua yang diinginkannya—dalam apa yang
diperoleh darinya—ialah superioritas spiritual (Cholil, 2015; Hairul et al,, 2021;
Mudrika, 2017).

Jihad spiritual mengajak manusia untuk terlibat dalam pertempuran terus-
menerus melawan kekuatan negatif di dalam dirinya (Saritoprak et al., 2020;
Saritoprak & Exline, 2021). Ini mendorong manusia untuk melawan penyebab
penyimpangannya. Musuh yang ada di dalam diri setiap manusia, seperti jiwanya
dengan segala insting dan hawa nafsu yang mendorongnya terhadap keburukan,

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 98



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

jauh lebih brutal dan ganas daripada jenis pertempuran lainnya. Manusia harus
mengatasi keinginan batinnya yang memberontak. Demikian Husein Fadlulllah
dalam menafsirkan QS. al-Ankabut ayat 6.

Lebih lanjut, Fadhlullah menilai bahwa jihad melawan hawa nafsu dalam diri
manusia dan menghadapi kekuatan-kekuatan yang menyimpang di luar—dalam
konteks arena musuh dan agresor—itu untuk menciptakan keseimbangan batin
dalam kepribadian orang Muslim antara karakteristik material dan aspirasi
spiritualnya (Cholil, 2015; Hairul et al,, 2021; Mudrika, 2017). la menjadi kebutuhan
manusia akan stabilitas dan ketenangannya. Yakni untuk kebaikan dirinya sendiri.

Karenanya, dalam menafsirkan QS. At-Taubahayat 20-22, Fadhlullah
memahami bahwa Al-Qur’an melalui perintah jihadnya mendorong manusia untuk
fokus dalam memperbaiki kepribadiannya (Cholil, 2015; Hairul et al, 2021;
Mudrika, 2017). Yakni menekankan terhadap nilai-nilai spiritual-realistis baru,
yang mengarah pada aspek isi (substansi) dibanding bentuk (formasi). Serta
menyarankan kepada orang-orang bahwa nilai khas yang nyata adalah kehidupan
yang bergerak dalam garis keimanan pada Tuhan. Mengingat ini adalah dasar untuk
membangun kehidupan di atas fondasi tanggung jawab yang bergerak dalam garis
merasakan ketuhanan yang kreatif, yang mampu mendominasi semua keberadaan.
la komitmen terhadap komprehensivitas pendekatan ilahi yang dia tetapkan dalam
hidupnya. Inilah nilai agung manusia dalam apa yang ditegaskan tentang ketuhanan
dan kemanusian serta misinya.

Garis keyakinan tersebutlah yang menekankan pada nilai spiritual manusia,
dan tidak menganggap “bisnis pertunjukan” sebagai dasar nilai—over duniawi,
seperti yang terlingkup dan terjabarkan pula dalam QS. Al-Anfal, ayat 72-75, At-
Taubah ayat 24, dan Al-Hujurat ayat 15 (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; Mudrika,
2017). Sebagai contoh, Fadhlullah menganalogikannya dengan mengasingkan
banyak orang yang ingin meneguhkan iman dan spiritualitasnya dengan melakukan
pekerjaan konstruksi untuk masjid, lembaga amal, atau mendistribusikan sedekah,
dan melalui itu mereka mencoba untuk mengambil keuntungan dalam merangkul
suara basis politiknya. Padahal, mestinya mereka bekerja, atau pengikut mereka
bekerja untuk memberikan preferensi di garis perubahan intelektual, sosial dan
politik, dari akar yang menembus jauh ke kedalaman realitas manusia, atas dasar
hidayah Allah Swt. yang bersumber dari pesan-pesan-Nya (Cholil, 2015; Hairul et
al., 2021; Mudrika, 2017).

Dengan demikian, jihad spiritual ialah sebagai proses penyempurnaan
terhadap—dalam konteks—jiwa. Yakni mempelajari seluruh dirinya, dan
mengetahui apa yang ada di dalamnya dari unsur-unsur kebenaran dan kebaikan
serta unsur-unsur kepalsuan dan kejahatan bagi manusia.

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 99



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

3. Jenis Jihad Aql: Mengorganisir antara Jihad Fisik dan Jihad Spiritual

Fakta bahwa jihad fisik adalah jihad yang lebih rendah, tidak ada pengurangan
dalam deskripsi ini dengan cara apa pun dari kepentingan dan kebutuhannya
Namun, bagaimana pun juga, menurut Fadhlullah ia merupakan cara untuk
mencapai kebebasan bangsa dan negara, serta keputusan independennya. Ia juga
merupakan salah satu pintu surga yang dibukakan Tuhan untuknya, jadi siapa pun
yang meninggalkannya karena keinginan atau syahwatnya, Dia akan membalutnya
dengan pakaian kehinaan (Cholil, 2015; Hairul et al.,, 2021; Mudrika, 2017).

Jihad dengan musuh eksternal meskipun kekejamannya, pengorbanan yang
diperlukan jelas dan nyata dalam sebagian besar kasus; musuhnya memiliki nama
dan sifat, dapat didengar dan disaksikan, serta jihad melawannya memiliki jalan dan
metode yang diketahui, seperti pertempuran permanen dengan jiwa. Ini adalah
pertempuran yang sifatnya berbeda, jika seseorang tidak dapat membebaskan
dirinya dari belenggu keegoisannya, kejahatannya akan menyebar ke seluruh
masyarakat (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017).

Jihad dalam konteks ini, jika subjek pelaku mereformasi diri mereka sendiri,
masyarakat akan direformasi, dan jika jiwa rusak dan individu dikalahkan,
masyarakat akan dikalahkan, sejauh kekalahan dalam pertempuran melawan diri
sendiri dapat menggulingkan jihad fisik dalam satu atau lain cara (Cholil, 2015;
Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017) Ini lebih besar pada tingkat jiwa, jika tidak,
masalah arogansi kesuksesan dapat membawa seseorang atau sekelompok ke
kesombongan, bahkan pada kekejaman dan ketidakadilan.

Oleh karenanya, Fadhlullah berpandangan bahwa antara jihad fisik dan jihad
spiritual perlu diorganisir secara seimbang. Mengorganisir dan menyeimbangkan
antara jihad yang lebih kecil dengan jihad lebih besar tidak bisa acak, atau terbatas
pada inisiatif (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017). Jihad fisik, misalnya,
membutuhkan spesialisasi, efisiensi, mobilisasi, dan pemanfaatan industri,
teknologi, dukungan, dan ilmu pengetahuan dengan cara kelembagaan yang terlatih
dan benar.

Pelembagaan atau pengorganisiran jihad fisik yang benar ialah salah satunya
dengan melindungi masyarakat dan bangsa dari penyimpangan konsep ini.
Sehingga jihad, seperti yang terekam belakangan ini, tidak menjadi fatwa yang
dikeluarkan oleh setiap orang yang mengklaim ilmu dan pengetahuan. Atau
mengaitkan dirinya, sebagaimana disepakati dengan ilmu agama, dan mengubahnya
menjadi kutukan pada orang yang tidak bersalah dan yang membutuhkan dengan
berbagai gelar yang tidak ada hubungannya dengan jihad.

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 100



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

Jihad fisik harus diorganisir untuk mencapai hasil yang diinginkan dari
persiapan, persenjataan, keteraturan dan pelatihan Begitu juga dengan jihad
spiritual, ia perlu diorganisir dari premis yang sama (Cholil, 2015; Hairul et al,, 2021;
Mudrika, 2017). Ini tidak diragukan lagi lebih sulit, tetapi efeknya lebih jauh dan
lebih permanen. Hal ini, salah satunya dapat dilakukan lewat memperluas
pemahaman tentang agama dan jihad yang lebih besar di luar kultus diri ke
kerangka masyarakat yang dapat dikembangkan dan dibangun, sehingga ada
kehidupan dalam agama untuk semua orang.

Jihad demikian, biayanya menjadi tinggi, yang harus berkali-kali melakukan
infalibilitas dan perlawanan diri (Ahmad Zainal Abidin, 2017; Cholil, 2015;
Ngadhimah & Huda, 2015a). Ia menjadi melembaga, memiliki sumber daya, studi,
penelitian dan pengetahuan, untuk menghadapi kemiskinan, korupsi, kemelaratan,
misdistribusi dan kehilangan hak, serta memberikan dukungan dan bimbingan
melalui hidayah Tuhan (Cholil, 2015; Hairul et al., 2021; Mudrika, 2017).

Dari ulasan jenis jihad di atas, dapat dikatakan bahwa jihad fisik dan spiritual
merupakan dua konsep penting dalam ajaran Islam. Keduanya memiliki keterikatan
yang kuat. Keduanya perlu dilatih, diorganisir dan diseimbangkan, supaya dapat
memberikan pengaruh terhadap kualitas individual dan sosial. Melalui
pegorganisiran dan penyeimbangan antara jihad fisik dan spiritual, itu dapat
mengajarkan umat Islam akan pentingnya bersandar pada kemampuan sendiri,
konsisten mengevaluasi diri, serta bertanggungjawab terhadap kehidupan
individual serta sosial.

D. Simpulan

Dari penelitian yang telah dilakukan pada bab-bab sebelumnya, dapat
disimpulkan beberapa hal di antaranya:

Metodologi tafsir Sayyid Muhammad Husein Fadhlullah (selanjutnya disebut
Fadhlullah) dapat disimpulkan dalam kerangka manhaj tafsirnya, yakni al-manhaj
al-haraki, yang bersifat moderat (wasati). Secara metodologis, al-manhaj al-haraki
al-wasati Fadhlullah bertumpu pada sebuah semangat bagaimana Al-Qur’an dapat
menjadi jawaban dan pedoman untuk menghadapi tantangan realitas, baik sejak
masa lalu hingga kini dan masa depan. Sehingga, manhaj ini bertumpu pada tiga
konstruksi utama. Yaitu, pertama disiplin pada makna literal, konstruk ini
tergambarkan dari penafsirannya pada hampir sekelompok ayat yang dibahas. Ini
merupakan sebuah sikap disiplin seorang Fadhlullah yang selalu
mempertimbangkan makna kata kunci di setiap awal penjelasan kelompok ayat.
Fadlullah meyakini bahwa sebuah kata memiliki makna yang tidak diam dan hanya
berlaku untuk waktu dan kondisi tertentu. Kedua, pemahaman yang proporsional

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 101



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

terhadap konteks penurunan ayat. Konstruk kedua ini merupakan lanjutan dari
konstruk sebelumnya ketika makna literal sudah dipaparkan, Fadlullah
mengutarakan konteks penurunan ayat. Ketiga, pertimbangan kesesuaian dalam
penerapannya untuk menjawab masalah yang ada. Ini merupakan langkah terakhir
sekaligus menjadi tujuan utama penafsiran ayat dalam kerangka metodologi
Fadhlullah, di mana sebuah ayat pasti memiliki pesan yang bisa diserap untuk
banyak kondisi dan situasi sesuai konteks penerapannya. Tidak terkecuali ayat-ayat
tentang jihad.

Dalam hal implikasinya terhadap ayat jihad, Fadhlullah sejak awal memiliki
paradigma pemikiran yang seimbang. Baginya, perintah jihad bukan hanya
diberikan dan dijalankan dalam rangka ketaatan dan nilai ibadah semata, ataupun
hanya berdimensi untuk kebaikan manusia, melainkan kedua aspek itu menjadi
dasar paradigma pemikirannya. Sehingga, jihad dalam pemikiran Fadhlullah
dimaknai sebagai sebuah upaya untuk mengerjakan sesuatu yang sangat berat dan
bertujuan pada kebajikan dalam apapun bentuknya, bahkan tidak terkecuali dalam
hal jihad fisik dan peperangan, hanya saja tergantung pada situasi dan kondisi serta
aturan yang mengikatnya.

Daftar Rujukan

Adriana, 1. (2019). Menerjemah Teks Ambigu Dalam Al-Qur’an (Sebuah Upaya
Memahami Konsep Ambiguitas dalam Istinbath Hukum). AL-ITHKAM: Jurnal
Hukum & Pranata Sosial, 3(1). https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v3i1.2592

Afandi, I. (2020). PEMBELAJARAN Al-QUR’AN ANTI RADIKALISME DI KALANGAN
PELAJAR SEKOLAH MENENGAH. Tarbiyatuna : Kajian Pendidikan Islam, 4(1).
https://doi.org/10.29062 /tarbiyatuna.v4i1.296

Ahmad Zainal Abidin, T. A. &. (2017). TAFSIR MODERAT KONSEP JIHAD DALAM
PERSPEKTIF M. QURAISH SHIHAB. Kontemplasi: Jurnal IImu-Ilmu Ushuluddin,
5(2). https://doi.org/10.21274 /kontem.2017.5.2.461-484

Amin, A, Kajian, ], Dan, I, Islam, B, Muid, A, & Nawawi, M. A. (2020).
HERMENEUTIKA KESADARAN DALAM MEMAHAMI TEKS AL-QUR’AN. Al Amin:
Jurnal Kajian Iimu Dan Budaya Islam, 3(1).

Bassam, T. terj. A. A. (2016). Islam dan Islamisme. PT. Mizan Pustaka.

Cholil, Moh. (2015). RELEVANSI PEMIKIRAN TAFSIR JIHAD M. QURAISH SHIHAB
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH. MARAJI, 1.

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 102



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

Darajat, Z. (2016). Jihad dinamis: menelusuri konsep dan praktik jihad dalam
sejarah Islam. I[JTIHAD Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan, 16(1).
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v16i1.1-25

Fateh, M. (2017). HERMENEUTIKA SAHRUR: (Metode Alternatif Interpretasi Teks-
Teks Keagamaan). RELIGIA, 13(1). https://doi.org/10.28918/religia.v13i1.171

Fithriyawan, H. F. (2018). Jihad dalam Perspektif Muhammad Fethullah Gulen. Al-
Jinayabh: Jurnal Hukum Pidana Islam, 3(1).
https://doi.org/10.15642/aj.2017.3.1.226-252

Hairul, M. A, Sultan, I, Gorontalo, A., & Ismail, T. (2021). INKLUSIVITAS TAFSIR MIN
WAHYI AL-QUR’AN (Vol. 2, Issue 2).

Huda, M. M. (2014). Pola Analisis Wacana Strukturalisme Stanton Dan
Hermeneutika; Ke Arah Tafsir Al-Qur'an Humanis-Harmonis. (GU) El-
Wasathiya: Jurnal Studi Agama, Vol 2, No 1 (2014), 2338-9648,, 2016.

Hunter, S. T. (2014). Reformist voices of islam: Mediating islam and modernity. In
Reformist  Voices of Islam:  Mediating Islam and  Modernity.
https://doi.org/10.4324/9781315701233

Mahfud, J. (2018). “Pengembangan PAI Kontra Radikalisme,.” Forum Diskusi [lmiah
Dosen Fakultas [lmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Walisongo.

Mudrika, S. (2017). KONSEP JIHAD (Studi Komparatif Terhadap Pemikiran Sayyid
Qutb Dan M. Quraish Shihab). Jurnal At-Tibyan: Jurnal limu Alquran Dan Tafsir,
2(1). https://doi.org/10.32505/tibyan.v2i1.252

Mustaqim, A. (2012). Epistemologi Tafsir Kontemporer. LKis.

Ngadhimah, M., & Huda, R. (2015a). KONSEP JIHAD MENURUT M. QURAISH SHIHAB
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH DAN KAITANNYA DENGAN MATERI
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM. C(endekia: Jurnal Kependidikan Dan
Kemasyarakatan, 13(1). https://doi.org/10.21154/cendekia.v13i1.234

Ngadhimah, M., & Huda, R. (2015b). KONSEP JITHAD MENURUT QURAIS SIHAB.
Cendekia, 13 NO.1(Jihad perspective).

Putra, Muh. Y. (2019). HUKUM IKUT BERJIHAD KE PALESTINA MEMBELA ISLAM.
SANGAJI: Jurnal Pemikiran Syariah Dan Hukum, 3(2).
https://doi.org/10.52266 /sangaji.v3i2.465

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 103



Agus Mughni Muttaqin & Abdullah Abdul Kadir

Rahmatullah, R. (2020). Sketch of Dynamics of Political Islam in Indonesia: Pre-
Independence to Indonesian Independence. Al-Lubb: Journal of Islamic Thought
and Muslim Culture (JITMC), 1(1). https://doi.org/10.51900/lubb.v1i1.7874

Rohmanu, A. (2019). PARADIGMA HUKUM ISLAM TEOANTROPOSENTRIS: TELAAH
PARADIGMATIS PEMIKIRAN FAZLUR RAHMAN DAN ABDULLAH SAEED.
Kodifikasia, 13(1). https://doi.org/10.21154/kodifikasia.v13i1.1679

Sahib, M. A. (2020). Jihad Sufi. KOMUNIDA : Media Komunikasi Dan Dakwah, 10(01).
https://doi.org/10.35905/komunida.v10i01.1204

Saidun. (2020). Konsep Jihad Dan Qital Perspektif Sayyid Qutb Dan M. Quraish
Shihab (Telaah Penafsiran Ayat-ayat Jihad dan Qital dalam Kitab Tafsir F1 Zilalil
Qur’an dan Tafsir al-Misbah). In Tesis.

Saritoprak, S. N., & Exline, J. J. (2021). Applying a Mindset of Spiritual Jihad to
Religious/Spiritual Struggles: The Development of a Preliminary Measure. In
Assessing Spirituality in a Diverse World. https://doi.org/10.1007/978-3-030-
52140-0_14

Saritoprak, S. N, Exline, ]. J., & Abu-Raiya, H. (2020). Spiritual jihad as an emerging
psychological concept: Connections with religious/spiritual struggles, virtues,
and perceived growth. Journal of Muslim Mental Health, 14(2).
https://doi.org/10.3998/JMMH.10381607.0014.205

Sayadi, W., Elmansyah, Prasojo, Z. H., & Muaffaq, A. (2020). Theology of Jihad based
on the Hadith: Sahih Bukhari’s perspective. HTS Teologiese Studies / Theological
Studies, 76(4). https://doi.org/10.4102 /hts.v76i4.6061

Wijaya, A. (2021). “Catatan Pinggir atas Naskah Pengukuhan Guru Besar Abdul
Mustaqim: Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqasyidi sebagai Basis Moderasi
I[slam.” Nyabtu.

Zainal, A. A. dan, & Aziz, T. (2019). “Moderate Interpretation of Shaleh Darat in His
Fayd al-Rahman.” Jurnal Theologia, 30(1).

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 2, June 2023 104



