MUMTAZ : Jurnal PendidikanAgama Islam

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2022
E-ISSN 2809-204X
P-ISSN 2809-2139

UPACARA MARGONDANG DAN TOR-TOR BATAK ANGKOLA
DITINJAU DARI PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM

Diana Riski Sapitri Siregarl, Akhmad Sodiq?, Zahruddin3, Maftuhah*
Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia
e-mail: 1dianariskisapitrisiregar21@mhs.uinjkt.ac.id, 2akhmad.sodig@uinjkt.ac.id,
3zahruddin@uinjkt.ac.id, #maftuhah@uinjkt.ac.id

Abstract

This study aims to determine the process of presenting the margondang and tor-tor
ceremony for the wedding of the Batak Angkola community and to know the view of
Islamic education on the margondang and tor-tor ceremony of the wedding of the
Batak Angkola community. This study uses a qualitative approach with ethnographic
methods. Data collection methods used were in-depth interviews, observation and
literature study. The results of this study include: 1) The process of the margondang
ceremony starts from martahi ungut-ungut (family deliberation), martahi sahuta (one
village deliberation), martahi godang (deliberation of the kings), after that the
maralok-alok kings (customary session), then panaek gondang (hitting drums). After
that began the manortor of the men, namely suhut bolon, kahanggi and anak boru,
followed by the tortor of the mothers, tortor kings, tortor naposo nauli bulung, then
tortor namora pule (bride). After the manortor is complete, the bride and groom are
taken to the main building's butchers, and the last event is the implementation of the
mangupa. 2) The view of Islamic education on the margondang and tor-tor ceremony
for the wedding of the Batak Angkola community shows that the margondang has
Islamic educational values in each of its traditional ceremonies, such as religious
values, social values and moral values, so that the basis of Islamic education is the basis
of religion and the purpose of Islamic education in social (ahdaf ijtima'iyyah) can be
achieved in this ceremony.

Keywords: Batak Angkola, Margondang, Tor-Tor, Mangupa, Islamic Education.
Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui proses penyajian upacara margondang
dan tor-tor pada pernikahan masyarakat Batak Angkola dan untuk mengetahui
pandangan pendidikan Islam terhadap upacara margondang dan tor-tor pada
pernikahan masyarakat Batak Angkola. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode etnografi. Metode pengumpulan data yang digunakan
adalah wawancara mendalam, observasi dan studi pustaka. Hasil penelitian ini
antara lain: 1) Proses upacara margondang dimulai dari martahi ungut-ungut
(musyawarah keluarga), martahi sahuta (musyawarah satu desa), martahi godang
(musyawarah para raja), setelah itu raja-raja maralok-alok (sesi adat), kemudian

MUMTAZ : Jurnal Pendidikan Agama Islam
E-ISSN 2809-204X
P-ISSN 2809-2139


mailto:1dianariskisapitrisiregar21@mhs.uinjkt.ac.id
mailto:2akhmad.sodiq@uinjkt.ac.id
mailto:3zahruddin@uinjkt.ac.id
mailto:4maftuhah@uinjkt.ac.id

Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

panaek gondang (memukul kendang). Setelah itu dimulailah manortor kaum laki-laki
yaitu suhut bolon, kahanggi dan anak boru, disusul tortor ibu-ibu, tortor raja-raja, tor-
tor naposo nauli bulung, lalu tortor namora pule (pengantin). Setelah manortor
selesai, kedua mempelai diantar ke tapian raya bangunan, dan acara terakhir adalah
pelaksanaan mangupa. 2) Pandangan pendidikan Islam pada upacara margondang
dan tor-tor pernikahan masyarakat Batak Angkola menunjukkan bahwa
margondang memiliki nilai-nilai pendidikan Islam dalam setiap upacara adatnya,
seperti nilai agama, nilai sosial dan nilai moral, sehingga bahwa dasar pendidikan
Islam adalah dasar agama dan tujuan pendidikan Islam secara sosial (ahdaf
ijtima'iyyah) dapat dicapai dalam upacara ini.

Kata Kunci: Batak Angkola, Margondang, Tor-tor, Mangupa, Pendidikan Islam.

Accepted: Reviewed: Published:
September 25 2022 October 12 2022 December 28 2022

A. Pendahuluan

Indonesia sangat kaya akan suku dan budaya. Keaneka ragaman suku dan
budaya ini merupakan kekayaan dan identitas bangsa Indonesia dan menunjukkan
bahwa masyarakat Indonesia memiliki kualitas yang luar biasa (Satrianegara et al.,
2021). Suku batak merupakan salah satu suku yang ada di Indonesia yang berasal
dari Sumatera Utara. Berbagai etnis dan sub suku batak seperti Batak Toba, Batak
Karo, Batak Pakpak, Batak Simalungun, Batak Angkola, dan Batak Mandailing
(Nainggolan, 2017). Setiap masyarakat diberbagai daerah suku batak memiliki
kebudayaan, bahasa yang berbeda dengan sub suku batak lainnya, karena itulah
adanya peraturan dan acuan kehidupan yang berbeda di setiap sub suku
masyarakat batak di Sumatera Utara (Simanjuntak, 2006). Dengan terbaginya suku
batak menjadi beberapa sub, maka kebudayaan dari setiap sub suku batak akan
berbeda-beda, baik itu dari segi bahasa, kepercayaan, adat pernikahan, adat
kematian dan lain sebagainya. Pernikahan bagi masyarakat batak adalah rantai
kehidupan dan implementasinya menghubungkan hokum adat yang mengakar.
Tujuan perkawinan dalam masyarakat batak adalah: 1) tanggung jawab biologis,
berarti meneruskan keturunan, 2) menjadikan laki-laki sebagai ahli waris, 3)
menjalin ikatan keluarga, 4) meningkatkan kekerabatan, 5) untuk memperoleh
kebahagiaan, 6) untuk menjalankan ajaran agama, 7) menjadi kewajiban atau
kebutuhan (Mailin, dkk, 2018).

Dalam Islam, pernikahan itu luhur dan suci, artinya ibadah kepada Allah Swt
dan pemenuhan sunnah nabi Muhammad Saw dengan dasar yang tulus,
bertanggung jawab, dan tunduk pada ketentuan hokum yang berlaku. Dalam

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 2



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

Undang-Undang RI Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan Bab 1 Pasal 1,
perkawinan adalah ikatan lahir bathin antara seorang pria dengan wanita sebsagai
suami isteri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan
kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa (Wibisana, 2016). Dalam pernikahan
masyarakat Batak Angkola terdapat upacara adat yang disebut mangupa, selain
upacara pernikahan, upacara mangupa memiliki fungsi mengidentifikasi kearifan
tradisional yang dibutuhkan kedua mempelai untuk membangun keluarga. Dalam
mangupa, kerabat juga mendoakan mempelai untuk mendapatkan keberkahan
(Mailin, dkk, 2018). Acara mangupa yang didalamnya ada upacara margondang dan
tortor memerlukan biaya yang banyak, karena harus memotong kerbau yang akan
menjadi hidangan untuk para tamu dan pengantin, serta acara ini dilaksanakan
setidaknya sehari semalam sampai dengan tujuh hari tujuh malam, namun
masyarakat biasanya hanya melaksanakannya sehari semalam atau tiga hari tiga
malam, karena yang melaksanakan sampai tujuh hari tujuh malam adalah
keturunan raja-raja.

Masyarakat bukan suku batak memaknai tortor sebagai tarian pergaulan
pada setiap kegiatan orang Batak sebagai warisan budaya yang dilestarikan dan
ditampilkan untuk memeriahkan suatu acara, seperti acara pernikahan, reuni atau
kumpul kerabat dan bahkan kemenangan olahraga (Nainggolan, 2017). Masyarakat
umum memandang bahwa margondang dan tortor hanyalah sekedar perayaan
untuk memeriahkan suatu acara tanpa mengetahui nilai-nilai yang terkandung di
dalamnya. Namun demikian, tidak sedikit dari masyarakat batak angkola yang juga
belum mengetahui tujuan dan nilai-nilai dari margondang dan tortor ini, mereka
hanya sekedar menari dan terkadang tarian tortor dan gendang dimainkan sesuka
hati tanpa sesuai dengan aturan adat sebagaimana mestinya margondang dan tortor
itu dilaksanakan. Bagi masyarakat batak, adat dan budaya inilah yang menjadi
penghubung kepada sesama manusia dan kepada Tuhan, mereka menyadari adat
dan budaya tidak akan berjalan tanpa adanya pendidikan yang menjadi pengarah
untuk mengetahui apakah adat dan budaya itu menjadikan kehidupan mereka lebih
baik atau tidak. Begitu juga dengan Islam, pendidikan dalam Islam sangatlah
penting, karena dengan pendidikan, manusia akan mengetahui yang haq dan bathil
serta mendapatkan arah kehidupan yang lebih baik.

Peran pendidikan Islam sangatlah penting untuk menata kehidupan yang
lebih baik di masa yang akan datang, karena pendidikan berkaitan dengan sikap kita
kepada Tuhan Yang Maha Esa, diri sendiri, keluarga, guru, budaya, adat istiadat dan
lingkungan (Meiliza, 2018). Pendidikan Islam sebenarnya adalah wadah untuk
perubahan supaya terbentuknya pribadi-pribadi muslim sehingga tercapailah nilai-
nilai Islam dalam perilaku sehari-hari. Sesungguhnya nilai-nilai keislaman

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 3



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

berorientasi pada pembentukan moral masyarakat yang Islami, sehingga
pendidikan Islam mengarah pada pembentukan kebudayaan yang Islami (Fanani et
al,, 2019; Kholiq, 2017). Islam memandang bahwa pendidikan nilai merupakan inti
dari pendidikan itu sendiri. Nilai disini adalah akhlak yaitu nilai yang bersumber
dari Al-Qur’an dan hadis. Nabi Muhammad Saw bersabda:

“Orang mukmin yang paling sempurna imannya adalah yang paling baik

akhlaknya”. (Riwayat Abu Dawud No 4682 di Kitabus Sunnah dan Tirmidzi

No 1162 di Kitab Radhaa’).

Karena itu dapat dipahami pendidikan nilai dalam ajaran agama Islam
mampu mewujudkan manusia yang utuh atau insan kamil (Imelda, 2017). “Education
should aim at the balanced growth of total personality of man throught the training
of man'’s spirit, intellect, the rational self, feeling, and bodily sense. Education shouls
therefore cater for the growth of man in all its aspect, spiritual, intellectual,
imaginative, physical, scientific, linguistic, both individually and collectively, and
motivate all these aspects toward goodness and attainment of perfection. The ultimate
aim of education lies in the realization of complete submission to Allah on the level of
individual, the community and humanity at large” (Nata, 2017).

Berdasarkan uraian di atas, masih ada sebagian masyarakat suku batak yang
belum mengetahui tujuan dan nilai-nilai pendidikan Islam dari upacara margondang
dan tortor pernikahan Batak Angkola, dan masyarakat bukan suku batak
memandang bahwa upacara mangupa, margondang dan tortor hanya suatu hiburan
dan perayaan saja tanpa memaknai nilai-nilai yang ada pada upacara tersebut.

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui proses penyajian upacara
margondang dan tor-tor pada pernikahan masyarakat Batak Angkola dan untuk
mengetahui pandangan pendidikan Islam terhadap upacara margondang dan tor-
tor pada pernikahan masyarakat Batak Angkola. Peneliti mengharapkan hasil
penelitian ini memberikan informasi yang lengkap dan akurat tentang upacara
margondang dan tor-tor pada pernikahan masyarakat Batak Angkola.

B. Metode Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif, yaitu penelitian yang
menjawab masalah dengan berupa data yang bersumber dari dokumen, wawancara,
dan pengamatan (Wahidmurni, 2017). Penelitian ini menggunakan pendekatan
etnografi. Etnografi merupakan bentuk penelitian melalui observasi lapangan
tertutup dari fenomena sosiokultural yang fokus pada makna sosiologi. Etnografi
adalah penelitian kualitatif dimana peneliti menguraikan dan menafsirkan pola
bersama dan belajar nilai-nilai, perilaku, keyakinan, dan bahasa dari berbagai
kelompok (Mawardi, 2019). Etnografi adalah penelitian yang mendeskripsikan

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 4



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

kebudayaan dengan tujuan memahami suatu pandangan hidup dari sudut pandang
penduduk asli. Inti dari etnografi ini adalah memperhatikan makna-makna tindakan
yang menimpa orang yang ingin di teliti, makna tersebut dapat diekspresikan secara
langsung maupun tidak langsung baik dari bahasa, kata-kata dan perbuatan
(Hutagalung)  Penelitian etnografi ini dapat menggambarkan suatu kegiatan, kejadian
yang biasa terjadi pada suatu komunitas tertentu.

Tempat penelitian ini dilaksanakan Kabupaten Tapanuli Selatan, Provinsi
Sumatera Utara, dengan suku masyarakat di lokasi ini adalah Suku Batak Angkola.
Subjek penelitian ini adalah seseorang yang dijadikan sampel karena peneliti
menganggap seseorang tersebut dapat memberikan informasi yang diperlukan
dalam penelitian ini. Dalam penentuan informan, kriteria yang dibutuhkan peneliti
adalah orang-orang yang memahami adat margondang dan tortor atau pernikahan
masyarakat batak angkola. Adapun subjek/informan penelitian dalam penelitian ini
berjumlah lima orang, yaitu, tokoh adat, sejarawan (ahli budaya batak angkola),
akademisi, alim ulama, dan Masyarakat (yang pernah melaksanakan margondang
dan tortor).

Teknik pengumpulan data penelitian ini meliputi wawancara mendalam
secara langsung kepada informan. Dokumentasi yang bersumber dari buku-buku,
dan jurnal yang relevan, serta observasi langsung ke lapangan dan mengamati
video-video di sosial media yang relevan. Penulis menggunakan teknik analisis data
triangulasi yaitu reduksi data untuk menganalisis semua data yang diperoleh dari
berbagai sumber, setelah data tersebut dipahami, dipelajari dan diamati maka yang
harus dilakukan adalah memfokuskan, menyeleksi data mentah yang dihasilkan
dari hasil penelitian (UIN Jakarta, 2019). kemudian dilakukan penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. Dalam penelitian ini, analisis data dilakukan secara
bertahap: mencari bahan-bahan yang relevan dengan topik penelitian, antara lain
buku, jurnal, artikel dan konten lain yang berkaitan dengan topik penelitian, peneliti
melakukan observasi untuk memperoleh data, melakukan wawancara, memilih
data untuk dianalisis, membahas dan meringkas hasil analisis sehingga dapat
diinterpretasikan oleh peneliti sebagai sebuah informasi.

C. Hasil dan Pembahasan
1. Pengertian Margondang dan Tor-Tor
Margondang adalah sebutan untuk horja godang atau pelaksanaan pesta
godang (pesta besar). Horja godang atau margondang ini adalah perangkat adat
istiadat Batak Angkola dan Mandailing di Tapanuli bagian selatan. Horja godang ini
dilaksanakan pada pesta masyarakat Batak Angkola selama tujuh hari tujuh malam,
tiga hari tiga malam atau satu hari satu malam. Horja godang ini dilaksanakan bukan

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 5



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

hanya pada pesta pernikahan, namun ketika kelahiran anak ataupun memasuki
rumah baru, masyarakat Batak Angkola sering menggelar horja ini (Dalimunthe,
2016). Horja godang ataupun margondang merupakan rangkaian pesta Batak
Angkola, dimana dalam upacara pesta ini ada kesenian yang dilengkapi dengan alat
musik seperti gondang dan suling yang disertai dengan tarian manortor
(Dalimunthe, 2016). Dapat disimpulkan bahwa horja godang atau margondang
adalah pesta besar adat Batak Angkola yang dilaksanakan selama tujuh hari tujuh
malam, tiga hari tiga malam atau satu hari satu malam, tetapi pada umumnya
masyarakat biasa hanya melaksanakan satu malam satu hari. Karena yang mampu
melaksanakan sampai tujuh hari tujuh malam atau tiga hari tiga malam adalah
keturunan raja-raja di daerah Tapanuli Bagian Selatan, dalam horja ini juga
dilengkapi dengan kesenian asli Batak Angkola yaitu adanya tarian tor-tor yang
diiringi oleh gondang dan suling.

Nama Tor-tor berasal dari hentakan kaki para penari yang bersuara “tor”
“tor” karena menghentakkan kakinya pada lantai rumah, bersama dengan itu rumah
adat batak adalah rumah dengan lantai beralas papan kayu. Sekitar abad ke-13 tari
Tortor sudah menjadi budaya suku batak (Boruna, 2003). Tari tortor adalah seni
tari dengan menggerakkan seluruh badan dengan dituntun irama Gondang, dengan
pusat gerakan pada tangan dan jari, kaki dan telapak kaki, punggung dan bahu. Tor-
tor mempunyai prinsip semangat kebersamaan, rasa persaudaraan dan solidaritas
untuk kepentingan bersama (Sari, 2020). Gerakan pada tor-tor disebut urdot.
Mangurdot artinya menggerakkan anggota tubuh secara ekspresif, mangurdot
dilakukan sesuai dengan irama gondang. Gondang dan tor-tor adalah perpaduan
irama dan gerak tubuh yang dipraktekkan. Dapat disimpulkan bahwa, acara
margondang dan tortor ini dahulu dilaksanakan di rumah godang Batak yang masih
khas dengan bangunan zaman dahulu yang masih memakai papan kayu sebagai alas
dan dinding serta atap, tari tortor ini ditarikan secara perlahan-lahan dengan
gerakan yang sangat kaku dan gerakan harus sesuai dengan bunyi irama gondang,
ketika penari tortor menghentakkan kakinya maka akan terdengar suara tor-tor
dari alas rumah godang yang terbuat dari papan kayu tersebut. Tor-tor ini memiliki
prinsip kekeluargaan dan persaudaraan.

Tor-tor pada saat pernikahan diberi nama sesuai dengan status adat
pernikahan itu, oleh karenanya tortor dalam upacara pernikahan Batak Angkola
dikategorikan sebagai berikut:

1. Tor-Tor Suhut Bolon

2. Tor-Tor Kahanggi

3. Tor-Tor Anak Boru

4. Tor-Tor Raja-raja Tobing Balok

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 6



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

5. Tor-Tor Panusunan Bulung
6. Tor-Tor Naposo nauli Bulung
7. Tor-Tor Namora Pule (pengantin)

Semua Tor-tor tersebut ditarikan beriringan dengan gondang pada hari
pertama, kedua, dan ketiga yang dimulai dari pihak laki-laki sampai selesai dan
dilanjutkan pihak perempuan (Dalimunthe, 2016). Setiap simbol gerakan dan
iringan musik dari tari tortor ini memiliki makna yang tidak dapat dipahami oleh
semua penonton, karena keterbatasan sebagai penikmat seni tidak selalu mampu
memahami komunikasi verbal yang disampaikan orang yang manortor,
penyampaian pesan dalam tortor ini melalui gerakan kepala, postur tubuh dan
posisi kaki, isyarat tangan, ekspresi wajah, tatapan mata serta irama pengiring
tortor yaitu gondang (Diana, 2017).

2. Pengertian Pendidikan Islam

Pendidikan berasal dari bahasa Yunani yaitu Pedagogik (ilmu menuntun
anak). Sementara bangsa Romawi memaknai pendidikan adalah educare yaitu
mengeluarkan dan menuntun, artinya adalah mengembangkan potensi anak yang
dibawa sejak lahir. Sementara pendidikan menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia
(KBBI) berasal dari kata dasar yaitu kata didik (mendidik) artinya adalah menjaga
dan melatih ajaran mengenai perilaku atau akhlak dan kecerdasaran (Nurkholis,
2013). Pendidikan menurut beberapa ahli sebagai berikut (Salim & Kurniawan,
2012):

a. Ki Hajar Dewantara

Pendidikan adalah tuntunan untuk mendapatkan kebahagiaan dan
keselamatan di dunia dan di akhirat.
b. Ahmad Tafsir

Pendidikan adalah pengembangan potensi yang ada pada diri sendiri,
lingkungan dan orang lain.
c. Ahmad D Marimba

Pendidikan merupakan bimbingan terhadap perkembangan peserta didik
baik jasmani, maupun ruhani dengan tujuan terbentuknya kepribadian peserta
didik.

Jadi, pendidikan adalah usaha sadar untuk mengembangkan potensi diri dan
orang lain dan melatih tingkah laku untuk mencapai kehidupan kebahagiaan dan
kesejahteraan, pendidikan itu haruslah seperti makanan, yang terus menerus
dikonsumsi demi terpenuhinya kebutuhan hidup. Pendidikan Islam adalah usaha
untuk menanamkan nilai dan ajaran Islam pada seseorang untuk menjadi way of life
(pandangan dan sikap hidup). Pendidikan Islam mengajarkan nilai toleransi, saling
menghargai sesama dan juga menghargai pemikiran dan sikap yang membangun

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 7



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

keshalehan individu dan masyarakat. Pendidikan sebagai aktivitas sosial, kultural

dan keagamaan tidak bisa terlepas dari nilai-nilai estetika (nilai-nilai yang indah)

sehingga peserta didik bisa mengamalkan nilai Islam tersebut dalam kehidupan
sehari-hari (Faisol, 2014). Pengertian pendidikan Islam menurut beberapa ahli

yaitu (Salim & Kurniawan, 2012):

a. Omar Mohammad Al-Toumy Al-Syaebany menjelaskan bahwa pendidikan Islam
adalah usaha untuk mengubah tingkah laku individu dan masyarakat dengan
nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari.

b. Hasan Langgulung mengatakan bahwa pendidikan Islam adalah proses spiritual,
intelektual, akhlak dan sosial yang membimbing manusia dalam kehidupan
dengan tujuan untuk persiapan kehidupan di akhirat kelak.

C. Muhammad Munir Mursyi menjelaskan bahwa pendidikan Islam adalah
pendidikan fitrah manusia.

Dapat disimpulkan bahwa, pendidikan Islam adalah usaha untuk
mengembangkan potensi yang ada pada diri yang dibawa sejak lahir dengan
menanamkan nilai-nilai Islam yang meliputi hubungan kepada Allah Swt dan
hubungan kepada sesama manuia untuk bekal kehidupan di akhirat.

3. Proses Penyajian Upacara Margondang dan Tortor Pernikahan

Masyarakat Batak Angkola

Horja godang adalah adat budaya tertinggi yang di didalamnya terdapat
ajaran-ajaran kehidupan bagi masyarakat batak angkola. Horja godang
dilaksanakan pada saat acara suka cita (siriaon) yaitu menikahkan anak laki-laki
yang dilaksanakan di kediaman laki-laki (horja dalam pernikahan disebut
margondang), kelahiran anak, memasuki rumah baru dan acara duka (siluluton)
yaitu kematian. Horja godang dilaksanakan pada acara pernikahan, kelahiran anak,
memasuki rumah baru dan kematian. Horja godang menjadi salah satu cara untuk
menunjukkan suatu kegembiraan dan kasih sayang orang tua kepada anaknya
(Siregar, 2020). Tujuan dari margondang untuk menjunjung tinggi kebudayaan
Batak Angkola, mendapatkan gelar dan membuktikan kebahagiaan orang tua atas
pernikahan anaknya. Margondang dapat dilaksanakan dalam sehari semalam, tiga
hari tiga malam, lima hari lima malam atau tujuh hari tujuh malam, waktu
pelaksanaan margondang sesuai dengan kemampuan finansial orang tua pengantin.
Perlu biaya yang banyak untuk mengadakan margondang, karena harus memotong
satu kerbau jantan dan tiga kambing serta harus mempersiapkan hal-hal lainnya.

Selain dari biaya yang harus disediakan, yang menjadi syarat selanjutnya
adalah keluarga harus mengadakan martahi ungut-ungut yang dihadiri dalihan na
tolu yaitu kahanggi, anak boru dan mora. Dalam martahi ungut-ungut akan dibahas
mengenai waktu, dan pembagian tugas pelaksanaan margondang, karena dalihan na

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 8



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

tolu adalah satu keluarga yang harus saling membantu dan bekerja sama.
Selanjutnya, keluarga mengadakan martahi sahuta yang dihadiri oleh hatobangon,
harajaon, orang kaya dan masyarakat yang diundang dengan tujuan pihak keluarga
akan menyampaikan niat untuk mengadakan margondang serta mengundang dan
meminta bantuan untuk bekerja sama dalam menyukseskan acara margondang
tersebut. Setelah martahi sahuta selesai, maka keluarga melaksanakan martahi
godang yang dihadiri raja-raja di desa tersebut dan raja-raja dari luar desa, tujuan
dari martahi godang ini adalah, pihak keluarga mengundang dan menyerahkan
acara margondang tersebut kepada para raja, karena yang mengetahui aturan dalam
pelaksanaan upacara margondang adalah para raja. Selanjutnya acara maralok-alok
yaitu sidang adat yang dilaksanakan di galanggang oleh para raja-raja yang terdiri
dari raja panusunan bulung, raja naluat, raja torbing balok. Dalam sidang adat ini
akan dibahas waktu yang tepat untuk memulai acara, setelah para raja selesai
maralok-alok maka dilaksanakanlah panaek gondang atau manoko gondang, dengan
panaek gondang inilah maka upacara margondang dapat dimulai.

Setelah panaek gondang dilaksanakan, maka acara selanjutnya adalah
manortor. Manortor ini harus sesuai urutan, dan pihak laki-laki di dahulukukan,
setelah pihak laki-laki dari suhut bolon, kahanggi, anak boru selesai maka
dilanjutkan oleh pihak perempuan dari suhut bolon, kahanggi, anak boru setelah itu
raja-raja, naposo nauli bulung, dan namora pule (Mangalopi, 2021). Berikut ini
urutan tor-tor dalam margondang.

1. Tor-tor suhut bolon, yaitu pihak laki-laki dari keluarga yang mengadakan
margondang.

Tor-tor kahanggi, yaitu saudara laki-laki yang satu marga dengan suhut.
Tor-tor anak boru, yaitu kelompok keluarga suhut.

Tor-tor raja torbing balok, yaitu raja yang berasal dari desa-desa yang diundang
Tor-tor raja panusunan bulung, yaitu pimpinan para raja.

Tor-tor naposo nauli bulung, yaitu tortor muda mudi yang ada di desa tersebut.
Tor-tor namora pule, yaitu tortor kedua pengantin.

No abkw

Tortor selalu diiringi dengan gendang dan nyanyian onang-onang yang berisi
tentang riwayat hidup pengantin dan perjuangan orang tua yang membesarkan
anaknya mulai dari kandungan sampai menemukan pasangan hidup. Nyanyian
onang-onang dilantunkan dengan irama yang sedih sehingga siapapun yang
mendengarnya akan merasa terharu sampai meneteskan air mata, dan setiap
gerakan tortor akan berubah seiring dengan perubahan irama gendang yang
dimainkan oleh pargondang (Mangalopi, 2021).

Makna dari setiap gerakan tortor adalah: 1) Pangayapi dan panortor
menghadap kepada pihak para raja yang bermakna bahwa mereka menghormati

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 9



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

para petuah yang tertua, 2) Gerakan pangayapi mangido tua bermakna meminta
keberkahan kepada Tuhan yaitu Allah Swt, 3) Gerakan somba panortor bermakna
menghormati yaitu memberi salam kepada penonton, 4) Gerakan berbentuk segi
tiga bermakna dalihan na tolu yaitu melambangkan kekerabatan, 5) Gerakan
mangido berarti meminta berkah yaitu panortor melakukan gerakan setengah
berdiri yang bermakna adab untuk meminta kepada Allah Swt, 6) Menyerser
(gerakan saat berpindah tempat) bermakna kelembutan dan kehati-hatian, 7)
Gerakan tolak bala bermakna menolak musibah sesuai dengan tangan panortor dan
pangayapi yang menghadap ke bawah, 8) Gerakan mangido tua bermakna meminta
berkah dari Allah Swt, 9) Manyerser dan tetap membentuk dalihan na tolu berarti
setiap gerakan tetap menjaga kekerabatan (Pulungan, 2019).

Setelah manortor selesai maka pengantin dibawa ke tapian raya bangunan,
yang bertujuan untuk mangayupkon habujingan dohot mangayupkon haposoan atau
menghanyutkan masa lajang mereka. Pengantin akan marpangir dengan bahan-
bahan yang telah disediakan. Orang tua pengantin akan memberikan hata-hata
sipaingot yaitu kata-kata berupa harapan dan doa kepada pengantin supaya menjadi
keluarga yang sakinah, mawaddah warahmah (Siregar, 2021). Setelah semua pihak
yang diidentifikasi hadir, upacara dapat dimulai. Piring mangupa-upa akan
diletakkan di mana ujung daun pisang menghadap orang tua kedua mempelai, yang
berarti orang tua tidak lagi bertanggung jawab atas anak-anak mereka yang sudah
menikah. (Pane, 2017). Makna dari hidangan mangupa adalah: 1) Daun sirih berarti
dibakar harapan kebahagiaan dan kemuliaan keluarga, 2) Tiga butir telur rebus
berarti kekebalan jiwa dan raga dari bahaya, penyakit dan perbuatan setan dan
manusia yang tidak puas 3) segenggam garam, berarti menjadi orang yang
menikmati hidup, 4) ikan, udang dan sayuran berarti mereka sehat sepanjang hidup
mereka. 5) Nasi putih artinya orang yang menyuapinya bahagia, santapan ini
merupakan ungkapan kegembiraan yang tidak dikatakan orang tuanya, 6) Tiga helai
daun pisang artinya dalihan natolu, mereka semua berdoa agar kedua mempelai
berperilaku baik, 7) Anduri/kerekan beras berarti orang-orang di upa pandai
melakukan perbuatan baik kepada semua orang yang dicintai dari semua tempat
dan memberikan nasihat yang bermanfaat kepada orang yang dicintai (Pane, 2017).

Acara mangupa merupakan yang terakhir dalam rangkaian upacara
pernikahan margondang di masyarakat Batak Angkola, mangupa merupakan bukti
kasih sayang orang tua kepada anaknya, orang tua memberikan sipaingot dan
harapan dihadapan kedua mempelai. Sebelum melanjutkan ke mangupa, kedua
mempelai akan pergi ke tapian raya bangunan untuk membasuh badan mereka, dan
kedua mempelai akan mandi di pangir untuk membuktikan bahwa mereka siap
untuk menjalankan keluarga. Tujuan mangupa juga untuk mengembalikan

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 10



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

semangat kedua mempelai untuk menjalani kehidupan keluarga yang selalu
berpedoman pada agama dan adat. Pengantin akan dilayani oleh orang tua dan
kerabat, menurut aturan adat, dengan lauk pauk yang memiliki makna dalam hidup.

4. Pandangan Pendidikan Islam Terhadap Upacara Margondang dan

Tortor Pernikahan Batak Angkola.

Secara eksplisit tujuan pernikahan masyarakat batak angkola salah satunya
adalah menjalankan ajaran agama, hal ini sesuai dengan pernikahan menurut Islam
yang berarti menjalankan ibadah kepada Allah Swt dan menjalankan Sunnah
Rasulullah Saw. Namun pernikahan masyarakat batak angkola masih kental dengan
tradisi-tradisi adat yang sudah ada sejak dahulu. Tradisi-tradisi adat budaya batak
angkola sudah ada sejak zaman pra Islam, setelah Islam menyebar di tanah batak,
tradisi-tradisi ini dimodifikasi dan disisipi nilai-nilai spirit Islam supaya menjadi
budaya yang Islami. Sehingga tradisi ini tetap lestari hingga saat ini, dan tradisi yang
tidak bisa bergandengan dengan Islam seiring waktu akan punah (Harahap, 2015).

Faktor utama adat budaya batak angkola mampu beriringan dengan ajaran
Islam disebabkan kekerabatan dalihan na tolu. Setiap melaksanakan adat atau horja
yang paling berperan adalah dalihan na tolu yang berfungsi untuk menentukan
tujuan yang jelas dalam horja melalui mufakat, serta memelihara pola hidup dan
kesatuan. Dengan kata lain bahwa simbol-simbol adat batak angkola ini tetap hidup
dan dipertahankan tetapi muatannya sudah diganti dengan ajaran-ajaran dan nilai-
nilai Islam. Contohnya saja dalam adat dahulu konsep Tuhan disebut Debate, dan
semenjak Islam datang ke tanah batak, konsep ini diganti dengan sebutan Allah Swt,
konsep pasu-pasu (pemberkatan) diganti dengan doa, konsep Nauli Basa (yang baik)
diganti dengan Maha pengasih dan Maha penyayang (Harahap, 2015).

Adat istiadat batak angkola sudah ada jauh sebelum Islam datang ke
Sumatera Utara. Adat istiadat ini banyak dipengaruhi oleh agama non Islam, seiring
dengan kehadiran Islam di tanah batak angkola, adat istiadat ini mengalami
akulturasi budaya, dimana ajara-ajaran adat istiadat yang bertentangan dengan
ajaran Islam akan ditinggalkan masyarakat. Ajaran-ajaran yang tinggal dalam adat
istiadat batak angkola khususnya upacara margondang sudah disaring, sehingga
ajaran-ajarannya seiringan dengan Islam. Adat istiadat margondang memiki ajaran-
ajaran kehidupan yang bisa menjaga hubungan manusia dengan Allah Swt,
hubungan manusia dengan manusia dan hubungan manusia dengan makhluk hidup
lainnya.

Allah Swt menciptakan manusia supaya menjadi hamba yang berperilaku
baik kepadanya, hamba-hamba yang memiliki etika, dan tujuan sebenarnya
manusia adalah memiliki moralitas. Karena hakikat dari nilai-nilai adalah yang
mendatangkan manfaat kepada sesama makhluk hidup dan alam serta

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 11



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

mendapatkan keridhoan Allah Swt (Kholigq, 2017). Masyarakat batak angkola
menjunjung tinggi 2 nilai yaitu tetap memegang adat istiadat dan mematuhi ajaran-
ajaran syariat Islam. Masyarakat batak angkola menjunjung tinggi falsafah batak
yaitu hombardo adat dohot ibadat yang bermakna bahwa adat beriringan dengan
ibadah (Siregar, 2020). Falsafah ini menandakan bahwa masyarakat batak angkola
menjadikan agama adalah pedoman hidup yang paling utama, namun juga
memerlukan adat untuk kehidupan bermasyarakat, dan dalam setiap adat
istiadatnya selalu terselip ajaran-ajaran agama.

Ajaran Islam yang dibawa Nabi Muhammad Saw untuk memelihara jiwa
manusia, agama, akal dan keturunan manusia, semuanya untuk kepentingan
manusia itu sendiri. Ajaran Islam juga mengajarkan untuk memperhatikan
keseimbangan antara kebutuhan hidup di dunia dan di akhirat, bersikap toleransi,
demokratis, dan mengajarkan bagaimana hubungan kepada Allah Swt dan
hubungan kepada sesama manusia (Faisol, 2014). Pendidikan Islam adalah usaha
untuk menanamkan nilai dan ajaran Islam pada seseorang untuk menjadi way of life
(pandangan dan sikap hidup). Pendidikan Islam mengajarkan nilai toleransi, saling
menghargai sesama dan juga menghargai pemikiran dan sikap yang membangun
keshalehan individu dan masyarakat. Pendidikan sebagai aktivitas sosial, kultural
dan keagamaan tidak bisa terlepas dari nilai-nilai estetika (nilai-nilai yang indah)
sehingga masyarakat bisa mengamalkan nilai Islam tersebut dalam kehidupan
sehari-hari (Faisol, 2014).

Pendidikan Islam diarahkan untuk meningkatkan keyakinan, pengamatan,
pemahaman, dan penghayatan ajaran Islam. Itu semua adalah usaha untuk
membentuk personal dan sosial yang sholeh. Artinya adalah mampu menjaga
hubungan baik dengan masyarakat, baik yang seagama maupun berbeda agama,
yang satu suku maupun berbeda suku, sehingga persatuan dan kesatuan akan
tercapai. Pendidikan Islam bertujuan untuk mewujudkan kedamaian, kerukunan
dan terciptanya kebersamaan hidup dan toleransi dalam masyarakat (Kholig,
2017). Sebenarnya sangat banyak nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung
dalam acara margondang pernikahan batak angkola, baik itu pada acara martahi,
manortor dan mangupa. Setiap acara ini pasti memiliki nilai-nilai pendidikannya,
karena setiap yang terdapat di dunia ini tentu memiliki nilai-nilai yang Allah Swt
berikan kepada semua ciptaannya, yang bisa menyimpulkan apakah sesuatu itu
mempunyai nilai atau tidak tergantung kepada manusianya yang berperan sebagai
mu’abbid, maupun khalifah fil ardh. Berikut ini peneliti uraikan nilai-nilai
pendidikan Islam dalam margondang dan tortor pernikahan batak angkola.

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 12



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

1. Nilai Religius

Nilai merupakan sebuah pemikiran tentang apa yang dianggap penting bagi
seseorang dalam kehidupannya. Kebenaran suatu nilai tidak membutuhkan adanya
pembuktian empirik, namun lebih kepada pemahaman, kesadaran dan apa yang
dikehendaki, disenangi, ataupun tidak disenangi seseorang (Rafa'i, 2016). Maksud
nilai religius dalam penelitian ini adalah dimana adat dan kesenian mampu
menciptakan hubungan yang baik antara manusia dengan penciptanya yaitu Allah
Swt dan hubungan sesama manusia. Nilai ini dapat terlihat pada acara manortor,
yaitu gerakan-gerakan tortor ini memiliki makna yang menggambarkan hubungan
manusia dengan Allah Swt. Gerakan tortor yang dimaksud adalah gerakan mangido,
gerakan setengah berdiri ini bermakna meminta keberkahan kepada Allah Swt.
Gerakan mangido menjadi gerakan yang pertama dalam susunan manortor artinya
sebelum melaksanakan sesuatu kita harus meminta kepada Allah Swt untuk
memberikan keberkahan untuk kita.

Nilai religius juga terkandung pada acara mangupa yaitu bentuk kesyukuran
dan kegembiraan orang tua kepada anaknya yang akan menempuh hidup baru.
Segala doa-doa dan harapan disampaikan pada acara ini. Orang tua mendoakan
anaknya supaya menjadi keluarga yang mendapatkan keberkahan dari Allah Swt.
Acara mangupa bisa disebut sebagai acara kesyukuran paulak tondi tu badan
(mengembalikan semangat diri) karena acara horja godang yang dapat
terselesaikan. Hal ini tentu saja sejalan dengan ajaran Islam, dimana kita harus
selalu bersyukur kepada Allah Swt yang telah memberikan kita nikmat, seperti
firman Allah Swt dalam Al-Qur’an surah Ibrahim ayat 7.

Gad] gle & B 5K B 4 18 036 3
“Dan (ingatlah juga), tatkala Tuhanmu memaklumkan; "Sesungguhnya
jika kamu bersyukur, pasti Kami akan menambah (nikmat) kepadamu,
dan jika kamu mengingkari (nikmat-Ku), Maka Sesungguhnya azab-Ku
sangat pedih”. (QS. Ibrahim (14):7) (Kementerian Agama, 2012).

Dengan demikian nilai-nilai religius yang ada pada acara margondang batak
angkola terlihat pada gerakan tortor mangido dan acara mangupa, dimana orang tua
dan kerabat meminta keberkahan kepada Allah Swt sebagai pembuka dari acara
margondang serta diakhir acara yaitu mangupa, kerabat memberikan nasehat-
nasehat keagamaan dan sosial kepada pengantin.

2. Nilai Sosial

Nilai sosial yang terdapat pada acara margondang dan tortor batak angkola
sangatlah banyak, contohnya untuk mengadakan horja godang maka pihak keluarga
harus melaksanakan martahi (musyawarah) dengan dalihan na tolu, masyrakat dan

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 13



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

para raja-raja. Persyaratan pertama dalam horja godang adalah keluarga harus
mengadakan musyawarah yaitu martahi ungut-ungut yang harus menghadirkan
dalihan na tolu (kahanggi, anak boru dan mora). Dalam musyawarah ini dalihan na
tolu akan menyampaikan pendapat dan saran-saran mengenai acara yang akan
dilaksanakan. Setelah itu diadakanlah martahi sahuta yang bertujuan bahwa
keluarga memiliki niat untuk mengadakan horja. Disini terlihat bahwa nilai sosial
yang dimaksud adalah adanya musyawarah di antara keluarga, dan pihak keluarga
mengundang masyarakat dan para raja untuk menghadiri horja tersebut. Artinya
silaturahmi akan terjalin dalam acara ini, karena para kerabat dan masyarakat turut
menghadiri dan merasa gembira atas horja yang akan dilaksanakan. Tradisi ini
mampu memberikan kesan silaturahmi, dan Islam sangat menganjurkan untuk
menjalin silaturahmi dalam rangka mewujudkan ukhuwah Islamiyah. Hal ini
merupakan salah satu bentuk ketaatan kepada Allah Swt, seperti firman Allah Swt
dalam Al-Qur’an surah Asy-Syura ayat 23.

PR

Ny 1l ale (SEEY B ol iheg s o, sske A1 232 0T G5

Lo @ o & z.

5555 5ohE AT &) Und s A 30 Bs Dl aga T g 55500
“Itulah (karunia) yang (dengan itu) Allah menggembirakan hamba-
hamba-Nya yang beriman dan mengerjakan amal yang saleh. Katakanlah:
"Aku tidak meminta kepadamu sesuatu upahpun atas seruanku kecuali
kasih sayang dalam kekeluargaan"”. Dan siapa yang mengerjakan
kebaikan akan Kami tambahkan baginya kebaikan pada kebaikannya itu.
Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Mensyukuri”. (QS. Asy-
Syura (42): 23) (Kementerian Agama, 2012).

Nilai sosial dalam margondang juga dapat diamati ketika mendirikan
galanggang, memotong kerbau dan kambing, masyarakat akan bergotong royong
untuk membantu pihak keluarga dalam menyukseskan acara, termasuk
mempersiapkan segala kebutuhan untuk pendirian galanggang, masyarakat juga
akan mengolah dan memasak kerbau yang sudah dipotong dan mempersiapkan
hidangan lainnya yang akan disajikan untuk para tamu undangan. Bisa kita amati
bahwa dalam acara ini terdapat nilai sosial bergotong royong dan saling membantu,
hal ini sesuai dengan ajaran Islam yang mengharuskan untuk saling tolong
menolong. Selain itu, nilai sosial juga terlihat dalam gerakan tortor manyerser yang
tetap membentuk dalihan na tolu, maknanya adalah diharuskan menjaga
kekerabatan antara kahanggi, anak boru, mora dan masyarakat. Seperti yang
diketahui dalihan na tolu ibarat tiga tungku yang apabila salah satunya tidak ada

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 14



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

maka sesuatu yang diletakkan di atas tungku tersebut akan timpang, akibatnya
sesuatu itu tidak akan seimbang.
3. Nilai Moral

Nilai moral dalam acara margondang dan tortor batak angkola dapat diamati
pada gerakan tortor somba yang bermakna menghormati, yaitu memberi salam
kepada penonton. Gerakan ini bermakna memberikan penghormatan atau salam
kepada para tetua, raja dan orang tua, gerakan ini adalah gerakan yang pertama dari
gerakan tortor. Nilai moral selanjutnya terlihat pada gerakan manyerser yang
bermakna kekuatan kekerabatan dalihan na tolu. Gerakan ini menjelaskan betapa
pentingnya kerja sama dan saling tolong menolong di antara keluarga. Nilai moral
juga dapat diamati pada nyanyian onang-onang, dimana dalam nyanyian onang-
onang ini berisi tentang sejarah perjalanan pengantin mulai dari kandungan sampai
mendapatkan tambatan hati. Dalam nyanyian onang-onang ini juga akan
disampaikan rasa sayang orang tua yang begitu besar kepada anaknya. Onang-
onang ini bertujuan untuk membuktikan betapa perduli dan sayangnya orang tua
kepada anaknya, nilai moralnya adalah supaya anak berbakti kepada orang tua
karena orang tua sudah banyak berkorban kepada anaknya mulai dari kandungan
hingga menikah. Berbakti kepada kedua orang tua adalah salah satu ajaran Islam
yang utama, seperti firman Allah Swt dalam Al-Qur’an surah Lugman ayat 14.

ey 4 KA of it o allag 3 ol G Al 3 ST Wl

Seaddl £l

z

“Dan Kami perintahkan kepada manusia (berbuat baik) kepada dua orang
ibu-bapaknya; ibunya telah mengandungnya dalam Keadaan lemah yang
bertambah-tambah, dan menyapihnya dalam dua tahun. Bersyukurlah
kepadaku dan kepada dua orang ibu bapakmu, hanya kepada-Kulah
kembalimu”. (QS. Lugman (31): 14) (Kementerian Agama, 2012).

Nilai moral lainnya adalah makna dari mangupa yaitu kerukunan rumah
tangga, dimana dalam hidangan mangupa memiliki makna sipaingot atau pesan
moral kepada pengantin, contohnya daun sirih yang bermakna harapan keluarga
untuk kebahagiaan pengantin, tiga butir telur ayam bermakna supaya pengantin
diselamatkan dari segala mara bahaya, daun pisang bermakna supaya pengantin
memiliki perilaku yang baik. Dalam mangupa ini juga pengantin akan diberikan hata
sipaingot oleh raja-raja supaya mereka mampu menghadapi suka duka dalam
pernikahan dan tetap berkasih sayang sehingga keluarga mereka menjadi keluarga
yang sakinah mawaddah warahmah seperti tujuan pernikahan dalam Al-Qur’an
surah Ar-Rum ayat 21.

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 15



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

Oy < is 5558 K gess ) 18 il it o K0 le O Bk o
“Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan
untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan
merasa tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih
dan sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat
tanda-tanda bagi kaum yang berfikir”. (QS. Ar-Rum (30): 21)
(Kementerian Agama, 2012).

Dengan demikian dasar pendidikan Islam yaitu dasar religius yang
memelihara dan menjunjung tinggi hak-hak manusia yang bersifat humanism-
teosentris dan tujuan pendidikan Islam dalam sosial (ahdaf ijtima’iyyah) akan
tercapai. Tujuan pendidikan ini adalah menjadikan manusia sebagai bagian dari
komunitas masyarakat yang memanusiakan manusia, menggunakan akal untuk
menemukan kebenaran, menggunakan ruh untuk tetap setia menghamba kepada
Allah Swt serta menjadikan jasmani untuk berusaha menjadi khalifah di muka bumi
yang sesuai dengan apa yang Allah sebutkan dalam firman-Nya.

D. Simpulan

Berdasarkan hasil penelitian mengenai upacara margondang dan tor-tor
batak angkola ditinjau dari perspektif pendidikan Islam, maka dapat ditarik
kesimpulan sebagai berikut: Proses upacara margondang dimulai dari martahi
ungut-ungut (musyawarah keluarga) yang dihadiri dalihan na tolu, kemudian
martahi sahuta (musyawarah satu desa) yang dihadiri hatobangon, harajaon, orang
kaya, dan masyarakat, kemudian martahi godang (musyawarah para raja) yang
dihadiri para raja-raja, setelah itu para raja maralok-alok (sidang adat), kemudian
panaek gondang (memukul gendang). Dimulailah manortor dari kaum laki-laki yaitu
suhut bolon, kahanggi dan anak boru, setelah itu dilanjutkan oleh tortor kaum ibu-
ibu yang dimulai dari suhut bolon, kahanggi, anak boru, dilanjutkan tortor raja-raja
yang dimulai dari raja torbing balok, dan raja panusunan bulung. Tortor selanjutnya
adalah tortor naposo nauli bulung, kemudian tortor namora pule yaitu tortor
pengantin dihadapan para raja dan orang tua. Setelah manortor selesai maka
pengantin dibawa ke tapian raya bangunan, bertujuan untuk mangayupkon
habujingan dohot mangayupkon haposoan (menghanyutkan masa lajang mereka).
Setelah itu pengantin dibawa ke rumah untuk melaksanakan upa-upa dan
pemberian abit godang dan gelar adat.

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 16



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

Pandangan pendidikan Islam terhadap upacara margondang dan tortor
pernikahan masyarakat batak angkola menunjukkan bahwa margondang memiliki
nilai-nilai pendidikan Islam disetiap upacara adatnya, seperti nilai religius yang ada
pada acara mangupa, dan gerakan tortor. Nilai sosial terlihat pada acara mangupa,
martahi, dan gerakan tortor. Nilai moral terlihat pada nyanyian onang-onang,
gerakan tortor dan mangupa. Dasar pendidikan Islam yaitu dasar religius yang
memelihara dan menjunjung tinggi hak-hak manusia yang bersifat humanism-
teosentris dan tujuan pendidikan Islam dalam sosial (ahdaf ijtima’iyyah) dapat
tercapai dalam margondang ini dengan menjadikan manusia sebagai bagian dari
komunitas masyarakat yang memanusiakan manusia, menggunakan akal untuk
menemukan kebenaran, menggunakan ruh untuk tetap setia menghamba kepada
Allah Swt serta menjadikan jasmani untuk berusaha menjadi khalifah di muka bumi
yang sesuai dengan apa yang Allah sebutkan dalam firman-Nya.

Daftar Rujukan
Diana, T. (2017). Makna Tari Tortor Dalam Upacara Adat Perkawinan Suku Batak
Toba. Jom, 4(1), 1-14.

Fanani, A. A., Mashuri, L., & Istiningrum, D. (2019). NILAI-NILAI PENDIDIKAN ISLAM
DALAM MEMBENTUK BUDAYA RELIGIUS DI SMA NEGERI 1 GENTENG TAHUN
PELAJARAN 2017/2018. Bidayatuna: Pendidikan Dasar Islam, 2(01), 1-15.

Harahap, S. M. (2015). ISLAM DAN BUDAYA LOKAL Studi terhadap Pemahaman,
Keyakinan, dan Praktik Keberagamaan Masyarakat Batak Angkola di
Padangsidimpuan Perspektif Antropologi. Toleransi, 7(2), 154-176.

Hijrati, M., & Rahmabh, S. (2018). NILAI-NILAI PENDIDIKAN DALAM TOR-TOR. 7(2),
45-51.

Kementerian Agama, R. I. (2012). al-Qur'an dan Terjemahnya. Jakarta: Sinergi
Pustaka Indonesia.

Kholiq, A. (2017). Pendidikan Agama Islam Dalam Kebudayaan Masyarakat Kalang.
At-Taqaddum, 7(2), 327. https://doi.org/10.21580/at.v7i2.1210

Mailin, Efendi, Erwan, J. (2018). Makna Simbolik Mengupa Dalam Upacara Adat
Pernikahan Suku Batak Angkola Di Kabupaten Padang Lawas. At-Balagh, Vol
2(1),85-103.

Nainggolan, M. S. (2017). Makna Tari Tortor Sebagai Identitas Orang Batak Di Kota
Balikpapan. EJournal IImu Komunikasi, 5(1), 156-169.

Nurkholis. (2013). PENDIDIKAN DALAM UPAYA MEMAJUKAN TEKNOLOGI Oleh:

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 17



Diana Riski Sapitri Siregar, Akhmad Sodiq, Zahruddin, Maftuhah

Nurkholis Doktor Ilmu Pendidikan, Alumnus Universitas Negeri Jakarta Dosen
Luar Biasa Jurusan Tarbiyah STAIN Purwokerto. 1(1), 24-44.

Sada, H. J. (2015). Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 6, November
2015 P.ISSN: 20869118. KONSEP PEMBENTUKAN KEPRIBADIAN ANAK DALAM
PERSPEKTIF AL-QUR’AN (Surat Lugman Ayat 12-19), 6(November), 102-121.

Satrianegara, M. F., Juhannis, H., Lagu, A. M. H. R, Habibi, Sukfitrianty, & Alam, S.
(2021). Cultural traditional and special rituals related to the health in Bugis
Ethnics Indonesia. Gaceta Sanitaria, 35, S56-S58.
https://doi.org/10.1016/].GACETA.2020.12.016

Susanti, H. D., Arfamaini, R., Sylvia, M., Vianne, A, D, Y. H,, D, H. L., Muslimah, M.
muslimah, Saletti-cuesta, L., Abraham, C., Sheeran, P., Adiyoso, W., Wilopo, W.,
Brossard, D., Wood, W., Cialdini, R., Groves, R. M., Chan, D. K. C,, Zhang, C. Q,,
Josefsson, K. W,, ... Aryanta, I. R. (2017). No T E8rEERZF L L LE-EES
BMAEICEITS BEREEEZRICAT S D EEE S T Title. Jurnal
Keperawatan. Universitas Muhammadya Malang, 4(1), 724-732.

Wahyu Wibisana. (2016). Pernikahan dalam Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam -
Ta’lim, 14(2), 185-193.

Zamrodah, Y. (2016). F#&ENo Title No Title No Title. 15(2), 1-23.

MUMTAZ : Volume 2 Nomor 1, December 2022 18



