Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan
dan Hukum Islam

Volume XVIII Nomor 1 Tahun 2020
Print ISSN : 1693-0576
Online ISSN : 2540-7783

MASA KODIFIKASI HADITS
Meneropong Perkembangan Ilmu Hadits
Pada Masa Pra-Kodifikasi hingga Pasca Kodifikasi

Riska Yunitasari
Program Magister Pasca Sarjana IAIN Tulungagung, Indonesia
e-mail: riskayunitasari013@gmail.com

Abstract

In the course of the development of traditions from the time of the Prophet,
Companions, Tabi'in to contemporary experiences a very significant journey, starting
from the traditions that were conveyed through oral orally to develop into writing,
because it is a concern about the disappearance of the Prophet's traditions, of course
the writing requires more time than when compiling the Qur'an. (1) When did the
Hadith start to be officially codified 7, At which time the development of the hadith
reaches its peak, so that efforts are needed to counter the spread of false traditions. (2)
how is the development of hadith after the hadith is codified? has been packaged in
such a way as an application so that in reviewing the hadith becomes easier.

Keywords: Development, Codification, Hadith.

Accepted: Reviewed: Publised:
Desember 27 2019 Maret 25 2020 April 30 2020

A. Pendahuluan

Al-Qur’an dan hadits adalah sumber rujukan yang utama bagi umat islam,
kedua sumber hukum tersebut awalnya berupa lisan atau amalan saja, kemudian
secara bertahap dalam alur perjalanan sejarah yang cukup kompleks akhirnya
menjadi sebuah teks yang tertulis dan disucikan. Ini adalah wujud konsekuensi
dalam tradisi islam yang membutuhkan waktu cukup lama dalam menciptakan
pola pengkultusan dari tradisi lisan dan kultus personal (Nabi Muhammad)
dalam bentuk tradisi tulis atau teks yang selanjutnya teks tersebut menjadi
otoritas dalam ajaran-ajaran Islam selanjutnya. Dari segi periwayatan, kodifikasi
hadits merupakan problem dan perhatian yang lebih banyak dari pada Al-
Qur’an, hal tersebut sangat terlihat dari kondisi periwayatannya yang awalnya
hanya berupa tradisi lisan dengan sebaran yang sangat sedikit. Setelah Nabi
Muhammad SAW wafat muncul berbagai problematika yang mendasar di tengah
komunitas islam awal yang ikut andil dalam penyelesaian kegelisahan umat.

This work is licensed under Creative Commons Attribution Non Commercial 4.0 International
License Available online on: http://ejournal.iaiibrahimy.ac.id/index.php/arrisalah/index



http://ejournal.iaiibrahimy.ac.id/index.php/arrisalah/index
mailto:riskayunitasari013@gmail.com

Riska Yunitasari

Pada saat itu Khalifah Umar bin Khattab menawarkan wacana untuk
mengkodifikasan Al-Qur’an, proses tersebut berjalan dengan mulus karena Al-
Qur’an diabadikan dengan hafalan yang kuat serta naskah pribadi dari para
sahabat, dan dengan melalui usaha Utsman bin Affan beberapa konflik yang
tumbuh dalam umat islam saat itu dapat terselesaikan dengan proyek penyatuan
Al-Qur’an dalam sebuah mushaf yang dikenal dengan sebutan Mushaf Utsmani.
Selanjutnya, jika proses kodifikasi Al-Qur'an berjalan dengan baik, maka
berbeda hal nya dengan proses pengkodifikasian hadits, dimana sebagian
besarnya tergantung pada kekuatan daya hafalan dari para sahabat serta
memarginalkan peran budaya tulis-menulis untuk merekam segala sesuatu yang
bersumber dari Nabi Muhammad SAW baik berupa ucapan, sifat, serta tindakan
pernyataan beliau.

Dalam perjalanan kodifikasi hadits menjadi sangat kompleks dan rumit
karena perbedaan jarak waktu antara sumber hadits dan era kodifikasi resmi
yang berabad, bahkan saat peristiwa pergulatan tarik ulur kebenaran absolut
oleh sekte-sekte kalam telah mengafirmasi pendapat mereka dengan
menyebarkan propaganda palsu yang ditambahi dengan beberapa hadits yang
tak berdasar yang dialamatkan pada Nabi Muhammad SAW.

Pada Abad ke II hijriyah kajian hadits memasuki puncak kepopulerannya
yang dikomandoi oleh Khalifah Umar Abdul Aziz (Asror, dkk, 2015:56), beliau
dikenal berbeda dengan beberapa khalifah sebelumnya, karena beliau adalah
penggagas proses kodifikasi hadits sehingga pada waktu itu hadits merupakan
suatu kajian yang begitu menarik, bahkan setelah masa tadwin lahir bermacam
karya kitab yang luar biasa, sebagaimana munculnya berbagai macam literatur
hadits. Akan tetapi perkembangan tersebut terjadi kendala mulai tahun 656 H
hingga 911 H, dikarenakan umat islam mengalami kejumudan pada waktu itu,
yang pada akhirnya hadits pada tahun 656 H sampai 911 H terjadi
perkembangan lagi serta mulai menerbitkan beberapa isi kitab-kitab hadits,
kemudian menyaring dan menyusunnya menjadi kitab-kitab takhrij. (Ash
Shiddieqie, 1999: 258)

Selanjutnya para ulama kontemporer makin bersemangat untuk
mengembangkan kajian hadits, puncaknya kembali memasuki era kontemporer,
yakni hadits dinilai begitu sangat diminati dari golongan santri hingga kalangan
akademisi. Bahkan ketika memasuki era globalisasi, hadits sudah mulai
dimasukkan didalamnya untuk memudahkan para pengulas hadits dari masa
Nabi Muhammad SAW, sahabat, tabi’in hingga kontemporer. Karena itu, tulisan

Ar-Risalah: Volume XVIII Nomor 1, 2020 102



Riska Yunitasari

ini akan sedikit mengurai sebuah kajian masa kodifikasi hadits dimulai dari
masa Nabi Muhammad SAW, sahabat, tabi’in hingga kontempoer.

B. Metode Penelitian
Jenis penelitian ini, Mengingat sumber dari penelitian ini adalah pustaka
murni, maka penelitian ini dikategorikan sebagai penelitian library research
(penelitian pustaka), sumber data dari penelitian ini diambil dari kitab-kitab
maupun buku-buku yang berkaitan dengan klasifikasi hadits dari segi kualitas
maupun kuantitas. Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dimaksudkan
sebagai prosedur yang sistematik dan standart untuk memperoleh data yang
ideal. Pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan  teknik
dokumenter, didasarkan pada alasan karakteristik masalah dan sifat penelitian.
Teknik dokumenter adalah cara pengumpulan data melalui peninggalan
tertulis, terutama berupa arsip-arsip dan buku-buku tentang pendapat, teori,
dalil/hukum-hukum yang berhubungan dengan masalah penelitian.
C. Hasil dan Pembahasan
1. Budaya Tulis-Menulis pada masa Nabi Muhammad SAW (Pra-
Kodifikasi)

Pada fase ke-Nabian di Makkah Nabi Muhammad SAW hadir ditengah
komunitas buta huruf, jika dihitung hanya 17 orang yang mengenal budaya
tulis-menulis. Di madinah sendiri belum terkenal budaya menulis, kecuali
pada kalangan yahudi, Nabi sangat menyadari urgensi tulis menulis sehingga
beliau menyuarakan agenda pembelajaran dan menuai hasil yang
memuaskan, kemudian beliau mengangkat 40 sahabat sebagai sekertaris
yang bertugas mencatat setiap kali wahyu diturunkan, dan juga menunjuk
beberapa sahabat untuk mencatat keuangan dan urusan kenegaraan yang
mengetahui urusan surat-menyurat dengan bahasa yang bervariasi (Ajjaj al-
Khatib, 1989: 143). Tercermin dalam kebijakan Nabi yang melepaskan setiap
tawanan dalam perang badr usaha Nabi dalam memerangi kebuta-hurufan,
beliau mengajarkan 10 anak unuk belajar baca dan menulis, kemudian
proses pembelajaran tersebut mengalami perkembangan pesat di berbagai
kota-kota islam seiring dengan diutusnya beberapa sahabat untuk
mengajarkan agama islam di berbagai kota. Dengan demikian menjadi
sebuah intermezzo dalam hal pembelajaran baca tulis pada masa Nabi yang
mengalami perkembangan yang signifikan, adanya dugaan ketidakmampuan
baca tulis pada bangsa arab sebagai faktor keterlambatan kodifikasi hadits
dapat terbantahkan.

Ar-Risalah: Volume XVIII Nomor 1, 2020 103



Riska Yunitasari

Sebagaimana telah diketahui bahwa terdapat berbagai riwayat yang
kontras antara larangan menulis hadits dan pembolehannya, problematika
larangan dan pembolehan penulisan selain Al-Qur'an pada masa Nabi
menggelitik para pengkaji hadits untuk memecahkan misteri di balik teks
tersebut. Abu Said al-Khudri meriwayatkan hadits

“janganlah kalian tulis apa yang kalian dengar dariku selain al-Quran.
Barang siapa yang telah menulis sesuatu yang selain al-Qur’an hendaklah
dihapus”

Namun ada beberapa riwayat yang lain membolehkan penulisan
selain al-Qur’an bahkan menegaskannya. Riwayat yang memperbolehkan
penulisan pada masa Nabi adalah sebagai berikut:

(a) Abdullah bin Amru bin Ash mengatakan : “aku terbiasa menuliskan setiap
yang ku dengar dari Rasul dengan maksud untuk menghafalnya, kemudian
orang Quraisy berkata : apakah kamu menulis segala sesuatu yang kamu
dengar dari Rasulullah? sedang Rasul sendiri hanyalah manusia yang
kadang berbicara dalam keadaan marah ataupun ridha, maka aku
berhenti menulis dan menceritakan hal itu pada Nabi kemudian beliau
berkata tulislah, demi jiwaku yang berada pada genggamannya tidaklah
segala yang keluar darinya kecuali kebenaran.”

(b) Abu Hurairah mengatakan : “tak satupun dari sahabat Nabi yang
meriwayatkan hadits paling banyak kecuali Abdullah bin Amru bin Ash,
karena dia menulis sedang aku tidak menulis.” (Musthafa al-Azami,:148-
149)

Dalam rangka mengkompromikan dua kelompok hadits yang
terlihat saling bertentangan dalam penulisan hadits maka Muhammad
Ajjaj Khatib menyimpulkan sebagai berikut :

a. Menururt Imam Bukhari, Hadits Abu Said al-Khudri diatas
mauquf sehingga tidak dapat dijadikan hujjah, namun
pernyataan tersebut ditolak karena menurut Imam Muslim
hadits ini adalah shahih dan diperkuat dengan hadits yang lain.

b. Pelarangan dalam menuliskan hadits itu dilalui pada masa-
masa awal islam ketika dikhawatirkan terjadi percampuran
antara hadits dengan al-Qur’an, maka hilanglah kekhawatiran
itu dan dengan demikian mereka dibolehkan menuliskannya.

Ar-Risalah: Volume XVIII Nomor 1, 2020 104



Riska Yunitasari

Dengan hadits yang saling bertentangan dalam hal penulisan
hadits, ternyata diantara para sahabat terdapat yang meiliki beberapa
kumpulan hadits dalam bentuk tulisan secara pribadi, misalnya Abdullah
bin Amru bin Ash yang telah mengumpulkan hadits yang dinamainya
dengan al-Shahifah al-Anshari yang didalamnya memuat seribu hadits
Nabi, disusul juga oleh Saa ibn Ubadah al-Anshari, samrah bin Jundub,
Jabir bin Abdullah al-Anshari dan Anas bin Malik. (Ahmad Izzan, dkk
2011:51)

2. Hadits Pada Masa Sahabat

Setelah penulisan al-Qur’an selesai dan didistribusikan ke beberapa
daerah expansi islam, beberapa sahabat mulai sangat fokus pada hadits dan
menghafalkannya, mempelajari isi kandungannya serta menuliskannya.
Terlihat bahwa larangan tersebut telah kadaluarsa. Bahkan Abdullah bin
Mas'ud berkata : “pada masa Rasulullah kita tidak menulis hadits apapun
kecuali menyangkut al-istikharah dan tasyahhud ”. Hal itu menunjukkan
bahwa tulisan selain Al-Qur’an pada saat para sahabat telah ada meskipun
jumlahnya sangat minim. Banyak diantara para sahabat yang di dalam
rumahnya terdapat beberapa cacatan hadits (sahifah) dan beberapa sahifah
terkenal dengan namanya, diantara pada sahabat tersebut adalah Samrah
bin Jundab, Anas bin Malik, Jabir bin Abdullah Al-Anshari, Sa’d bin Ubadah al-
Ansori.

Para Sahabat yang menerima hadits dari Rasul juga mengalami cara
yang berbeda, ada yang dengan cara berhadapan langsung dengan Rasul
(Musyafahah) ada juga yang dengan cara menyaksikan (Musyahadah)
perbuatan atau taqrir Rasul, da nada juga yang mendengar dari sahabat lain
yang mengetahui secara langsung dari Rasul. Adapun pegangan para sahabat
dalam menerima hadits adalah dengan kekuatan hafalan mereka, hal
tersebut dikarenakan para sahabat yang mahir menulis sangat sedikit
jumlahnya. Akan tetapi keorisinilan hadits sangat dimungkinkan tetap
terjaga, karena bangsa arab saat itu memiliki kekuatan hafalan yang sangat
luar biasa, sehingga hal tersebut mudah bagi mereka untuk menghafal
hadits-hadits Rasulullah. Menurut Muhammad Mustafa Azami, para sahabat
dalam mempelajari hadits menggunakan tiga metode, walaupun metode
hafalanlah yang lebih banyak digunakan, tiga metode tersebut adalah:

Ar-Risalah: Volume XVIII Nomor 1, 2020 105



Riska Yunitasari

(1) Dengan hafalan para sahabat bisa mendengarkan setiap pengajaran Rasul
yang kebanyakan diadakan di dalam masjid, kemudian setelah selesai para
sahabat biasanya langsung menghafalkan apa yang telah disampaikan Rasul,
sebagaimana dalam perkataan Malik Ibn Anas yang terdapat dalam al-Jami’
fi Akhlaq al-Rawi wa Adab al Sami’ karya al-Khatib al-Baghdadi yaitu sebagai
berikut :

“kami para sahabat yang jumlahnya 60 orang yang duduk bersama
Nabi Saw, beliau mengajarkan kami Hadits, dan setelah beliau pergi
untuk suatu keperluan, kami semua berusaha menghafal kembali apa
yang telah disampaikan Nabi , sehingga ketika kami bubar hadits-
hadits yang telah disampaikan beliau telah tertanam dalam hati kami”.
(Mustafa al-Azami:13)

(2) Dengan tulisan, ketika para sahabat menerima hadits dari Rasul mereka
langsung menuliskanny, namun hal ini hanya dilakukan oleh sebagian kecil
sahabat yang pandai menulis.

(3) Dengan praktek secara langsung, yakni para sahabat langsung
mempraktekkan apa yang telah disampaikan Rasul. Begitu pula terhadap apa
yang telah para sahabat hafal dan yang mereka tulis, karena mereka
mengetahui benar bahwa dlam islam ilmu itu untuk diamalkan.

3. Hadits Pada Masa Tabi’'in

Para Tabi’in yang nota benenya adalah murid dari para sahabat juga
banyak mengkoleksi hadits-hadits Nabi, bahkan pengkoleksian tersebut
mulai disusun menjadi suatu kitab yang beraturan. Metode yang dilakukan
para Tabi'in dalam mengkoleksi dan mencatat hadits adalah melalui
pertemuan-pertemuan (al-talaqqi) dengan para sahabat, kemudian mereka
mencatat apa yang didapat dari pertemuan tersebut. Seperti yang dilakukan
Said bin al-Jabir yang telah mencatat talaqginya bersama Ibn Abbas,
Abdurrahman bin Harmalah hasil dari talagginya Said bin al-Musyayab,
Hammam bin al-Munabbih hasil talagqi dengan Abu Hurairah dan lain-lain.
Demikian juga upaya yang dilakukan oleh para “al-khulafa ar-rasyidun”
Umar bin Abdul Aziz beliau juga gemar membaca hadits, seperti yang
diriwayatkan oleh Abu Qilabah ia berkata:

“kita berangkat bersama Umar bin Abdul Aziz untuk menunaikan
sholat dan beliau membaa kertas demikian pula pada waktu asar ditangannya

Ar-Risalah: Volume XVIII Nomor 1, 2020 106



Riska Yunitasari

juga terdapat kertas, lalu aku bertanya, tulisan apa itu ? Beliau menjawab,
hadits dari Aun bin A bdullah, saya terpesona olehnya maka aku menulis”

Pada masa Umar bin Abdul Aziz (akhir abad pertama hijriyah-abad
kedua hijriyah) ini oleh sebagian para ulama disebut sebagai periode atau
fase dimana para penulis hadits sudah mulai banyak dan menyebar serta
aktifitas pergerakan keilmuan sudai mulai menjamur. Hal ini ditandai
dengan banykanya catatan-catatan (sahaif) hadits hasil karya Tabi'in,
diantara sahaif yang pertama dan monumental ditulis pada masa ini adalah
Sahifah “As-Shahihah”, ditulis oleh Hammam bin al-Munabbih, dimana
sahifah ini merupakan warisan dari peninggalan-peninggalan catatan hadits
pertama (dicatat pada pertengahan abad pertama hijriyah) diriwayatkan
dari gurunya yaitu Abu Hurairah. Sahifah ini menduduki posisi yang termulia
karena merupakan kumpulan hadits yang sudah tertib pengumpulannya,
oleh karena itu banyak para ulama’ setelahnya merangkum sahifahnya
tersebut dalam karangan-karangannya seperti Imam ibn Hambal memuat
seluruh sahifah tersebut dalam kitab musnadnya dalm juz kedua.begitu juga
Sahifah ini dimuat dalam musnadnya al-Imam Abdurrazaq Al-Sun’ani dan
juga banyak dinukil oleh Imam Bukhari dalam bab yang berbeda. Sahifah ini
dinamakan “al-sahihah” karena si-empunya mengambil langsung dari
sahabat (Abu Hurairah) yang berkecimpung langsung dalam dunia hadits
dan selalu berasama Rasulullah selama 40 tahun, sahifah ini mencakup 138
hadits yang semuanya diriwayatkan oleh Abi Hurairah. (Mubarak as-Sayyid:
28)

4. Hadits Pada Masa Tabi’l al Tabi’'in

Periwayatan pada masa tabi'in adalah dengan menggunakan cara bi
al-lafzi, yakni dengan cara lafaz, karena proses kodifikasi hadits sudah
dimulai pada akhir masa tabi'in maka kodifikasi ini sudah menggunakan
metode yang sistematis, yakni dengan mengelompokkan beberapa hadits
yang sesuai dengan masing-masing bahasan dalam bidangnya , walaupun
masih ada saja hadits Nabi yang tercampur dengan qaul sahabat dan tabi’in.
selain riwayah bi al-lafzi salah satu sistem periwayatan hadits yang muncul
pada masa ini adalah dengan sistem “isnad”. Maraknya pemalsuan hadits
pada akhir masa tabi'in dan masih berlanjut pada masa setelahnya
mendorong para ulama untuk meneliti keotentikan hadits yang salah satu
caranya adalah dengan meneliti perawi-perawinya. Dengan penelitian
terhadap perawi hadits inilah kemudian muncul sistem “isnad” sebagaimana

Ar-Risalah: Volume XVIII Nomor 1, 2020 107



Riska Yunitasari

kita kenal saat ini. Akan tetapi menurut Abu Zahrah sanad yang disampaikan
pada masa tabi’in ini tidak selalu bersambung kepada Rasulullah, sehingga
para tabi’'in lebih sering menyampaikan sebuah hadits dengan tidak
menyebut sahabat yang meriwayatkannya.

5. Proses Kodifikasi Hadits Secara Resmi

Tradisi penulisan dan penyebaran Hadits sebagaimana telah
diketahui dalam abad pertama hijriyah dari zaman Rasul, Khulafa al-Rasyidin
hingga abad pertama hijrah masih bersandar pada hafalan para sahabat dan
tulisan-tulisan hadits pribadi dari sahabat yang tersebar dalam beberapa
catatan mereka. Saat pemerintahan khalifah Umar bin Abdul Aziz, beliau
tergerak hatinya untuk mulai membukukan hadits, dikatakan resmi dan
massal karena kegiatan penghimpunan itu adalah kebijakan dari kepala
Negara dan perintah Negara itu ditujukan kepada gubernur serta ulama
hadits pada masa itu.

Beberapa aspek yang melatarbelakangi gagasan Umar bin Abdul Aziz
untuk membukukan hadits secara resmi, diantaranya adalah :

1. Sebelumnya hadits tersebar dalam lembaran dan catatan sahabat, dimana
masing-masing sahabat memiliki catatan sendiri, seperti sahifah Abdullah
ibn Umar, Jabir dan Hammam ibn Munabbih. Para ahli hadits menyerahkan
urusan penulisan hadits kepada hafalan-hafalan para sahabat yang lafaz nya
diterima dari Nabi, ada juga sahabat yang hanya tahu maknanya tetati tidak
hafal lafaznya, sehingga terjadilah perselisihan riwayat penukilan sekaligus
perowinya. Oleh karena itu Khalifah Umar bin Abdul Aziz khawatir jika nanti
hadits Rasulullah disia-siakan oleh umatnya. (ash-Shiddiqey,1999:68)

2. Pada masa Nabi ataupun masa Sahabat, penulisan dan penyebaran hadits
masih bersifat kolektif individual, ditambah lagi dengan kemampuan para
sahabat yang berbeda-beda dalam menerima hadits. Dengan melihat kondisi
, maka dikhawatirkan terjadinya penambahan atau pengurangan pada lafaz-
lafaz hadits yang diriwayatkan.

3. Dengan semakin luasnya kekuasaan islam di berbagai Negara serta memiliki
pengaruh besar di tiga benua, yaitu Asia, Afrika dan sebagian benua Eropa.
Hal ini membuat para sahabat tersebar luas di berbagai Negara, disamping
kecintaan para sahabat dalam mencari ilmu pengetahuan mereka melakukan
perjalanan di berbagai Negara, ditambah lagi berbagai masalah yang
kompleks membuat hafalan para sahabat berkurang, apalagi banyak juga

Ar-Risalah: Volume XVIII Nomor 1, 2020 108



Riska Yunitasari

para sahabat yang meninggal saat di medan perang dalam membela Islam.
Untuk itu Khalifah Umar bin Abdul Aziz merasa khawatir dan cemas
terhadap hadits yang berbeda pada hafalan sahabat yang akan hilang begitu
saja. (Abu Zahwi, 1998:245)

4. Bermunculannya hadits-hadits palsu, terutama setelah wafatnya Khalifah Ali
bin Abi Thalib sampai pada masa dinasti Umayyah, sehingga kondisi
demikian menyebankan masing-masing dari mereka untuk mendatangkan
keterangan-keterangan hadits yang diperlukan sebagai keabsahan golongan
mereka sebagai golongan yang paling benar.

Khalifah Umar bin Abdul Aziz mengintruksikan kepada qadhi-nya di
Madinah yaitu Abu Bakaribn Hjm yang menjadi guru Ma'mar, al-Lais, al-
Auza’l, Malik ibn Anas, Ibn Ishaq dan Ibn Abi Dzi’'bin supaya membukukan
hadits Nabi yang terdapat pada penghafal wanita yang terkenal Amrah bint
Rahman ibn Saad Zurarah ibn ‘Ades, seorang ahli figh murid dari Aisyah ra.
Adapun bunyi surat tersebut adalah :

“Lihatlah atau periksalah apa yang dapat diperoleh dari hadits Nabij,
lalu tulislah, karena aku takut akan lenyap ilmu disebabkan meninggalnya
ulama”

Atas perintah kepala Negara Ibn Hazm merupakan penulis kitab
hadits pertama, akan tetapi kitab hadits tersebut tidak seluruhnya
membukukan peredaran hadits yang ada di Madinah. Adapun yang
membukukan seluruh hadits yang ada di Madinah adalah Muhammad ibn
Shihab al-Zuhri, beliau adalah seorang ulama yang ternama pada masanya.
Kemudian muncullah generasi baru yang melanjutkannya upaya
pembukuan, diantara para ulama yang melanjutkan itu adalah : Abu
Muhammad Abd al-Malik ibn Abd al-Aziz Ibn Zuraij al-Basyri (150 H) di
Makkah, Muhammad ibn Ishaq (151 H) dan Malikibn Anas (151 H) di
Madinah, Said ibn Abi Arobah (156 H), Rabi’ ibn Shabi’ (160 H), dan Hammad
ibn Salamah (167 H) di Basrah, Sofyan al-Sauri (161 H) di Kufah, Abu Umar
al-Auza’l (157 H) di Syam, Hasyim (173 H) dan Ma’'mar ibn Asyid (153 H) di
Yaman, Jarir ibn Abdul Hamid (188 H) DI Ray, dan Abdullah ibn Wahhab
(125-197 H) di Mesir.

Beberapa nama diatas adalah para ahli hadits yang telah
membukukan hadits pada abad ke-dua hijriyah, selanjutnya mereka
mengembangkan pengajaran hadits di berbagai kota dimana mereka berada,

Ar-Risalah: Volume XVIII Nomor 1, 2020 109



Riska Yunitasari

dan kemudian menjadi pusat pengembangan kajian hadits. Akan tetapi ahli
sejarah belum dapat menentukan siapa tokoh pelanjut pertama dalam
penulisan hadits setelah Shihab al-Zuhri, karena ulama-ulama tersebut di
atas seluruhnya adalah hidup semasa. Pada akhir pemerintahan Bani
Umayyah proses pembukuan hadits masih terus berlanjut, akan tetapi
menjadi sempurna ketika datangnya Bani Abbas yaitu sekitar pertengahan
abad ke dua. Munculnya kembali Imam Malik dengan kitabnya al-Muwatta’,
Musnad Imam Syafi'l dan Asar Imam Muhammad Hasan al-Syabani dengan
gerakan penyususnan hadits secara lengkap mulai dari hadits Nabi Saw
sampai dengan perkataan Sahabat dan fatwa Tabi’in. (Jurji Jaidan, Jilid I11:75)

Pembukuan hadits pada abad ke-II belumlah sistematis dan belum
tersususn dalam bab-bab tertentu. Dalam penyusunannya mereka masih
memasukkan perkataan sahabat dan fatwa tabi'in disamping hadits. Semua
itu dibukukan secara bersama-sama, dengan demikian terdapatlah dalam
kitab-kitab itu ditulis hadits-hadits marfu’, mauquf dan maqtu’. Oleh karena
itu sepeninggal tabi’in, yaitu pada permulaan abad III H para ulama berusaha
menyusun Kkitab-kitab musnad yang memuat hadits Nabi dan
memisahkannya dari fatwa-fatwa sahabat dan tabi’in. Penyusunan kitab
denikian adalah Abu Daud al-Tayalisi (202 H), kitab sejenis yang paling
memadai dan paling luas adalah Musnad Imam Ahmad ibn Hambal, kendati
demikian Imam Ahmad hidup pada masa sesudahnya. Beliau wafat sesudah
tahun 202 H, walaupun sudah dipisahkan dari fatwa sahabat dan tabi’in ,
namun hadits-hadits dalam kitab musnad itu masih bercampur antara yang
shahih dan dengan yang tidak shahih. Dengan demikian pada pertengahan
Abad ke III Hijriyah disusunlah kitab-kitab yang benar-benar hanya memuat
hadits shahih, seperti shahih Bukhari, Shahih Muslim, Sunan at-Tirmizi,
Sunan Abu Daud. Sunan Ibn Majah, dan Sunan al-Nasa'i.

Menurut para penulis, orang pertama yang menulis dan
mungumpulkan hadits dalam satu bab tertentu adalah al-Jalil Amir al-Sya’ibi
(19-130 H), beliau menyusun kitab hadits khusus mengenai masalah talak.
Kemudian dilanjutkan oleh Abdullah ibn Musa al-Abasy al-Kufi, Musaddad al-
Basry, Asad ibn Musa dan Na’'im ibn Hammad al-Khaza’i. Pada abad ke-tiga
ini mulai bermunculan kitab-kitab hadits, maka digelrlah kritik sanad dan
matan hadits serta jarh wa ta’dil suatu hadits. Usaha ini lebih dikenal dengan
sebutan pen-tashih-an hadits dan penyaringan hadits dengan kriteria
tertentu, sebagaimana yang dilakukakan oleh Imam Bukhari dan selnjutnya

Ar-Risalah: Volume XVIII Nomor 1, 2020 110



Riska Yunitasari

diteruskan oleh beberapa muridnya, sehingga terjaringlah hadits—hadits
dengan skala nilainya. Menurut al-Siba’l setelah masa al-Bukhori ke bawah,
pembukuan dan pengumpulan hadits terhenti. Adapun yang berkembang
kemudian adalah tradisis penyempurnaan hadits.

6. Kitab-kitab Hadits yang dibukukan Pada Abad ke-II dan III Hijriyah

Beberapa kitab-kitab hadits yang telah dibukukan dan dikumpulkan
pada abad ke-II H ini banyak sekali, akan tetapi yang masyhur dikalangan ahli
hadits adalah sebagai berikut :

1. “Al-Muwattha’”, karya Imam Malik ibn Anas (95-179H)
2. "Al- Maghazi” wa al-Siyar, karya Muhammad ibn Ishaq (150 H)
3. “Al-Jami”, karya Abd al-Razak al-San’ani (211 H)
4. “Al-Musannaf”, karya Syu’bah ibn Hajjaj (160 H)
5. “Al-Musannaf”, karya Sufyan ibn Uyainah (198 H)
6. “Al-Musannaf”, karya al-Lais ibn Saad (175 H)
7. “Al-Musannaf”, karya al-Auza’l (150 H)

8. “Al-Musannaf”, karya al-Humaidi (219 H)

9. “Al-Maghazi al-Nabawiyah”, karya Muhammad ibn Wagid al-Aslami (130-

207 H)

10. “Al-Musnad”, karya Abu Hanifah (150 H)

11. “Al-Musnad”, karya Imam Syafi’'l (204 H)

12. “Mukhtalif al-Hadits”, karya Imam al-Syafi'l (204 H) (ash-Shiddiqiey: 83)

Sedangkan pada abad ke-III Hijriyah kitab-kitab hadits yang saat itu
dibukukan yang termasyhur diantara nya adalah :

“Al-Jami’ al-Shahih”, karya Imam al-Bukhari (256 H)
“Al-Jami’ al-Sahih”, karya Imam Muslim (261 H)
“Al-Sunan”, karya Ibnu Majah (273)

“Al-Sunan”, karya Abu Daud (275 H)

“Al-Sunan”, karya al-Tirmidzi

“Al-Sunan”, karya al-Nasa’l (303 H)

“Al-Musnad”, karya Ahmad ibn Hanbal

“Al-Musnad”, karya al-Darimi

“Al-Musnad”, karya Abu Daud al-Tayalisi.

O 0N W

Ar-Risalah: Volume XVIII Nomor 1, 2020 111



Riska Yunitasari

Dengan demikian pada abad ke-III ini tersusunlah tiga macam kitab
hadits, yaitu : kitab-kitab hadits shahih, kitab-kitab hadits Sunan dan kitab-
kitab hadits Musnad.

7. Simpulan

Jika dilihat perjalanan perkembangan hadits dari masa Nabi, Sahabat,
Tabi'in hingga kontemporer mengalami sebuah perjalanan yang sangat
signifikan, berawal dari hadits yang disampaikan melaui lisan dengan lisan
hingga berkembang menjadi tulisan, dikarenakan hal tersebut adalah
kekhawatiran akan hilangnya hadits Nabi SAW, tentunya penulisan tersebut
memerlukan waktu yang lebih lama daripada saat pengkompilasian Al-
Qur’an. Hadits menjadi resmi dikodifikasikan pada masa tabi’in yaitu saat
Khalifah Umar bin Abdul Aziz, dimana perkembangan hadits sampai kepada
puncaknya sehingga perlu upaya untuk menaggulangi tersebarnya hadits-
hadits palsu. Perkembangan hadits menjadi sangat pesat setelah hadits
dikodifikasikan, hal ini terbukti dengan munculnya kitab-kitab hadits dan
term keilmuan yang berorientasi sebagai penyeleksi hadits atau penjelasan
yang berkutat pada kritik sanad dan matan hadits, hingga kini seiring
perkembangan zaman di era digital, hadits sudah di kemas sedemikian rupa
menjadi aplikasi agar dalam mengkaji hadits menjadi makin mudah.

Daftar Rujukan

Al-Azami, Muhammad Musthafa. (t.t). Dirasat fi al-Hadits al-Nabawi wa Tarikh
Tadwinihi.

Al-Khatib, Muhammad Ajjaj. (1989). Ushul al-hadits, Ulumuhu wa Mustalahuhu.
Beirut : Dar al-Fikri.

Ash-Shiddieqie, Tengku Muhammad Hasbi. (1999). Sejarah dan Pengantar IImu
Hadits. Semarang: PT.Pustaka Rizqi Putra.

Asror, Miftakhul ., & Musbikin, Imam. (2015). Membedah Hadits Nabi SAW.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Izzan, Ahmad., & Nur, Saifudin. (2011). Ulumul Hadits. Bandung : Tafakur.

Nawawi. & Hadari. (2008). Metode Penelitian Bidang Sosial. Yogyakarta : Gajah Mada
University Press.

Ar-Risalah: Volume XVIII Nomor 1, 2020 112



Riska Yunitasari

Zaidan, Jurji. (t.t). Tarikh Tamaddun al-Islami, jilid IIl. Kairo: Dar al-Hilal.

Zahwi, Muhammad Abu. (t.t). Al-Hadits wa Muhaddisin. Mesir: Dar al-Fikr-Arabi.

Ar-Risalah: Volume XVIII Nomor 1, 2020 113



