
Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan 
dan Hukum Islam 
 

Volume XIX Nomor 2 Tahun 2021 

Print ISSN : 1693-0576 

Online ISSN : 2540-7783 
 
 

AR-RISALAH: Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam 

Print ISSN : 1693-0576 ; Online ISSN : 2540-7783 

KEDUDUKAN WANITA DALAM PERNIKAHAN ADAT REJANG 
 

Albuhari 
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Curup Bengkulu, Indonesia 

e-mail: sadialbuhari@gmail.com  
 

Abstract 
 

This study aimed to know the views of Islam, culture, and gender equality on the 
position of women in the marriage procession of Rejang’s culture. This study was 
conducted in Karang Anyar, Curup, Bengkulu, using a qualitative method. This study 
involved several data sources, namely the Chairman of BMA Karang Anyar Village, 
residents of Karang Anyar, and informants. Data were collected using several 
techniques, namely observations, interviews, and documentation, which were further 
analyzed using an interactive model. The findings revealed that there are two terms 
used in Rejang’s customary marriage. The first term refers to bleket or beleket and 
the second is semendo or semendoriang. Both terms have distinctive patterns that 
contradict each other. The marriages of beleket and semendo do not actually deviate 
from Islamic teachings. It is only in the aspect of social status which lies a gap. The 
typical pattern of beleket marriage is that the husband has complete rights to own 
the wife, and any authority is in the hands of the husband. While, the special pattern 
of semendo is that both husband and wife have rights and obligations in carrying out 
the married life. The husband cannot be authoritarian in any way. Basically, the 
Rejang tribe itself regards women properly. Along with the change from time to time 
the cultures of beleket and semendo’s marriages disappear over time. For now, in 
general, it is difficult to find belekt or semendo marriage. 
 
Keywords: Marriage, Rejang’s culture, Beleket, Semendoriang, Gender Equality 

 

Accepted: 
February 20 2021 

Reviewed: 
September 05 2021 

Published: 
October 25 2021 

 

A. Pendahuluan  

Pada umumnya manusia akan mengalami tiga peristiwa penting, yaitu 

kelahiran, perkawinan dan kematian. Dari tiga peristiwa tersebut, jika dikaitkan 

dengan kedudukan manusia sebagai warga negara, maka persitiwa yang 

terpenting adalah perkawinan, karena perkawinan yaitu salah suatu perilaku 

makhluk ciptaan Tuhan Yang Maha Esa di alam kehidupan dunia. Perkawinan 

merupakan salah satu kebutuhan manusia yang meliputi kebutuhan lahiriah 

maupun batiniah (Osei-Tutu dkk., 2019). Kebutuhan lahiriah tersebut terdorong 

oleh naluri manusia untuk mengembangkan keturunan yang sah, ini bersifat 

mailto:sadialbuhari@gmail.com


 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       193 

biologis. Unsur rohaniah dalam perkawinan merupakan penjelmaan dari hasrat 

manusia untuk hidup berpasang-pasangan dengan rasa kasih sayang. 

Adapun dalam bahasa Indonesia pernikahan atau nikah artinya adalah 

terkumpul dan menyatu. Menurut istilah lain juga dapat berarti Ijab Qobul (akad 

nikah) yang mengharuskan perhubungan antara sepasang manusia yang 

diucapkan oleh kata-kata yang ditujukan untuk melanjutkan kepernikahan, sesusai 

peraturan yang diwajibkan oleh Islam. Kata zawaj digunakan di dalam Alqur’an 

artinya adalah pasangan yang dalam penggunaannya pula juga dapat diartikan 

sebagai pernikahan. Allah SWT menjadikan manusia itu untuk saling berpasangan, 

menghalalkan pernikahan dan mengharamkan zina (Majana, 2017). 

Pada hakekatnya pernikahan merupakan hal yang sangat penting bagi laki-

laki dan perempuan dalam lintas hidupnya atau daur hidup setiap individu. Melalui 

pernikahan seseorang akan berubah status sosialnya yaitu dari status bujang akan 

menjadi seorang suami dan menjadi imam di keluarganya dan gadis menjadi 

seorang istri dan ibu rumah tangga dan juga akan bergaul di tengah masyarakat 

sebagai keluarga baru. 

Adat merupakan tata tertib dalam kehidupan yang mencakup disegala aspek 

yang meliputi pola kebiasaan, perilaku, interaksi, pemaknaan terhadap sesuati, dan 

berbagai pola yang merepresentasikan dimensi sosial (Uyun et al., 2021; Idi 

Warsah, 2020b; Idi Warsah, Masduki, et al., 2019). Bila ditinjau dari sudut pandang 

kultur yang lebih luas, adat meliputi pola kultur luar dan kultur dalam. Kultur luar 

adalah gambaran adat yang terlihat termasuk di dalamnya adalah peninggalan 

sejarah, karya seni, dan bentuk ritual peribadatan (Ansari, 2020; Faishol, 2018; 

Hidayah, 2018; Warsah, 2018). Ada yang lebih kompleks lagi, yang dikenal dengan 

istilah kultur dalam. Kultur dalam ini meliputi hal-hal kultural yang tidak terlihat, 

seperti cara berfikir, cara memposisikan sudut pandang dalam berinteraksi, hal-

hal terkait sikap keberagaman, cara memandang dan menyikapi unsur pendidikan 

dalam kehidupan keluarga dan sosial, cara memposisikan peran dalam hubungan 

kekeluargaan, dan sebagainya (Idi Warsah, 2017, 2020b, 2020a; Idi Warsah et al., 

2020, 2021; Idi Warsah, Cahyani, et al., 2019; Idi Warsah & Uyun, 2019). Dalam 

sudut pandang Islam, apapun bentuk adat tidak dipermasalahkan selagi adat tidak 

bertentangan dengan ajaran hukum Islam. Sebuah kebiasaan yang terus menerus 

dilakukan dan dilanjutkan oleh anak cucu sebuah suku akan dianggap sebagai 

sebuah aturan adat padahal tidak semua kebiasaan atau sesuatu yang teradat 

merupakan sebuah hukum adat. Begitupun dengan suku Rejang, tidak serta merta 

dengan adanya adat Rejang lalu dengan begitu sistem hukum adat Rejang itu 

sendiri lahir. 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       194 

Perkawinan dalam adat Rejang adalah merupakan bagian dari ritual 

lingkaran hidup di dalam adat istiadat suku Bangsa Rejang di Bengkulu. Dalam 

perkawinan adat Rejang ada suatu bentuk perkawinan adat Rejang di Rejang 

Lebong yang dinamakan perkawinan beleket (kawin Jujur) dan perkawinan 

semendoriang. Perkawinan jujur ini dari proses pernikahan, sebenarnya tidak jauh 

berbeda dengan sistem perkawinan yang lain atau yang umum dikenal, namun 

yang menjadi perbedaan adalah keluarga si bujang membayar uang jujur atau 

istilahnya membayar leket kepada pihak si gadis. Karena besarnya jumlah uang 

jujur itu, maka seolah-olah pihak orang tua si gadis menjual anaknya kepada pihak 

si bujang, dan apabila seorang wanita melakukan kawin jujur, maka dia mengikuti 

pihak si bujang dan tidak boleh kembali lagi ke rumah orang tuanya dan seluruh 

kewenangan dalam rumah tangga tersebut sepenuhnya diatur oleh sang suami 

sedangkan wanita mutlak tidak mempunyai kewenangan apapun itu. Sedangkan 

perkawinan semendo ini tidak memberikan uang jujur, dan dilakukan dengan 

kompromi antara keluarga pihak laki-laki dan pihak wanita secara demokratis, dan 

juga pihak wanita pada pernikahan semendo mempunyai hak dan wewenang 

dalam menyampaikan aspirasinya kepada suami. Baik itu dalam urusan 

perkerjaan, penghasilan maupun urusan tempat tinggal (wawancara pada tanggal 

06-04-2020 jam 09.30 Wib). 

Pada dasarnya pernikahan atau perkawinan dalam adat Rejang tidak 

menyelahi aturan pemerintah maupun aturan agama dan sangat menjunjung tinggi 

wanita. Istilah tersebut hanya digunakan sebatas dalam ruang lingkup keluarga itu 

saja. Pada satu sisi istilah bleket dan semendo ini memberikan dampak sosial bagi 

wanita tersebut. Pada perkawinan beleket ini status wanita, apabila ditinjau dari 

kesetaraan gender, maka bisa dibilang tidak disetarakan, karena wanita tidak 

mempunyai hak dan kewenangan dalam menjalankan kehidupan berumah tangga. 

Seperti dalam hal memberikan masukan atau mengumukakan pendapat. 

Sedangkan perkawinan semendo wanita diperlakukan secara adil, demokratis, 

serta hak dan kewajiban mereka terpenuhi. 

Namun seiringnya perkembangan zaman dan kuatnya arus globalisasi, 

istilah-istilah perkawinan semendo dan beleket kini sudah hilang dimakan waktu. 

Bagaimana tinjauan Islam, kultur, dan kesetaraan gender tentang kedudukan 

wanita dalam prosesi pernikahan pada budaya Rejang? 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif (Ary et al., 2010; Creswell, 

2007) dan juga penelitian ini menempatkan studi kasus tentang upacara 

pernikahan suku Rejang. Penelitian ini akan dilakukan dengan penelitian pustaka 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       195 

(berbagai bahan dari buku-buku atau penelitian yang sejenis), dan dikuatkan atau 

didukung oleh penelitian lapangan (Field research) yang dilakukan oleh peneliti 

dengan informan terkait, sehingga akan mendapatkan data yang akurat. Penelitian 

ini memilih lokasi di Desa Karang Anyar Kabupaten Rejang Lebong, Provinsi 

Bengkulu, karena lokasi ini mudah dijangkau oleh peneliti. Sumber data atau 

informan dalam penelitian ini adalah Ketua BMA Desa Karang Anyar, warga 

Karang Anyar, dan informan. Data dalam penelitian ini dikumpulakan 

menggunakan teknik observasi, wawancara, dan dokumentasi.  

Setelah data-data ini dikumpulkan selanjutnya dianalisis dengan 

menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif. Dalam hal ini analisis data 

menggunakan model interaktif sebagaimana yang disarankan oleh Miles et al. 

(2014) yang komponen-komponennya meliputi pengumpulan data, pemadatan 

data atau reduksi data, penyajian data, dan verifikasi serta penarikan kesimpulan. 

Sebagaimana dijelaskan sebelumnya, pengumpulan data dilakukan menggunakan 

observasi, wawancara dan dokumentasi. Terkait dengan pemadatan atau reduksi 

data, ini merupakan proses menyeleksi, merangkum, memilih hal-hal yang pokok, 

memfokuskan pada hal-hal yang penting untuk dicari tema dan polanya. Dengan 

demikian data yang telah direduksi akan memberikan gambaran yang lebih jelas 

dan mempermudah peneliti untuk melakukan pengumpulan data selanjutnya, dan 

mencarinya bila diperlukan. 

Selanjutnya, penyajian data merupakan kegiatan menyajikan hasil reduksi 

data secara naratif sehingga memungkinkan adanya penarikan kesimpulan dan 

keputusan pengambilan tindakan. Terkait dengan penarikan kesimpulan atau 

verifikasi, proses ini dilakukan berdasarkan data yang telah disajikan, dan 

merupakan kegiatan pengungkapan akhir dari hasil penelitian.  

 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Hasil 

Beleket adalah salah satu bentuk perkawinan dalam Hukum Adat Rejang, 

yang mana ini merupakan lepasnya haknya atas seorang anak perempuan dari 

sistem keluarga asal dan masuk ke dalam keluarga laki-laki atau suami, disamping 

memang wajib tinggal sampai meningal dikeluarga suaminya, sementara sang 

suami wajib memberikan leket dalam bentuk uang dan barang kepada keluarga 

perempuan. Akan tetapi berdasarkan pemufakatan bersama mereka dapat 

bertempat tinggal jauh dari desanya dengan tidak mengurangi asas kawin jujur 

(beleket) yaitu anak-anak mereka yang kawin jujur tetap masuk suku ayah 

(Hadikusumo, 2013, hal. 73). 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       196 

Kawin Jujur merupakan bentuk perkawinan eksogami (Jawad & Elmali-

Karakaya, 2020; Robitaille, 2020) yang dilakukan dengan pembayaran (jujur) dari 

pihak pria kepada pihak wanita. Kawin Jujur merupakan bentuk perkawinan yang 

menjamin garis keturunan patrilinel (garis bapak) (Ismailbekova, 2014; Li et al., 

2020) (Li et al., 2020). Dengan dibayarkannya sejumlah uang maka pihak wanita 

dan anak-anaknya nanti melepaskan hak dan kedudukannya dipihak kerabatnya 

sendiri dan dimasukkan ke dalam kerabat dari pihak suami. Kawin Jujur juga 

mengharuskan pihak perempuan mempunyai kewajiban untuk tinggal ditempat 

suami, setidak-tidaknya tinggal dikeluarga suaminya. Karena besarnya jumlah 

uang jujur itu, maka seolah-olah pihak orang tua si gadis menjual anaknya kepada 

pihak si bujang, dan apabila seorang wanita melakukan kawin jujur, maka dia 

mengikuti pihak si bujang dan tidak boleh kembali lagi ke rumah orang tuanya dan 

seluruh kewenangan dalam rumah tangga tersebut sepenuhnya diatur oleh sang 

suami sedangkan wanita mutlak tidak mempunyai kewenangan apapun itu. 

Kawin Semendo adalah bentuk perkawinan tanpa jujur (pembayaran) dari 

pihak pria kepada pihak wanita. Setelah perkawinan, suami harus menetap di 

keluarga pihak isteri dan berkewajiban untuk meneruskan keturunan dari pihak 

isteri serta melepaskan hak dan kedudukannya di pihak kerabatnya sendiri. Kawin 

Semendo merupakan bentuk perkawinan yang menjamin garis keturunan 

matrilinel (garis ibu) (McGilvray, 2014). Perkawinan semendo tidak memandang 

wanita sebelah mata setelah proses pernikahan, wanita diperlakukan sesuai 

dengan aturan norma masyarakat yang berlaku. Wanita diberikan hak dan 

kewajibannya, tidak dikekang dengan aturan yang dibuatkan oleh sang suami. 

Peneliti melengkapi pengumpulan informasi dengan melakukan wawancara 

tentang kedudukan wanita dalam prosesi pernikahan  kepada Bapak Boerhan 

selaku ketua Adat, beliau menyatakan sebagai berikut: 

 

“Dalam adat pernikahan atau perkawinan Rejang di Kabupaten Rejang 

Lebong terdapat 2 istilah pernikahan atau perkawinan, yaitu pernikahan 

bleket dan pernikahan semendo. Pernikahan atau perkawaninan bleket 

adalah pernikahan yang mana pihak mempelai laki-laki yang istilahnya 

membayar uang kepada pihak mempelai perempuan, besaran uang yang 

diberikan tergantung kesepakatan antara pihak mempelai laki-laki dan pihak 

mempelai perempuan. Sedangkan pernikahan atau perkawinan semendo atau 

semendoriang adalah kebalikan dari pernikahan bleket yang mana pihak 

lelaki tidak membayar uang kepada pihak mempelai perempuan. Pernikahan 

semendo wanita di pandang sama rata atau tidak di diskriminasikan, wanita 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       197 

diperlakukan sesuai dengan kodrat dan fitrahnya” (Wawancara pada tanggal 

07-04-2020, pukul 09.00). 

 

Senada juga disampaikan oleh Bapak Ansori, salah satau tokoh masyarakat, 

yang menyatakan hal berikut: 

 

“Di dalam kehidupan masyarakat kita ini ada istilah yang tidak lazim dalam 

pernikahan atau perkawinan yaitu pernikahan atau perkawinan 

semendoriang dan bleket. Istilah tersebut sudah ada sejak dahulu dan turun 

menurun hingga sampai saat ini. Pada perkawinan bleket ini pihak mempelai 

pria memberikan uang jujur/leket kepada pihak si gadis dan dalam kawin 

jujur ini uang jujurnya besar dan banyak lagi tambahan-tambahan yang 

lainnya selain uang. Uang jujur ini jumlahnya besar tergantung permintaan 

dari calon mempelai istrinya dan tentunya uang jujur ini tidak bisa 

dihutangkan harus cash atau lunas. Uang jujur diberikan oleh pihak calon 

mempelai laki-laki kepada keluarga si gadis tetapi konsekuensi yang didapat 

adalah bahwa gadis atau pihak perempuan tersebut ketika sudah menikah 

wajib tinggal dengan suaminya dan tidak boleh lagi kembali kepada 

keluarganya. Ini menjadi bahan perdebatan karena harga diri seorang wanita 

seperti dibeli oleh laki-laki. Jika keduanya sudah menikah dan seketika 

suaminya meninggal maka istrinya tersebut harus menikah lagi dengan 

kakak atau adik suaminya, tradisi ini disebut sebagai gitie tikea (ganti tikar). 

Sedangkan, perkawinan semendoriang adalah perkawinan yang mana pihak 

mempelai wanita tidak meminta uang kepada pihak mempelai laki-laki. Dan 

masing-masing diperlakukan setara satu sama lainnya. Akan tetapi pada 

perkawinan semendo ini pihak laki-laki harus menetap di tempat pihak 

mempelai perempuan” (Wawancara pada tanggal 07-04-2020, pukul 08.00). 

 

Selanjutnya juga disampaikan oleh Bapak Ujang Zurlian selaku pemuka Adat 

yang menyatakan hal berikut: 

 

“Pada daerah kita ini masih memegang teguh adat, apalagi adat Rejang 

banyak sekali yang terikat dengan adat. Apalagi hal yang berkaitan dengan 

pernikahan atau perkawinan. Di dalam adat Rejang perkawinan atau 

pernikahan adalah suatu hal yang sakral dan suci. Apabila adat tidak 

digunakan atau diterapkan dalam suatu acara maka masyarakat akan 

mengecap kita sebagai seorang ayang anti adat istiadat atau kacang lupa 

kulit. Oleh karena itu di setiap acara harus di atur oleh adat yang berlaku. Ada 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       198 

istilah yaitu perkawinan bleket dan perkawinan semendo. Pada  

Perkwaninan bleket Seorang istri boleh meminta uang jujur yang sebesar-

besarnya kepada suaminya dan suaminya harus menurutinya tetapi istri 

harus menerima konsekuensi yang akan didapatnya. Jika semua syarat sudah 

terpenuhi dan keduanya sudah menikah serta mempunyai anak maka anak 

tersebut hanya mendapatkan hak waris suami. Oleh karena itu jika suaminya 

meninggal, seorang istri wajib menikah dengan kakak atau adik dari 

suaminya karena untuk menjaga keutuhan harta suaminya untuk anaknya 

kelak dan anak yang merupakan hasil dari kawin jujur akan masuk ke suku 

ayah. Kawin jujur ini sudah ada sejak lama. Pada saat Indonesia dikuasai 

Belanda khusunya di Bengkulu ini, pemerintah Hindia Belanda melarang 

adanya kawin jujur dengan alasan martabat dan harga diri perempuan 

seperti dibeli. Akan tetapi, masyarakat suku Rejang tetap melaksanakannya 

karena itu merupakan identitas suku Rejang yang memang harus 

dipertahankan. Oleh karena itu, masyarakat suku Rejang tetap melestarikan 

adat ini meskipun penuh dengan tekanan. Sedangkan perkawinan semendo 

pihak mempelai laki-laki tidak memberikan uang jujur kepada pihak 

mempelai wanita. Perkawinan semendo menjamin garis keturunan dari ibu. 

Pernikahan khas suku Rejang ini sejalan dengan Islam karena dalam 

perkawinan haruslah sekufu dan sesuai dengan kesepakatan yang dibuat 

oleh masing-masing pihak” (Wawancara pada tanggal 0704-2020, pukul 

09.30). 

 

Selanjutnya disampaikan oleh Bapak Mukhlis selaku tokoh masyarakat 

menyatakan hal berikut: 

 

“Pernikahan pada adat Rejang memiliki dua istilah yang sangat populer di 

kalangan masyarakat kita ini pak, yaitu perkawinan bleket dan semendo. 

Perkawinan bleket ini Pihak laki-laki memiliki wewenang penuh dalam 

mengatur urusan rumah tangganya tanpa ada turut campur dari keluarga 

pihak perempuan setelah disahkan pernikahan. Biasanya, adat pernikahan ini 

berlaku jika pihak laki-laki selaku suami telah memenuhi segala kesepakatan 

sesuai dengan syarat yang telah ditentukan oleh keluarga pihak mempelai 

perempuan supaya dapat memperistri si perempuan. Sedangkan semendo 

adalah Pihak laki-laki selaku suami hidup di keluarga pihak perempuan 

selaku istri setelah pernikahan disahkan. Pihak laki-laki tersebut 

berkewajiban menafkahi istri dan menuruti perintah dari keluarga 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       199 

perempuan dalam menjalani kehidupan selama dalam ikatan pernikahan” 

(Wawancara pada tanggal 07-04-2020, pukul 10.00). 

 

Hal senada juga disampaikan oleh Bapak Ferry  selaku pemuka adat setempat 

yang menyatakan hal berikut: 

 

“Apa yang saya sampaikan tidak jauh berbeda dari apa yang telah 

disampaikan oleh bapak-bapak sebelumnya. Jadi pada dasarnya kita sebagai 

masyarakat Rejang sangat menjunjung tinggi yang namanya adat-istiadat. 

Dalam hal perkawinan juga diatur oleh adat yang telah lama terikat. Adat 

tersebut tidak dapat kita kucilkan dari kehidupan kita bermasyarakat. 

Didalam adat perkawinan kita ini ada dua jenis istilah yang sudah tidak 

lazim, yang pertama perkawinan semendo dan bleket. Perkawinan semendo 

itu sendiri bisa disebutkan juga kawin sama suka satu sama lain, pihak 

perempuan tidak menuntut kepada pihak laki-laki sepeser uang pun untuk 

diberikan kepadanya. Sedangkan perkawinan bleket yaitu kebalikan dari 

perkawinan semendo ini, yang mana pihak laki-laki memberikan uang 

kepada pihak perempuan sebesar yang telah ditentukan. Dengan 

dibayarkannya sejumlah uang maka pihak wanita dan anak-anaknya nanti 

melepaskan hak dan kedudukannya di pihak kerabatnya sendiri dan 

dimasukkan kedalam kerabat dari pihak suami. Kawin Jujur juga 

mengharuskan pihak perempuan mempunyai kewajiban untuk tinggal 

ditempat suami, setidaktidaknya tinggal dikeluarga suaminya” (Wawancara 

pada tanggal 0704-2020, pukul 10.15). 

 

Jadi pada dasarnya pernikahan atau perkawinan bleket dan semendo 

mempunyai karakteristik yang berbeda jauh. Perkawinan bleket merupakan 

sebuah bentuk penindasan terhadap kaum wanita dalam aspek peran. Dengan 

kawin bleket, si perempuan dilepaskan dari golongan sanak saudaranya dan 

dimasukkan bersama-sama anak-anaknya ke golongan sanak saudara dari si 

suami, dengan ketentuan wajib si perempuan tinggal di tempat suaminya. Jika 

suami meninggal dunia, perempuan bleket tetap tinggal di rumah suami untuk 

mengurus rumah tangga dan harta peninggalan suaminya. Seterusnya jika kedua 

mertuanya meninggal maka perempuan bleket mewarisi bersama-sama dengan 

iparnya dalam menerima harto pusako. Namun perempuan bleket harus 

melepaskan hak warisnya dikeluarga asalnya. Hak kewarisan tersebut dapat 

dipulihkan kembali dengan cara menegak Jurai (Shesa, 2016). Para kaum wanita 

tidak mempunyai daya untuk menyampaikan kehendaknya. Pada satu sisi 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       200 

pernikahan atau perkawinan bleket ini dipandang suatu yang kurang baik dalam 

adat rejang. Beda halnya dengan perkawinan semendo, di mana wanita 

diperlakukan secara adil oleh sang suami. Para kaum wanita mempunyai hak dan 

kewajiban dalam berumah tangga. Perkawinan bleket maupun semendo telah 

sesuai dengan perkawinan dalam Islam dan tidak bertentangan dengan syariah 

yang berlaku. Cuma pada status sosialnya saja yang berbeda, perkawinan semendo 

untuk status sosialnya lebih tinggi dari perkawinan bleket. 

 

2. Pembahasan 

Pernikahan atau perkawinan menurut Undang- Undang Perkawinan No 1 

Tahun 1974 adalah ikatan lahir bathin antara seorang pria dengan seorang wanita 

sebagai suami isteri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) yang 

bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang MahaEsa (UURI, 1974). 

Perkawinan di suku Rejang pada asalnya ialah eksogami (Robitaille, 2020), 

yaitu perkawinan di luar petulai yaitu kesatuan kekeluargaan yang timbul dari 

sistem unilateral (dari unsur satu pihak saja), dengan sistem garis keturunannya 

patrilineal (menurut garis keturunan bapak) (Ismailbekova, 2014; Li et al., 2020). 

Perkawinan eksogami ini pada asalnya di Suku Rejang berbentuk Kawin Jujur atau 

bleket dan kemudian muncul pula bentuk Kawin Semendo atau semendoriang 

disebabkan oleh pengaruh adat Minangkabau, sehingga dalam Hukum Adat Rejang 

terdapat dua macam bentuk perkawinan. 

Suku Rejang menyebut lembaga Kawin Semendo yang diadatkan itu dengan 

istilah Kawin Semendo Ambil Anak. Sementara itu kawin semendo dalam 

perkembangan selanjutnya mempunyai macam-macam bentuk lagi dengan 

bermacam-macam akibat hukumnya pula, yaitu ada kawin semendo yang 

menentukan, bahwa semua anak masuk petulai mak (ibu) dan ada pula yang 

menentukan, bahwa sebagian dari anak masuk petulai bak (ayah), tetapi tidak ada 

kawin semendo yang menentukan, yang tidak mempengaruhi sistem keturunan, 

yaitu yang dikenal dalam lembaga Kawin Semendo Rajo-Rajo, yang menentukan, 

bahwa anak semuanya masuk petulai mak dan serentak masuk ke petulai bak 

dalam arti clan patrilinealsemua, karena di Suku Rejang tidak dikenal clan yang 

matrilineal. Dengan demikian, akibat kawin semendo rajo-rajo bukan 

dubbelunillateral, tetapi tetap unilateral dalam pengertian patrilineal. 

Bentuk asli perkawinan di Suku Rejang yaitu yang terkenal dengan kawin 

jujur, maka sistem perkawinan bukan saja eksogami tetapi menjamin garis 

keturunan yang patrilineal. Dengan kawin jujur si perempuan beleket (jujur) 

dilepaskan dari golongan sanak saudaranya dan dimasukkan bersama-sama anak-

anaknya ke golongan sanak saudara dari si suami, di samping kenyataan ini si 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       201 

perempuan beleket wajib pula bertempat tinggal di tempat suaminya, setidak-

tidaknya di tempat keluarga suaminya. 

Tetapi, dalam perkembangan Hukum Adat Rejang pada akhir-akhir ini 

disebabkan oleh hubungan lalulintas yang maju dengan pesat dan banyak pula 

orang-orang suku Rejang keluar dari dusunnya, maka atas permufakatan bersama 

mereka dapat bertempat tinggal di luar dusun si suami, sehingga dapat berdiam di 

dusun si istri atau bersama-sama di rumah orang tua si suami dengan tidak 

mengurangi asas kawin jujur, yaitu anak-anak mereka yang kawin jujur tetap 

masuk suku ayah. 

Pernikahan dalam keyakianan masyarakat suku Rejang adalah sebuah akad 

yang mempertemukan kedua pasang manusia untuk menjadi sebuah keluarga 

dalam upacara yang sakral dan agung. Pemahaman masyarakat Suku Rejang akan 

makna sebuah pernikahan tersebut adalah sesuai dengan makna dan arti 

pernikahan atau perkawinan menurut Undang- Undang Perkawinan No 1 Tahun 

1974, yaitu ikatan lahir bathin antara seorang pria dengan seorang wanita sebagai 

suami isteri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan 

kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa. Pemahaman masyarakat tersebut 

juga sudah sesuai dengan definisi nikah dalam Kompilasi Hukum Islam yang 

merupakan akad yang sangat kuat atau mitsaqan ghalidzan untuk mentaati 

perintah Allah dan melaksanakannya merupakan ibadah. 

Perkawinan dalam agama Islam disebut “nikah” ialah suatu akad atau 

perjanjian untuk mengikatkan diri antara seorang pria dan wanita guna 

menghalalkan hubungan kelamin antara kedua belah pihak, dengan dasar sukarela 

dan keridhoan kedua belah pihak untuk mewujudkan suatu kebahagian hidup 

berkeluarga yang diliputi rasa kasih sayang dan ketentraman dengan cara cara 

yang di ridhoi Allah SWT. 

Manusia melakukan perkawinan untuk mewujudkan ketenangan hidup, 

menimbulkan rasa kasih sayang antara suami isteri dan anak-anaknya dalam 

rangka membentuk keluarga yang bahagia dan kekal. Tetapi tujuan tersebut 

kadang-kadang terhalang oleh keadaan-keadaan yang tidak dibayangkan 

sebelumnya, misalnya setelah perkawinan berlangsung lama kemudian baru 

diketahui bahwa di antara mereka terdapat hubungan saudara sepersusuan. Sejak 

diketahuinya hal tersebut maka hubungan mereka menjadi batal. Demikian pula 

apabila suami isteri semula non muslim, tiba-tiba suami masuk Islam dan isteri 

menolak masuk Islam, maka perkawinan mereka dibatalkan sebab laki-laki 

muslim hanya diizinkan kawin dengan perempuan non muslim apabila termasuk 

ahli kitab (Basyir, 2011, hal. 86). 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       202 

Masyarakat Rejang merupakan salah satu suku di Bengkulu, menurut 

Redfield terjadi adaptasi antara Islam sebagai tradisi besar dengan adat sebagai 

tradisi kecil (Lukito, 2008). Karena Islam telah menjadi ideologi dalam beragam 

tatanan kehidupan suku Rejang. Suku Rejang memiliki sejumlah keunikan dalam 

mengapresiasi Islam sebagai tradisi besar. Rejang Lebong dominan dengan 

kekuatan adat yang terbentuk dari perpaduan antara unsur-unsur masa lalu suku 

Rejang, bila dibandingkan dengan daerah-daerah lainnya di Bengkulu seperti 

Kepahyang, Manna, Kaur, Arga Makmur dan Seluma. Daerah-daerah ini tidak 

memiliki mentalitas sekomplek suku Rejang. 

Perkawinan merupakan bagian dari ritual lingkaran hidup di dalam adat 

istiadat Suku Bangsa Rejang di Bengkulu. Suku Bangsa Rejang pada dasarnya 

hanya mengenal bentuk Kawin Jujur. Akan tetapi dalam perkembangan kemudian, 

muncul pula bentuk Kawin Semendo yang disebabkan karena pengaruh adat 

Minangkabau dan Islam. Secara langsung maupun tidak langsung, masuknya 

pengaruh Minangkabau memberikan warna tersendiri bagi kebudayaan Suku 

Bangsa Rejang, khususnya dalam adat istiadat perkawinan. Bentuk kawin jujur 

mulai digantikan dengan bentuk kawin semendo yang merupakan tradisi 

perkawinan dari Minangkabau. Sedangkan tradisi di ranah Minangkabau, erat 

kaitannya dengan nuansa Islam. Sehingga secara langsung maupun tidak langsung, 

bentuk perkawinan Kawin Semendo yang dipraktekkan dalam kebudayaan Suku 

Bangsa Rejang juga mendapatkan pengaruh dari Islam. 

Wacana kebudayaan yang saling mempengaruhi dalam ranah Melayu, 

merupakan proses alamiah. Setidaknya terdapat dua kekuatan besar yang 

memasuki Bengkulu dengan membawa serta pengaruh Islam masuk ke Bengkulu 

sekitar abad ke-16, yaitu Kesultanan Banten dan Kesultanan Aceh Darussalam. 

Budaya Islam yang masuk ke Bengkulu kemudian secara alamiah mulai 

mempengaruhi kebudayaan asli Bengkulu. Salah satunya adalah adat istiadat 

perkawinaan Suku Bangsa Rejang. Pengaruh Islam inilah yang pada gilirannya 

sanggup menggeser pengaruh animisme, Hindu, dan Budha yang lebih dulu ada di 

Bengkulu. Seperti disampaikan oleh Tengku Luckman Sinar, untuk pengaruh Islam 

dalam kebudayaan Melayu, “Adat-istiadat/budaya yang diterimanya dari zaman 

animism, Hinduisme, Budhisme sedikit demi sedikit disesuaikan dengan hal-hal 

yang tidak dilarang oleh Islam, sehingga budaya Melayu itu menjadi sebahagian 

dari Peradaban, Civilization, Tamaddun Islam (Sinar, 2002, hal. 1). 

Upaya untuk mengganti bentuk kawin Jujur juga semakin menguat ketika 

Belanda berkuasa di Bengkulu pasca penandatanganan Traktat London pada 1824. 

Pada 1862, Pemerintah Hindia Belanda mengeluarkan suatu keputusan yang berisi 

larangan untuk melakukan praktek Kawin Jujur di seluruh tanah jajahan di Hindia 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       203 

Belanda. Larangan tersebut bertanggal 23 Desember 1862 no. 7 dan diumumkan 

dalam Bijblad no. 1328. Aturan tersebut secara langsung memberikan perintah 

kepada para residen yang berkuasa di daerahnya masing-masing untuk 

memberlakukan larangan Kawin Jujur, termasuk di Bengkulu, pertemuan antara 

Kontrolir Belanda, Swaab dengan Kepala Marga dan Pasar (kampung) di Lais, 

akhirnya digelar untuk membuat keputusan tentang penerapan aturan baru 

tersebut. Akhirnya, berdasarkan pertemuan yang digelar pada 10 April 1911, 

ditetapkan aturan baru tentang adat perkawinan di Bengkulu. Di dalam aturan 

baru tersebut, bentuk Kawin Jujur dihapuskan dan diganti dengan Kawin Semendo 

Rajo-Rajo atau Semendo Beradat (di wilayah pasar dan marga) dan Kawin 

Semendo Tidak Beradat (hanya boleh dilakukan di wilayah marga). Secara resmi, 

peraturan tersebut disetujui oleh residen di Bengkulu dalam sebuah surat 

keputusan tertanggal 18 Oktober 1911. 

Di dalam peraturan yang baru ini di dalam pasal mengenai adat kawin tidak 

dijumpai lagi kawin jujur, di dalam ayat 7a tercantum : di Pasar hanya satu macam 

adat-kawin yang dipakai, namanya semendo rajo-rajo atau semendo beradat, di 

dalam ayat 7b tercantum dalam Marga: 1. Kawin Semendo rajo-rajo dan 2. Kawin 

Semendo tidak beradat. 

Peraturan baru ini disetujui oleh Residen Belanda di Bengkulu dalam 

keputusannya bertanggal 18 Oktober 1991 No. 412. Tidak terdapatnya bentuk 

kawin jujur lagi di Suku Rejang bagian pesisir ini, dapat dipahami bukan saja dari 

peristiwa larangan kawin jujur dari pemerintahan jajahan Belanda bertanggal 

Bogor, 23 Desember 1862, tetapi juga dari kenyataan sejarah orang Suku Rejang di 

pesisir ini yang sudah jauh lebih dahulu dipengaruhi oleh adat Melayu dan oleh 

ajaran agama Islam, karena hubungan mereka dengan orang-orang Melayu yang 

banyak berada di pesisir. Dengan demikian, perkawinan eksogami sudah mulai 

kendur. 

Bentuk kawin semendo timbul disebabkan oleh pengaruh adat Minangkabau 

yang susunan masyarakatnya adalah khas matrilineal, yaitu menurut garis 

keturunan ibu dan merupakan juga satu perkawinan eksogami, sedang di Suku 

Rejang susunan masyarakatnya patrilineal, yaitu menurut garis keturunan ayah. 

Walaupun berlainan susunan masyarakat Suku Rejang, tetapi kawin semendo 

masih dapat diterima pada permulaannya, yaitu hanya dalam keadaan darurat, 

umpamanya jika seorang keluarga mempunyai satu-satunya anak perempuan pula. 

Jika si anak tunggal perempuan ini dilepaskan kawin jujur, maka punahlah jurai. 

Oleh karena itu dipakailah lembaga kawin semendo sebagai jalan keluar dan 

mereka namakan kawin yang demikian : kawin semendo tambik anak. Dengan 

sesuatu pengecualian, maka susunan sanak saudara tetap bersifat hukum bapak. 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       204 

Dalam perkembangan lembaga kawin semendo di Suku Rejang terdapat 

beberapa macam yakni: a) Kawin semendo tambik anak. b) Kawin semendo rajo-

rajo. C) Kawin semendo tambik anak di pecah lagi dalam Kawin semendo tambik 

anak –tidak beradat atau terkenal juga dengan sebutan kawin semendo 

menangkap burung terbang atau kawin semendo bapak ayam. D) Kawin semendo 

tambik anak – beradat. Kawin semendo tambik anak – tidak beradat, artinya si laki 

tinggal di rumah perempuan selama-lamanya dan pembelanjaan upacara 

perkawinan ditanggung seluruhnya oleh pihak perempuan. Jadi nyata sekali, 

bahwa perkawinan ini adalah satu bentuk perkawinan antara orang yang tidak 

sederajat yaitu derajat si suami nampak lebih rendah dari pada derajat si istri. 

Bentuk kawin semendo tambik anak si suami tidak dilepaskan dari golongan sanak 

saudaranya, walaupun ia telah masuk keluarga istrinya, sehingga dengan 

kedudukan yang demikian ia dapat mendapat pusaka, baik dari pihak ayahnya 

sendiri maupun dari pihak ayah istrinya.  

Perubahan bentuk perkawinan ini menurut adat harus dilakukan di hadapan 

Tuai Kuteuidan atas permufakatan antara suami istri bila perlu tanpa meminta 

persetujuan keluarga mereka masing-masing. Sebaiknya, tentulah dengan 

persetujuan keluarga mereka masing-masing, karena perubahan itu membawa 

perubahan pula kepada kedudukan hukum suami istri dan anak-anaknya. 

Perkembangan seperti halnya adat melayu tidak kita dapati dikalangan suku 

bangsa Rejang yang berdiam di Pegunungan seperti di wilayah Rejang (Rejang 

Lebong) dan wilayah Lebong. Dari bab sejarah kita ketahui, bahwa wilayah ini baru 

dibuka oleh orang luar sekitar akhir abad ke sembilan belas, demikian juga 

masuknya agama Islam ke daerah pedalamam ini. Akibatnya, pengaruh adat 

melayu dan kebudayaan Islam belum begitu mendalam dan ini ternyata dari 

prakteknya masih berlakunya kawin jujur di daerah Rejang dan Lebong itu, 

walaupun pada waktu itu telah ada dan telah berlaku praturan larangan kawin 

jujur dari pemerintah. 

Larangan melakukan kawin jujur tersebut hanya berlaku pada masa 

keresidenan hindia belanda saja, setelah kepemerintahan hindia belanda berakhir 

praktek kawin jujur masih dilakukan oleh masyarakat Rejang. Hal tersebut karena 

para pemikir barat pada saat itu salah persepsi dalam memaknai kawin jujur, 

mereka beranggapan bahwa kawin jujur tersebut sebagai penindasan bagi kaum 

wanita, namun dalam arti yang sebenarnya kawin jujur adalah perkawinan yang 

sangat baik. Walaupun kawin jujur di larang, tetapi dalam prakteknya masih 

berlaku juga walaupun secara rahasia. Rejang Lebong memiliki karakteristik dan 

keunikan sendiri dengan bahasa dan tulisan aksara sendiri, tulisan aksara kaganga 

itu sendiri di kenal oleh masyarakat atau suku Rejang hingga saat ini. 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       205 

Terdapat beberapa teori tentang asal usul suku Rejang. Menurut Mc Gin 13 

bahwa suku Rejang berasal dari Kalimantan Utara dalam laporan penelitiannya 

tentang Asal bahasa Rejang, yang menjelaskan bahwa bahasa Rejang dari 

Astronesian. Menurutnya ada tiga hipotesa tentang asal usul bahasa Rejang 

Pertama; Bahasa Rejang adalah anggota kelompok besar Austronesia dan turun 

dari bahasa induk purba yang bernama Austronesia Purba Kedua; Dialek Rejang 

adalah anggota subkelompok kecil Sumatera yang turun dari bahasa induk purba 

yang dinamai bahasa Rejang Purba. Ketiga; Bahasa Rejang (purba) adalah anggota 

sub kelompok bidayuh dan turun dari bahasa induk yang dinamai Rejang Bukar 

Sandong Bidayuh Purba. Demikian juga dalam karakteritik keagamaan tertentu 

nampak sekali masih menyisakan budaya-budaya lokal yang bersumber dari 

budaya Rejang. Islam bagi suku Rejang telah mendasari adat istiadat masyarakat, 

yang dikembangkan di atas syari’at Islam. Hal ini terungkap dalam konstalasi adat 

Rejang yaitu Adat Bersendi Syara’ Syara’ Bersendi Kitabullah (Yaspan, 1964). 

 

D. Simpulan   

Dalam budaya perkawinan Rejang terdapat dua istilah yang digunakan dalam 

pernikahan atau perkawinan. Istilah yan pertama disebut dengan istilah bleket 

atau beleket dan yang kedua adalah semendo atau semendoriang. Kedua istilah 

tersebut memilik corak khas yang bertolak belakang antara satu dengan yang 

lainnya. Perkawinan beleket dan semendo pada adat Rejang tidak melenceng dari 

ajaran agama Islam, hanya saja dalam status sosialnya terdapat kesenjangan. Corak 

khas dari perkawinan beleket yaitu dimana pihak laki-laki mempunyai hak penuh 

memilik  terhadap si istri, kewenangan apapun itu ada ditangan sang suami. 

Dengan kawin bleket, si perempuan dilepaskan dari golongan sanak saudaranya 

dan dimasukkan bersama-sama anak-anaknya ke golongan sanak saudara dari si 

suami, dengan ketentuan wajib si perempuan tinggal di tempat suaminya. Jika 

suami meninggal dunia, perempuan bleket tetap tinggal di rumah suami untuk 

mengurus rumah tangga dan harta peninggalan suaminya. Seterusnya jika kedua 

mertuanya meninggal maka perempuan bleket mewarisi bersama-sama dengan 

iparnya dalam menerima harto pusako. Namun perempuan bleket harus 

melepaskan hak warisnya dikeluarga asalnya. Hak kewarisan tersebut dapat 

dipulihkan kembali dengan cara menegak Jurai. Sedangkan corak khas dari 

semendo yaitu suami dan istri sama-sama mempunyai hak dan kewajiban dalam 

menjalankan kehidupan berumah tangga. Suami tidak bisa otoriter dalam hal 

apapun. Pada dasarnya suku Rejang sendiri menjungjung tinggi wanita. Seiringnya 

perubahan waktu ke waktu budaya pernikahan beleket dan semendo hilang 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       206 

dimakan waktu. Untuk saat ini secara garis besar sudah susah ditemukan 

perkawinan belekt ataupun semendo. 

 

Daftar Rujukan  

Ansari. (2020). Implementasi Nilai-Nilai Pendidikan Multikultural Sebagai Konsep 
Pembangunan Karakter dalam Keluarga di Era Revolusi Industri 4.0. Ar-
Risalah, 18(2), 1–15. 

Ary, D., Jacobs, L. C., Sorensen, C. K., Walker, D. A., & Razavieh, A. (2010). 
Introduction to research in education. In Measurement (8th ed., Vol. 4, Issue 
43). Wadsworth, Cengage Learning. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781107415324.004 

Basyir, A. A. (2011). Hukum Perkawinan Islam. UII Pres. 
Creswell, J. W. (2007). Qualitative inquiry & research design: Choosing among five 

approaches (2nd ed.). SAGE publications, Inc. 
Faishol, M. (2018). Model Pembinaan Moralitas Masyarakat Berbasis Ekonomi 

Kerakyatan Dan Kearifan Lokal (Studi Kasus Di Pesantren Rakyat Al-Amien 
Sumberpucung Kabupaten Malang). Ar-Risalah, 16(2), 45–51. 

Hadikusumo, H. (2013). Pengantar Ilmu Hukum Adat Indonesia. Mandar Maju. 
Hidayah, N. (2018). Negosiasi Identitas Kultural Melalui Bahasa. Ar-Risalah, 16(1), 

1–23. 
Ismailbekova, A. (2014). Migration and patrilineal descent: the role of women in 

Kyrgyzstan. Central Asian Survey, 33(3). 
Jawad, H., & Elmali-Karakaya, A. (2020). Interfaith Marriages in Islam from a 

Woman’s Perspective: Turkish Women’s Interfaith Marriage Practices in the 
United Kingdom. Journal of Muslim Minority Affairs, 40(1). 

Li, C.-H., Kolk, M., Yang, W.-S., & Chuang, Y.-C. (2020). Uxorilocal marriage as a 
strategy for heirship in a patrilineal society: evidence from household 
registers in early 20th-century Taiwan. The History of the Family, 25(1). 

Lukito, R. (2008). Tradisi Hukum Indonesia. Teras. 
Majana, S. (2017). Perkawinan Beleket Menurut Adat Rejang di Rejang Lebong 

Ditinjau Dari Hukum Islam. IAIN Bengkulu. 
McGilvray, D. B. (2014). A matrilineal Sufi shaykh in Sri Lanka. South Asian History 

and Culture, 5(2). 
Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative data analysis: A 

methods sourcebook. SAGE Publications, Inc. 
Osei-Tutu, A., Dzokoto, V. A., Oti-Boadi, M., Belgrave, F. Z., & Appiah-Danquah, R. 

(2019). Explorations of Forgiveness in Ghanaian Marriages. Psychological 
Studies, 64(1), 70–82. https://doi.org/10.1007/s12646-018-0471-9 

Robitaille, M.-C. (2020). Conspicuous Daughters: Exogamy, Marriage Expenditures, 
and Son Preference in India. The Journal of Development Studies, 56(3). 

Shesa, L. (2016). Tinjauan Hukum Islam Terhadap Sistem Kewarisan Dalam 
Perkawinan Bleket Suku Adat Rejang. IAIN Bengkulu. 

Sinar, T. L. (2002). Basyarsyah, Kebudayaan Melayu. USU Press. 



 
Albuhari  
 

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021       207 

UURI. (1974). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1974, Bab I 
Tentang Perkawinan, pasal 1. 

Uyun, M., Daheri, M., Sutarto, Nashori, F., Warsah, I., & Morganna, R. (2021). 
Parenting styles in dealing with children’s online gaming routines. 
Elementary Education Online, 20(2), 44–53. 
https://doi.org/10.17051/ilkonline.2021.02.08 

Warsah, I. (2018). Muslim family education in the middle of multi-religious 
communities: inter-religious attitudes and tolerance (A study in Suro Village, 
Bali, Kepahiang-Bengkulu). Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 13(1), 1–24. 

Warsah, Idi. (2017). Interkoneksi Pemikiran Al-Ghazāli dan Sigmund Freud 
Tentang Potensi Manusia. Kontekstualita: Jurnal Penelitian Sosial Dan 
Keagamaan, 33(1), 54–77. 

Warsah, Idi. (2020a). Islamic Psychological Analysis Regarding Raḥmah Based 
Education Portrait at IAIN Curup. Jurnal Psikologi Islami, 6(1), 29–41. 

Warsah, Idi. (2020b). Religious Educators: A Psychological Study of Qur’anic 
Verses regarding al-Rahmah. Al Quds, 4(2), 275–298. 
https://doi.org/10.29240/alquds.v4i2.1762 

Warsah, Idi, Cahyani, D., & Pratiwi, R. (2019). Islamic Integration and Tolerance in 
Community Behaviour; Multiculturalism Model In the Rejang Lebong District. 
Khatulistiwa : Journal of Islamic Studies, 9(1), 15–29. 
https://doi.org/10.24260/khatulistiwa.v9i1.1269 

Warsah, Idi, Imron, Siswanto, & Sendi, O. A. M. (2020). Strategi Implementatif KKNI 
Pendidikan Islam di IAIN Curup dalam Pembelajaran. Jurnal Tarbiyatuna, 
11(1), 77–90. 

Warsah, Idi, Masduki, Y., Daheri, M., & Morganna, R. (2019). Muslim minority in 
Yogyakarta: Between social relationship and religious motivation. Qudus 
International Journal of Islamic Studies, 7(2), 1–32. 
https://doi.org/10.21043/qijis.v7i2.6873 

Warsah, Idi, Morganna, R., Uyun, M., Hamengkubuwono, & Afandi, M. (2021). The 
impact of collaborative learning on learners’ critical thinking skills. 
International Journal of Instruction, 14(2), 443–460. 

Warsah, Idi, & Uyun, M. (2019). Kepribadian Pendidik: Telaah Psikologi Islami. 
Psikis : Jurnal Psikologi Islami, 5(1), 62–73. 
https://doi.org/10.19109/psikis.v5i1.3157 

Yaspan, M. A. (1964). Fokl Literature of South Sumatra: RejangKa-Ga-Nga Texts. 
The Australian National University. 

 


