Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan
dan Hukum Islam

Volume XIX Nomor 2 Tahun 2021
Print ISSN : 1693-0576
Online ISSN : 2540-7783

KEDUDUKAN WANITA DALAM PERNIKAHAN ADAT REJANG

Albuhari
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Curup Bengkulu, Indonesia
e-mail: sadialbuhari@gmail.com

Abstract

This study aimed to know the views of Islam, culture, and gender equality on the
position of women in the marriage procession of Rejang’s culture. This study was
conducted in Karang Anyar, Curup, Bengkulu, using a qualitative method. This study
involved several data sources, namely the Chairman of BMA Karang Anyar Village,
residents of Karang Anyar, and informants. Data were collected using several
techniques, namely observations, interviews, and documentation, which were further
analyzed using an interactive model. The findings revealed that there are two terms
used in Rejang’s customary marriage. The first term refers to bleket or beleket and
the second is semendo or semendoriang. Both terms have distinctive patterns that
contradict each other. The marriages of beleket and semendo do not actually deviate
from Islamic teachings. It is only in the aspect of social status which lies a gap. The
typical pattern of beleket marriage is that the husband has complete rights to own
the wife, and any authority is in the hands of the husband. While, the special pattern
of semendo is that both husband and wife have rights and obligations in carrying out
the married life. The husband cannot be authoritarian in any way. Basically, the
Rejang tribe itself regards women properly. Along with the change from time to time
the cultures of beleket and semendo’s marriages disappear over time. For now, in
general, it is difficult to find belekt or semendo marriage.

Keywords: Marriage, Rejang’s culture, Beleket, Semendoriang, Gender Equality

Accepted: Reviewed: Published:
February 20 2021 September 05 2021 October 25 2021

A. Pendahuluan

Pada umumnya manusia akan mengalami tiga peristiwa penting, yaitu
kelahiran, perkawinan dan kematian. Dari tiga peristiwa tersebut, jika dikaitkan
dengan kedudukan manusia sebagai warga negara, maka persitiwa yang
terpenting adalah perkawinan, karena perkawinan yaitu salah suatu perilaku
makhluk ciptaan Tuhan Yang Maha Esa di alam kehidupan dunia. Perkawinan
merupakan salah satu kebutuhan manusia yang meliputi kebutuhan lahiriah
maupun batiniah (Osei-Tutu dkk. 2019). Kebutuhan lahiriah tersebut terdorong
oleh naluri manusia untuk mengembangkan keturunan yang sah, ini bersifat

AR-RISALAH: Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam
Print ISSN : 1693-0576 ; Online ISSN : 2540-7783


mailto:sadialbuhari@gmail.com

Albuhari

biologis. Unsur rohaniah dalam perkawinan merupakan penjelmaan dari hasrat
manusia untuk hidup berpasang-pasangan dengan rasa kasih sayang.

Adapun dalam bahasa Indonesia pernikahan atau nikah artinya adalah
terkumpul dan menyatu. Menurut istilah lain juga dapat berarti ljab Qobul (akad
nikah) yang mengharuskan perhubungan antara sepasang manusia yang
diucapkan oleh kata-kata yang ditujukan untuk melanjutkan kepernikahan, sesusai
peraturan yang diwajibkan oleh Islam. Kata zawaj digunakan di dalam Alqur’an
artinya adalah pasangan yang dalam penggunaannya pula juga dapat diartikan
sebagai pernikahan. Allah SWT menjadikan manusia itu untuk saling berpasangan,
menghalalkan pernikahan dan mengharamkan zina (Majana, 2017).

Pada hakekatnya pernikahan merupakan hal yang sangat penting bagi laki-
laki dan perempuan dalam lintas hidupnya atau daur hidup setiap individu. Melalui
pernikahan seseorang akan berubah status sosialnya yaitu dari status bujang akan
menjadi seorang suami dan menjadi imam di keluarganya dan gadis menjadi
seorang istri dan ibu rumah tangga dan juga akan bergaul di tengah masyarakat
sebagai keluarga baru.

Adat merupakan tata tertib dalam kehidupan yang mencakup disegala aspek
yang meliputi pola kebiasaan, perilaku, interaksi, pemaknaan terhadap sesuati, dan
berbagai pola yang merepresentasikan dimensi sosial (Uyun et al, 2021; Idi
Warsah, 2020b; Idi Warsah, Masduki, et al., 2019). Bila ditinjau dari sudut pandang
kultur yang lebih luas, adat meliputi pola kultur luar dan kultur dalam. Kultur luar
adalah gambaran adat yang terlihat termasuk di dalamnya adalah peninggalan
sejarah, karya seni, dan bentuk ritual peribadatan (Ansari, 2020; Faishol, 2018;
Hidayah, 2018; Warsah, 2018). Ada yang lebih kompleks lagi, yang dikenal dengan
istilah kultur dalam. Kultur dalam ini meliputi hal-hal kultural yang tidak terlihat,
seperti cara berfikir, cara memposisikan sudut pandang dalam berinteraksi, hal-
hal terkait sikap keberagaman, cara memandang dan menyikapi unsur pendidikan
dalam kehidupan keluarga dan sosial, cara memposisikan peran dalam hubungan
kekeluargaan, dan sebagainya (Idi Warsah, 2017, 2020b, 2020a; Idi Warsah et al,,
2020, 2021; Idi Warsah, Cahyani, et al., 2019; Idi Warsah & Uyun, 2019). Dalam
sudut pandang Islam, apapun bentuk adat tidak dipermasalahkan selagi adat tidak
bertentangan dengan ajaran hukum Islam. Sebuah kebiasaan yang terus menerus
dilakukan dan dilanjutkan oleh anak cucu sebuah suku akan dianggap sebagai
sebuah aturan adat padahal tidak semua kebiasaan atau sesuatu yang teradat
merupakan sebuah hukum adat. Begitupun dengan suku Rejang, tidak serta merta
dengan adanya adat Rejang lalu dengan begitu sistem hukum adat Rejang itu
sendiri lahir.

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 193



Albuhari

Perkawinan dalam adat Rejang adalah merupakan bagian dari ritual
lingkaran hidup di dalam adat istiadat suku Bangsa Rejang di Bengkulu. Dalam
perkawinan adat Rejang ada suatu bentuk perkawinan adat Rejang di Rejang
Lebong yang dinamakan perkawinan beleket (kawin Jujur) dan perkawinan
semendoriang. Perkawinan jujur ini dari proses pernikahan, sebenarnya tidak jauh
berbeda dengan sistem perkawinan yang lain atau yang umum dikenal, namun
yang menjadi perbedaan adalah keluarga si bujang membayar uang jujur atau
istilahnya membayar leket kepada pihak si gadis. Karena besarnya jumlah uang
jujur itu, maka seolah-olah pihak orang tua si gadis menjual anaknya kepada pihak
si bujang, dan apabila seorang wanita melakukan kawin jujur, maka dia mengikuti
pihak si bujang dan tidak boleh kembali lagi ke rumah orang tuanya dan seluruh
kewenangan dalam rumah tangga tersebut sepenuhnya diatur oleh sang suami
sedangkan wanita mutlak tidak mempunyai kewenangan apapun itu. Sedangkan
perkawinan semendo ini tidak memberikan uang jujur, dan dilakukan dengan
kompromi antara keluarga pihak laki-laki dan pihak wanita secara demokratis, dan
juga pihak wanita pada pernikahan semendo mempunyai hak dan wewenang
dalam menyampaikan aspirasinya kepada suami. Baik itu dalam urusan
perkerjaan, penghasilan maupun urusan tempat tinggal (wawancara pada tanggal
06-04-2020 jam 09.30 Wib).

Pada dasarnya pernikahan atau perkawinan dalam adat Rejang tidak
menyelahi aturan pemerintah maupun aturan agama dan sangat menjunjung tinggi
wanita. [stilah tersebut hanya digunakan sebatas dalam ruang lingkup keluarga itu
saja. Pada satu sisi istilah bleket dan semendo ini memberikan dampak sosial bagi
wanita tersebut. Pada perkawinan beleket ini status wanita, apabila ditinjau dari
kesetaraan gender, maka bisa dibilang tidak disetarakan, karena wanita tidak
mempunyai hak dan kewenangan dalam menjalankan kehidupan berumah tangga.
Seperti dalam hal memberikan masukan atau mengumukakan pendapat.
Sedangkan perkawinan semendo wanita diperlakukan secara adil, demokratis,
serta hak dan kewajiban mereka terpenuhi.

Namun seiringnya perkembangan zaman dan kuatnya arus globalisasi,
istilah-istilah perkawinan semendo dan beleket kini sudah hilang dimakan waktu.
Bagaimana tinjauan Islam, kultur, dan kesetaraan gender tentang kedudukan
wanita dalam prosesi pernikahan pada budaya Rejang?

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif (Ary et al., 2010; Creswell,
2007) dan juga penelitian ini menempatkan studi kasus tentang upacara
pernikahan suku Rejang. Penelitian ini akan dilakukan dengan penelitian pustaka

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 194



Albuhari

(berbagai bahan dari buku-buku atau penelitian yang sejenis), dan dikuatkan atau
didukung oleh penelitian lapangan (Field research) yang dilakukan oleh peneliti
dengan informan terkait, sehingga akan mendapatkan data yang akurat. Penelitian
ini memilih lokasi di Desa Karang Anyar Kabupaten Rejang Lebong, Provinsi
Bengkulu, karena lokasi ini mudah dijangkau oleh peneliti. Sumber data atau
informan dalam penelitian ini adalah Ketua BMA Desa Karang Anyar, warga
Karang Anyar, dan informan. Data dalam penelitian ini dikumpulakan
menggunakan teknik observasi, wawancara, dan dokumentasi.

Setelah data-data ini dikumpulkan selanjutnya dianalisis dengan
menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif. Dalam hal ini analisis data
menggunakan model interaktif sebagaimana yang disarankan oleh Miles et al.
(2014) yang komponen-komponennya meliputi pengumpulan data, pemadatan
data atau reduksi data, penyajian data, dan verifikasi serta penarikan kesimpulan.
Sebagaimana dijelaskan sebelumnya, pengumpulan data dilakukan menggunakan
observasi, wawancara dan dokumentasi. Terkait dengan pemadatan atau reduksi
data, ini merupakan proses menyeleksi, merangkum, memilih hal-hal yang pokok,
memfokuskan pada hal-hal yang penting untuk dicari tema dan polanya. Dengan
demikian data yang telah direduksi akan memberikan gambaran yang lebih jelas
dan mempermudah peneliti untuk melakukan pengumpulan data selanjutnya, dan
mencarinya bila diperlukan.

Selanjutnya, penyajian data merupakan kegiatan menyajikan hasil reduksi
data secara naratif sehingga memungkinkan adanya penarikan kesimpulan dan
keputusan pengambilan tindakan. Terkait dengan penarikan kesimpulan atau
verifikasi, proses ini dilakukan berdasarkan data yang telah disajikan, dan
merupakan kegiatan pengungkapan akhir dari hasil penelitian.

C. Hasil dan Pembahasan
1. Hasil

Beleket adalah salah satu bentuk perkawinan dalam Hukum Adat Rejang,
yang mana ini merupakan lepasnya haknya atas seorang anak perempuan dari
sistem keluarga asal dan masuk ke dalam keluarga laki-laki atau suami, disamping
memang wajib tinggal sampai meningal dikeluarga suaminya, sementara sang
suami wajib memberikan leket dalam bentuk uang dan barang kepada keluarga
perempuan. Akan tetapi berdasarkan pemufakatan bersama mereka dapat
bertempat tinggal jauh dari desanya dengan tidak mengurangi asas kawin jujur
(beleket) yaitu anak-anak mereka yang kawin jujur tetap masuk suku ayah
(Hadikusumo, 2013, hal. 73).

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 195



Albuhari

Kawin Jujur merupakan bentuk perkawinan eksogami (Jawad & Elmali-
Karakaya, 2020; Robitaille, 2020) yang dilakukan dengan pembayaran (jujur) dari
pihak pria kepada pihak wanita. Kawin Jujur merupakan bentuk perkawinan yang
menjamin garis keturunan patrilinel (garis bapak) (Ismailbekova, 2014; Li et al,,
2020) (Li et al.,, 2020). Dengan dibayarkannya sejumlah uang maka pihak wanita
dan anak-anaknya nanti melepaskan hak dan kedudukannya dipihak kerabatnya
sendiri dan dimasukkan ke dalam kerabat dari pihak suami. Kawin Jujur juga
mengharuskan pihak perempuan mempunyai kewajiban untuk tinggal ditempat
suami, setidak-tidaknya tinggal dikeluarga suaminya. Karena besarnya jumlah
uang jujur itu, maka seolah-olah pihak orang tua si gadis menjual anaknya kepada
pihak si bujang, dan apabila seorang wanita melakukan kawin jujur, maka dia
mengikuti pihak si bujang dan tidak boleh kembali lagi ke rumah orang tuanya dan
seluruh kewenangan dalam rumah tangga tersebut sepenuhnya diatur oleh sang
suami sedangkan wanita mutlak tidak mempunyai kewenangan apapun itu.

Kawin Semendo adalah bentuk perkawinan tanpa jujur (pembayaran) dari
pihak pria kepada pihak wanita. Setelah perkawinan, suami harus menetap di
keluarga pihak isteri dan berkewajiban untuk meneruskan keturunan dari pihak
isteri serta melepaskan hak dan kedudukannya di pihak kerabatnya sendiri. Kawin
Semendo merupakan bentuk perkawinan yang menjamin garis keturunan
matrilinel (garis ibu) (McGilvray, 2014). Perkawinan semendo tidak memandang
wanita sebelah mata setelah proses pernikahan, wanita diperlakukan sesuai
dengan aturan norma masyarakat yang berlaku. Wanita diberikan hak dan
kewajibannya, tidak dikekang dengan aturan yang dibuatkan oleh sang suami.

Peneliti melengkapi pengumpulan informasi dengan melakukan wawancara
tentang kedudukan wanita dalam prosesi pernikahan kepada Bapak Boerhan
selaku ketua Adat, beliau menyatakan sebagai berikut:

“Dalam adat pernikahan atau perkawinan Rejang di Kabupaten Rejang
Lebong terdapat 2 istilah pernikahan atau perkawinan, yaitu pernikahan
bleket dan pernikahan semendo. Pernikahan atau perkawaninan bleket
adalah pernikahan yang mana pihak mempelai laki-laki yang istilahnya
membayar uang kepada pihak mempelai perempuan, besaran uang yang
diberikan tergantung kesepakatan antara pihak mempelai laki-laki dan pihak
mempelai perempuan. Sedangkan pernikahan atau perkawinan semendo atau
semendoriang adalah kebalikan dari pernikahan bleket yang mana pihak
lelaki tidak membayar uang kepada pihak mempelai perempuan. Pernikahan
semendo wanita di pandang sama rata atau tidak di diskriminasikan, wanita

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 196



Albuhari

diperlakukan sesuai dengan kodrat dan fitrahnya” (Wawancara pada tanggal
07-04-2020, pukul 09.00).

Senada juga disampaikan oleh Bapak Ansori, salah satau tokoh masyarakat,
yang menyatakan hal berikut:

“Di dalam kehidupan masyarakat kita ini ada istilah yang tidak lazim dalam
pernikahan atau perkawinan yaitu pernikahan atau perkawinan
semendoriang dan bleket. Istilah tersebut sudah ada sejak dahulu dan turun
menurun hingga sampai saat ini. Pada perkawinan bleket ini pihak mempelai
pria memberikan uang jujur/leket kepada pihak si gadis dan dalam kawin
jujur ini uang jujurnya besar dan banyak lagi tambahan-tambahan yang
lainnya selain uang. Uang jujur ini jumlahnya besar tergantung permintaan
dari calon mempelai istrinya dan tentunya uang jujur ini tidak bisa
dihutangkan harus cash atau lunas. Uang jujur diberikan oleh pihak calon
mempelai laki-laki kepada keluarga si gadis tetapi konsekuensi yang didapat
adalah bahwa gadis atau pihak perempuan tersebut ketika sudah menikah
wajib tinggal dengan suaminya dan tidak boleh lagi kembali kepada
keluarganya. Ini menjadi bahan perdebatan karena harga diri seorang wanita
seperti dibeli oleh laki-laki. Jika keduanya sudah menikah dan seketika
suaminya meninggal maka istrinya tersebut harus menikah lagi dengan
kakak atau adik suaminya, tradisi ini disebut sebagai gitie tikea (ganti tikar).
Sedangkan, perkawinan semendoriang adalah perkawinan yang mana pihak
mempelai wanita tidak meminta uang kepada pihak mempelai laki-laki. Dan
masing-masing diperlakukan setara satu sama lainnya. Akan tetapi pada
perkawinan semendo ini pihak laki-laki harus menetap di tempat pihak
mempelai perempuan” (Wawancara pada tanggal 07-04-2020, pukul 08.00).

Selanjutnya juga disampaikan oleh Bapak Ujang Zurlian selaku pemuka Adat
yang menyatakan hal berikut:

“Pada daerah kita ini masih memegang teguh adat, apalagi adat Rejang
banyak sekali yang terikat dengan adat. Apalagi hal yang berkaitan dengan
pernikahan atau perkawinan. Di dalam adat Rejang perkawinan atau
pernikahan adalah suatu hal yang sakral dan suci. Apabila adat tidak
digunakan atau diterapkan dalam suatu acara maka masyarakat akan
mengecap kita sebagai seorang ayang anti adat istiadat atau kacang lupa
kulit. Oleh karena itu di setiap acara harus di atur oleh adat yang berlaku. Ada

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 197



Albuhari

istilah yaitu perkawinan bleket dan perkawinan semendo. Pada
Perkwaninan bleket Seorang istri boleh meminta uang jujur yang sebesar-
besarnya kepada suaminya dan suaminya harus menurutinya tetapi istri
harus menerima konsekuensi yang akan didapatnya. Jika semua syarat sudah
terpenuhi dan keduanya sudah menikah serta mempunyai anak maka anak
tersebut hanya mendapatkan hak waris suami. Oleh karena itu jika suaminya
meninggal, seorang istri wajib menikah dengan kakak atau adik dari
suaminya karena untuk menjaga keutuhan harta suaminya untuk anaknya
kelak dan anak yang merupakan hasil dari kawin jujur akan masuk ke suku
ayah. Kawin jujur ini sudah ada sejak lama. Pada saat Indonesia dikuasai
Belanda khusunya di Bengkulu ini, pemerintah Hindia Belanda melarang
adanya kawin jujur dengan alasan martabat dan harga diri perempuan
seperti dibeli. Akan tetapi, masyarakat suku Rejang tetap melaksanakannya
karena itu merupakan identitas suku Rejang yang memang harus
dipertahankan. Oleh karena itu, masyarakat suku Rejang tetap melestarikan
adat ini meskipun penuh dengan tekanan. Sedangkan perkawinan semendo
pihak mempelai laki-laki tidak memberikan uang jujur kepada pihak
mempelai wanita. Perkawinan semendo menjamin garis keturunan dari ibu.
Pernikahan khas suku Rejang ini sejalan dengan Islam karena dalam
perkawinan haruslah sekufu dan sesuai dengan kesepakatan yang dibuat
oleh masing-masing pihak” (Wawancara pada tanggal 0704-2020, pukul
09.30).

Selanjutnya disampaikan oleh Bapak Mukhlis selaku tokoh masyarakat
menyatakan hal berikut:

“Pernikahan pada adat Rejang memiliki dua istilah yang sangat populer di
kalangan masyarakat kita ini pak, yaitu perkawinan bleket dan semendo.
Perkawinan bleket ini Pihak laki-laki memiliki wewenang penuh dalam
mengatur urusan rumah tangganya tanpa ada turut campur dari keluarga
pihak perempuan setelah disahkan pernikahan. Biasanya, adat pernikahan ini
berlaku jika pihak laki-laki selaku suami telah memenuhi segala kesepakatan
sesuai dengan syarat yang telah ditentukan oleh keluarga pihak mempelai
perempuan supaya dapat memperistri si perempuan. Sedangkan semendo
adalah Pihak laki-laki selaku suami hidup di keluarga pihak perempuan
selaku istri setelah pernikahan disahkan. Pihak laki-laki tersebut
berkewajiban menafkahi istri dan menuruti perintah dari keluarga

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 198



Albuhari

perempuan dalam menjalani kehidupan selama dalam ikatan pernikahan”
(Wawancara pada tanggal 07-04-2020, pukul 10.00).

Hal senada juga disampaikan oleh Bapak Ferry selaku pemuka adat setempat
yang menyatakan hal berikut:

“Apa yang saya sampaikan tidak jauh berbeda dari apa yang telah
disampaikan oleh bapak-bapak sebelumnya. Jadi pada dasarnya kita sebagai
masyarakat Rejang sangat menjunjung tinggi yang namanya adat-istiadat.
Dalam hal perkawinan juga diatur oleh adat yang telah lama terikat. Adat
tersebut tidak dapat kita kucilkan dari kehidupan kita bermasyarakat.
Didalam adat perkawinan kita ini ada dua jenis istilah yang sudah tidak
lazim, yang pertama perkawinan semendo dan bleket. Perkawinan semendo
itu sendiri bisa disebutkan juga kawin sama suka satu sama lain, pihak
perempuan tidak menuntut kepada pihak laki-laki sepeser uang pun untuk
diberikan kepadanya. Sedangkan perkawinan bleket yaitu kebalikan dari
perkawinan semendo ini, yang mana pihak laki-laki memberikan uang
kepada pihak perempuan sebesar yang telah ditentukan. Dengan
dibayarkannya sejumlah uang maka pihak wanita dan anak-anaknya nanti
melepaskan hak dan kedudukannya di pihak kerabatnya sendiri dan
dimasukkan kedalam kerabat dari pihak suami. Kawin Jujur juga
mengharuskan pihak perempuan mempunyai kewajiban untuk tinggal
ditempat suami, setidaktidaknya tinggal dikeluarga suaminya” (Wawancara
pada tanggal 0704-2020, pukul 10.15).

Jadi pada dasarnya pernikahan atau perkawinan bleket dan semendo
mempunyai karakteristik yang berbeda jauh. Perkawinan bleket merupakan
sebuah bentuk penindasan terhadap kaum wanita dalam aspek peran. Dengan
kawin bleket, si perempuan dilepaskan dari golongan sanak saudaranya dan
dimasukkan bersama-sama anak-anaknya ke golongan sanak saudara dari si
suami, dengan ketentuan wajib si perempuan tinggal di tempat suaminya. Jika
suami meninggal dunia, perempuan bleket tetap tinggal di rumah suami untuk
mengurus rumah tangga dan harta peninggalan suaminya. Seterusnya jika kedua
mertuanya meninggal maka perempuan bleket mewarisi bersama-sama dengan
iparnya dalam menerima harto pusako. Namun perempuan bleket harus
melepaskan hak warisnya dikeluarga asalnya. Hak kewarisan tersebut dapat
dipulihkan kembali dengan cara menegak Jurai (Shesa, 2016). Para kaum wanita
tidak mempunyai daya untuk menyampaikan kehendaknya. Pada satu sisi

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 199



Albuhari

pernikahan atau perkawinan bleket ini dipandang suatu yang kurang baik dalam
adat rejang. Beda halnya dengan perkawinan semendo, di mana wanita
diperlakukan secara adil oleh sang suami. Para kaum wanita mempunyai hak dan
kewajiban dalam berumah tangga. Perkawinan bleket maupun semendo telah
sesuai dengan perkawinan dalam Islam dan tidak bertentangan dengan syariah
yang berlaku. Cuma pada status sosialnya saja yang berbeda, perkawinan semendo
untuk status sosialnya lebih tinggi dari perkawinan bleket.

2. Pembahasan

Pernikahan atau perkawinan menurut Undang- Undang Perkawinan No 1
Tahun 1974 adalah ikatan lahir bathin antara seorang pria dengan seorang wanita
sebagai suami isteri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) yang
bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang MahaEsa (UURI, 1974).

Perkawinan di suku Rejang pada asalnya ialah eksogami (Robitaille, 2020),
yaitu perkawinan di luar petulai yaitu kesatuan kekeluargaan yang timbul dari
sistem unilateral (dari unsur satu pihak saja), dengan sistem garis keturunannya
patrilineal (menurut garis keturunan bapak) (Ismailbekova, 2014; Li et al., 2020).
Perkawinan eksogami ini pada asalnya di Suku Rejang berbentuk Kawin Jujur atau
bleket dan kemudian muncul pula bentuk Kawin Semendo atau semendoriang
disebabkan oleh pengaruh adat Minangkabau, sehingga dalam Hukum Adat Rejang
terdapat dua macam bentuk perkawinan.

Suku Rejang menyebut lembaga Kawin Semendo yang diadatkan itu dengan
istilah Kawin Semendo Ambil Anak. Sementara itu kawin semendo dalam
perkembangan selanjutnya mempunyai macam-macam bentuk lagi dengan
bermacam-macam akibat hukumnya pula, yaitu ada kawin semendo yang
menentukan, bahwa semua anak masuk petulai mak (ibu) dan ada pula yang
menentukan, bahwa sebagian dari anak masuk petulai bak (ayah), tetapi tidak ada
kawin semendo yang menentukan, yang tidak mempengaruhi sistem keturunan,
yaitu yang dikenal dalam lembaga Kawin Semendo Rajo-Rajo, yang menentukan,
bahwa anak semuanya masuk petulai mak dan serentak masuk ke petulai bak
dalam arti clan patrilinealsemua, karena di Suku Rejang tidak dikenal clan yang
matrilineal. Dengan demikian, akibat kawin semendo rajo-rajo bukan
dubbelunillateral, tetapi tetap unilateral dalam pengertian patrilineal.

Bentuk asli perkawinan di Suku Rejang yaitu yang terkenal dengan kawin
jujur, maka sistem perkawinan bukan saja eksogami tetapi menjamin garis
keturunan yang patrilineal. Dengan kawin jujur si perempuan beleket (jujur)
dilepaskan dari golongan sanak saudaranya dan dimasukkan bersama-sama anak-
anaknya ke golongan sanak saudara dari si suami, di samping kenyataan ini si

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 200



Albuhari

perempuan beleket wajib pula bertempat tinggal di tempat suaminya, setidak-
tidaknya di tempat keluarga suaminya.

Tetapi, dalam perkembangan Hukum Adat Rejang pada akhir-akhir ini
disebabkan oleh hubungan lalulintas yang maju dengan pesat dan banyak pula
orang-orang suku Rejang keluar dari dusunnya, maka atas permufakatan bersama
mereka dapat bertempat tinggal di luar dusun si suami, sehingga dapat berdiam di
dusun si istri atau bersama-sama di rumah orang tua si suami dengan tidak
mengurangi asas kawin jujur, yaitu anak-anak mereka yang kawin jujur tetap
masuk suku ayah.

Pernikahan dalam keyakianan masyarakat suku Rejang adalah sebuah akad
yang mempertemukan kedua pasang manusia untuk menjadi sebuah keluarga
dalam upacara yang sakral dan agung. Pemahaman masyarakat Suku Rejang akan
makna sebuah pernikahan tersebut adalah sesuai dengan makna dan arti
pernikahan atau perkawinan menurut Undang- Undang Perkawinan No 1 Tahun
1974, yaitu ikatan lahir bathin antara seorang pria dengan seorang wanita sebagai
suami isteri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan
kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa. Pemahaman masyarakat tersebut
juga sudah sesuai dengan definisi nikah dalam Kompilasi Hukum Islam yang
merupakan akad yang sangat kuat atau mitsagan ghalidzan untuk mentaati
perintah Allah dan melaksanakannya merupakan ibadah.

Perkawinan dalam agama Islam disebut “nikah” ialah suatu akad atau
perjanjian untuk mengikatkan diri antara seorang pria dan wanita guna
menghalalkan hubungan kelamin antara kedua belah pihak, dengan dasar sukarela
dan keridhoan kedua belah pihak untuk mewujudkan suatu kebahagian hidup
berkeluarga yang diliputi rasa kasih sayang dan ketentraman dengan cara cara
yang di ridhoi Allah SWT.

Manusia melakukan perkawinan untuk mewujudkan ketenangan hidup,
menimbulkan rasa kasih sayang antara suami isteri dan anak-anaknya dalam
rangka membentuk keluarga yang bahagia dan kekal. Tetapi tujuan tersebut
kadang-kadang terhalang oleh keadaan-keadaan yang tidak dibayangkan
sebelumnya, misalnya setelah perkawinan berlangsung lama kemudian baru
diketahui bahwa di antara mereka terdapat hubungan saudara sepersusuan. Sejak
diketahuinya hal tersebut maka hubungan mereka menjadi batal. Demikian pula
apabila suami isteri semula non muslim, tiba-tiba suami masuk Islam dan isteri
menolak masuk Islam, maka perkawinan mereka dibatalkan sebab laki-laki
muslim hanya diizinkan kawin dengan perempuan non muslim apabila termasuk
ahli kitab (Basyir, 2011, hal. 86).

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 201



Albuhari

Masyarakat Rejang merupakan salah satu suku di Bengkulu, menurut
Redfield terjadi adaptasi antara Islam sebagai tradisi besar dengan adat sebagai
tradisi kecil (Lukito, 2008). Karena Islam telah menjadi ideologi dalam beragam
tatanan kehidupan suku Rejang. Suku Rejang memiliki sejumlah keunikan dalam
mengapresiasi Islam sebagai tradisi besar. Rejang Lebong dominan dengan
kekuatan adat yang terbentuk dari perpaduan antara unsur-unsur masa lalu suku
Rejang, bila dibandingkan dengan daerah-daerah lainnya di Bengkulu seperti
Kepahyang, Manna, Kaur, Arga Makmur dan Seluma. Daerah-daerah ini tidak
memiliki mentalitas sekomplek suku Rejang.

Perkawinan merupakan bagian dari ritual lingkaran hidup di dalam adat
istiadat Suku Bangsa Rejang di Bengkulu. Suku Bangsa Rejang pada dasarnya
hanya mengenal bentuk Kawin Jujur. Akan tetapi dalam perkembangan kemudian,
muncul pula bentuk Kawin Semendo yang disebabkan karena pengaruh adat
Minangkabau dan Islam. Secara langsung maupun tidak langsung, masuknya
pengaruh Minangkabau memberikan warna tersendiri bagi kebudayaan Suku
Bangsa Rejang, khususnya dalam adat istiadat perkawinan. Bentuk kawin jujur
mulai digantikan dengan bentuk kawin semendo yang merupakan tradisi
perkawinan dari Minangkabau. Sedangkan tradisi di ranah Minangkabau, erat
kaitannya dengan nuansa Islam. Sehingga secara langsung maupun tidak langsung,
bentuk perkawinan Kawin Semendo yang dipraktekkan dalam kebudayaan Suku
Bangsa Rejang juga mendapatkan pengaruh dari Islam.

Wacana kebudayaan yang saling mempengaruhi dalam ranah Melayu,
merupakan proses alamiah. Setidaknya terdapat dua kekuatan besar yang
memasuki Bengkulu dengan membawa serta pengaruh Islam masuk ke Bengkulu
sekitar abad ke-16, yaitu Kesultanan Banten dan Kesultanan Aceh Darussalam.
Budaya Islam yang masuk ke Bengkulu kemudian secara alamiah mulai
mempengaruhi kebudayaan asli Bengkulu. Salah satunya adalah adat istiadat
perkawinaan Suku Bangsa Rejang. Pengaruh Islam inilah yang pada gilirannya
sanggup menggeser pengaruh animisme, Hindu, dan Budha yang lebih dulu ada di
Bengkulu. Seperti disampaikan oleh Tengku Luckman Sinar, untuk pengaruh Islam
dalam kebudayaan Melayu, “Adat-istiadat/budaya yang diterimanya dari zaman
animism, Hinduisme, Budhisme sedikit demi sedikit disesuaikan dengan hal-hal
yang tidak dilarang oleh Islam, sehingga budaya Melayu itu menjadi sebahagian
dari Peradaban, Civilization, Tamaddun Islam (Sinar, 2002, hal. 1).

Upaya untuk mengganti bentuk kawin Jujur juga semakin menguat ketika
Belanda berkuasa di Bengkulu pasca penandatanganan Traktat London pada 1824.
Pada 1862, Pemerintah Hindia Belanda mengeluarkan suatu keputusan yang berisi
larangan untuk melakukan praktek Kawin Jujur di seluruh tanah jajahan di Hindia

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 202



Albuhari

Belanda. Larangan tersebut bertanggal 23 Desember 1862 no. 7 dan diumumkan
dalam Bijblad no. 1328. Aturan tersebut secara langsung memberikan perintah
kepada para residen yang berkuasa di daerahnya masing-masing untuk
memberlakukan larangan Kawin Jujur, termasuk di Bengkulu, pertemuan antara
Kontrolir Belanda, Swaab dengan Kepala Marga dan Pasar (kampung) di Lais,
akhirnya digelar untuk membuat keputusan tentang penerapan aturan baru
tersebut. Akhirnya, berdasarkan pertemuan yang digelar pada 10 April 1911,
ditetapkan aturan baru tentang adat perkawinan di Bengkulu. Di dalam aturan
baru tersebut, bentuk Kawin Jujur dihapuskan dan diganti dengan Kawin Semendo
Rajo-Rajo atau Semendo Beradat (di wilayah pasar dan marga) dan Kawin
Semendo Tidak Beradat (hanya boleh dilakukan di wilayah marga). Secara resmi,
peraturan tersebut disetujui oleh residen di Bengkulu dalam sebuah surat
keputusan tertanggal 18 Oktober 1911.

Di dalam peraturan yang baru ini di dalam pasal mengenai adat kawin tidak
dijumpai lagi kawin jujur, di dalam ayat 7a tercantum : di Pasar hanya satu macam
adat-kawin yang dipakai, namanya semendo rajo-rajo atau semendo beradat, di
dalam ayat 7b tercantum dalam Marga: 1. Kawin Semendo rajo-rajo dan 2. Kawin
Semendo tidak beradat.

Peraturan baru ini disetujui oleh Residen Belanda di Bengkulu dalam
keputusannya bertanggal 18 Oktober 1991 No. 412. Tidak terdapatnya bentuk
kawin jujur lagi di Suku Rejang bagian pesisir ini, dapat dipahami bukan saja dari
peristiwa larangan kawin jujur dari pemerintahan jajahan Belanda bertanggal
Bogor, 23 Desember 1862, tetapi juga dari kenyataan sejarah orang Suku Rejang di
pesisir ini yang sudah jauh lebih dahulu dipengaruhi oleh adat Melayu dan oleh
ajaran agama Islam, karena hubungan mereka dengan orang-orang Melayu yang
banyak berada di pesisir. Dengan demikian, perkawinan eksogami sudah mulai
kendur.

Bentuk kawin semendo timbul disebabkan oleh pengaruh adat Minangkabau
yang susunan masyarakatnya adalah khas matrilineal, yaitu menurut garis
keturunan ibu dan merupakan juga satu perkawinan eksogami, sedang di Suku
Rejang susunan masyarakatnya patrilineal, yaitu menurut garis keturunan ayah.
Walaupun berlainan susunan masyarakat Suku Rejang, tetapi kawin semendo
masih dapat diterima pada permulaannya, yaitu hanya dalam keadaan darurat,
umpamanya jika seorang keluarga mempunyai satu-satunya anak perempuan pula.
Jika si anak tunggal perempuan ini dilepaskan kawin jujur, maka punahlah jurai.
Oleh karena itu dipakailah lembaga kawin semendo sebagai jalan keluar dan
mereka namakan kawin yang demikian : kawin semendo tambik anak. Dengan
sesuatu pengecualian, maka susunan sanak saudara tetap bersifat hukum bapak.

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 203



Albuhari

Dalam perkembangan lembaga kawin semendo di Suku Rejang terdapat
beberapa macam yakni: a) Kawin semendo tambik anak. b) Kawin semendo rajo-
rajo. C) Kawin semendo tambik anak di pecah lagi dalam Kawin semendo tambik
anak -tidak beradat atau terkenal juga dengan sebutan kawin semendo
menangkap burung terbang atau kawin semendo bapak ayam. D) Kawin semendo
tambik anak - beradat. Kawin semendo tambik anak - tidak beradat, artinya si laki
tinggal di rumah perempuan selama-lamanya dan pembelanjaan upacara
perkawinan ditanggung seluruhnya oleh pihak perempuan. Jadi nyata sekali,
bahwa perkawinan ini adalah satu bentuk perkawinan antara orang yang tidak
sederajat yaitu derajat si suami nampak lebih rendah dari pada derajat si istri.
Bentuk kawin semendo tambik anak si suami tidak dilepaskan dari golongan sanak
saudaranya, walaupun ia telah masuk keluarga istrinya, sehingga dengan
kedudukan yang demikian ia dapat mendapat pusaka, baik dari pihak ayahnya
sendiri maupun dari pihak ayah istrinya.

Perubahan bentuk perkawinan ini menurut adat harus dilakukan di hadapan
Tuai Kuteuidan atas permufakatan antara suami istri bila perlu tanpa meminta
persetujuan keluarga mereka masing-masing. Sebaiknya, tentulah dengan
persetujuan keluarga mereka masing-masing, karena perubahan itu membawa
perubahan pula kepada kedudukan hukum suami istri dan anak-anaknya.

Perkembangan seperti halnya adat melayu tidak kita dapati dikalangan suku
bangsa Rejang yang berdiam di Pegunungan seperti di wilayah Rejang (Rejang
Lebong) dan wilayah Lebong. Dari bab sejarah kita ketahui, bahwa wilayah ini baru
dibuka oleh orang luar sekitar akhir abad ke sembilan belas, demikian juga
masuknya agama Islam ke daerah pedalamam ini. Akibatnya, pengaruh adat
melayu dan kebudayaan Islam belum begitu mendalam dan ini ternyata dari
prakteknya masih berlakunya kawin jujur di daerah Rejang dan Lebong itu,
walaupun pada waktu itu telah ada dan telah berlaku praturan larangan kawin
jujur dari pemerintah.

Larangan melakukan kawin jujur tersebut hanya berlaku pada masa
keresidenan hindia belanda saja, setelah kepemerintahan hindia belanda berakhir
praktek kawin jujur masih dilakukan oleh masyarakat Rejang. Hal tersebut karena
para pemikir barat pada saat itu salah persepsi dalam memaknai kawin jujur,
mereka beranggapan bahwa kawin jujur tersebut sebagai penindasan bagi kaum
wanita, namun dalam arti yang sebenarnya kawin jujur adalah perkawinan yang
sangat baik. Walaupun kawin jujur di larang, tetapi dalam prakteknya masih
berlaku juga walaupun secara rahasia. Rejang Lebong memiliki karakteristik dan
keunikan sendiri dengan bahasa dan tulisan aksara sendiri, tulisan aksara kaganga
itu sendiri di kenal oleh masyarakat atau suku Rejang hingga saat ini.

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 204



Albuhari

Terdapat beberapa teori tentang asal usul suku Rejang. Menurut Mc Gin 13
bahwa suku Rejang berasal dari Kalimantan Utara dalam laporan penelitiannya
tentang Asal bahasa Rejang, yang menjelaskan bahwa bahasa Rejang dari
Astronesian. Menurutnya ada tiga hipotesa tentang asal usul bahasa Rejang
Pertama; Bahasa Rejang adalah anggota kelompok besar Austronesia dan turun
dari bahasa induk purba yang bernama Austronesia Purba Kedua; Dialek Rejang
adalah anggota subkelompok kecil Sumatera yang turun dari bahasa induk purba
yang dinamai bahasa Rejang Purba. Ketiga; Bahasa Rejang (purba) adalah anggota
sub kelompok bidayuh dan turun dari bahasa induk yang dinamai Rejang Bukar
Sandong Bidayuh Purba. Demikian juga dalam karakteritik keagamaan tertentu
nampak sekali masih menyisakan budaya-budaya lokal yang bersumber dari
budaya Rejang. Islam bagi suku Rejang telah mendasari adat istiadat masyarakat,
yang dikembangkan di atas syari’at Islam. Hal ini terungkap dalam konstalasi adat
Rejang yaitu Adat Bersendi Syara’ Syara’ Bersendi Kitabullah (Yaspan, 1964).

D. Simpulan

Dalam budaya perkawinan Rejang terdapat dua istilah yang digunakan dalam
pernikahan atau perkawinan. Istilah yan pertama disebut dengan istilah bleket
atau beleket dan yang kedua adalah semendo atau semendoriang. Kedua istilah
tersebut memilik corak khas yang bertolak belakang antara satu dengan yang
lainnya. Perkawinan beleket dan semendo pada adat Rejang tidak melenceng dari
ajaran agama Islam, hanya saja dalam status sosialnya terdapat kesenjangan. Corak
khas dari perkawinan beleket yaitu dimana pihak laki-laki mempunyai hak penuh
memilik terhadap si istri, kewenangan apapun itu ada ditangan sang suami.
Dengan kawin bleket, si perempuan dilepaskan dari golongan sanak saudaranya
dan dimasukkan bersama-sama anak-anaknya ke golongan sanak saudara dari si
suami, dengan ketentuan wajib si perempuan tinggal di tempat suaminya. Jika
suami meninggal dunia, perempuan bleket tetap tinggal di rumah suami untuk
mengurus rumah tangga dan harta peninggalan suaminya. Seterusnya jika kedua
mertuanya meninggal maka perempuan bleket mewarisi bersama-sama dengan
iparnya dalam menerima harto pusako. Namun perempuan bleket harus
melepaskan hak warisnya dikeluarga asalnya. Hak kewarisan tersebut dapat
dipulihkan kembali dengan cara menegak Jurai. Sedangkan corak khas dari
semendo yaitu suami dan istri sama-sama mempunyai hak dan kewajiban dalam
menjalankan kehidupan berumah tangga. Suami tidak bisa otoriter dalam hal
apapun. Pada dasarnya suku Rejang sendiri menjungjung tinggi wanita. Seiringnya
perubahan waktu ke waktu budaya pernikahan beleket dan semendo hilang

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 205



Albuhari

dimakan waktu. Untuk saat ini secara garis besar sudah susah ditemukan
perkawinan belekt ataupun semendo.

Daftar Rujukan

Ansari. (2020). Implementasi Nilai-Nilai Pendidikan Multikultural Sebagai Konsep
Pembangunan Karakter dalam Keluarga di Era Revolusi Industri 4.0. Ar-
Risalah, 18(2), 1-15.

Ary, D., Jacobs, L. C. Sorensen, C. K, Walker, D. A, & Razavieh, A. (2010).
Introduction to research in education. In Measurement (8th ed., Vol. 4, Issue
43). Wadsworth, Cengage Learning.
https://doi.org/10.1017/CB09781107415324.004

Basyir, A. A. (2011). Hukum Perkawinan Islam. UII Pres.

Creswell, ]. W. (2007). Qualitative inquiry & research design: Choosing among five
approaches (2nd ed.). SAGE publications, Inc.

Faishol, M. (2018). Model Pembinaan Moralitas Masyarakat Berbasis Ekonomi
Kerakyatan Dan Kearifan Lokal (Studi Kasus Di Pesantren Rakyat Al-Amien
Sumberpucung Kabupaten Malang). Ar-Risalah, 16(2), 45-51.

Hadikusumo, H. (2013). Pengantar liImu Hukum Adat Indonesia. Mandar Maju.

Hidayah, N. (2018). Negosiasi Identitas Kultural Melalui Bahasa. Ar-Risalah, 16(1),
1-23.

Ismailbekova, A. (2014). Migration and patrilineal descent: the role of women in
Kyrgyzstan. Central Asian Survey, 33(3).

Jawad, H., & Elmali-Karakaya, A. (2020). Interfaith Marriages in Islam from a
Woman's Perspective: Turkish Women’s Interfaith Marriage Practices in the
United Kingdom. Journal of Muslim Minority Affairs, 40(1).

Li, C.-H., Kolk, M., Yang, W.-S.,, & Chuang, Y.-C. (2020). Uxorilocal marriage as a
strategy for heirship in a patrilineal society: evidence from household
registers in early 20th-century Taiwan. The History of the Family, 25(1).

Lukito, R. (2008). Tradisi Hukum Indonesia. Teras.

Majana, S. (2017). Perkawinan Beleket Menurut Adat Rejang di Rejang Lebong
Ditinjau Dari Hukum Islam. IAIN Bengkulu.

McGilvray, D. B. (2014). A matrilineal Sufi shaykh in Sri Lanka. South Asian History
and Culture, 5(2).

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, |J. (2014). Qualitative data analysis: A
methods sourcebook. SAGE Publications, Inc.

Osei-Tutu, A., Dzokoto, V. A., Oti-Boadi, M., Belgrave, F. Z., & Appiah-Danquah, R.
(2019). Explorations of Forgiveness in Ghanaian Marriages. Psychological
Studies, 64(1), 70-82. https://doi.org/10.1007 /s12646-018-0471-9

Robitaille, M.-C. (2020). Conspicuous Daughters: Exogamy, Marriage Expenditures,
and Son Preference in India. The Journal of Development Studies, 56(3).

Shesa, L. (2016). Tinjauan Hukum Islam Terhadap Sistem Kewarisan Dalam
Perkawinan Bleket Suku Adat Rejang. IAIN Bengkulu.

Sinar, T. L. (2002). Basyarsyah, Kebudayaan Melayu. USU Press.

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 206



Albuhari

UURI. (1974). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1974, Bab I
Tentang Perkawinan, pasal 1.

Uyun, M., Daheri, M., Sutarto, Nashori, F.,, Warsah, I, & Morganna, R. (2021).
Parenting styles in dealing with children’s online gaming routines.
Elementary Education Online, 20(2), 44-53.
https://doi.org/10.17051/ilkonline.2021.02.08

Warsah, [. (2018). Muslim family education in the middle of multi-religious
communities: inter-religious attitudes and tolerance (A study in Suro Village,
Bali, Kepahiang-Bengkulu). Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 13(1), 1-24.

Warsah, Idi. (2017). Interkoneksi Pemikiran Al-Ghazali dan Sigmund Freud
Tentang Potensi Manusia. Kontekstualita: Jurnal Penelitian Sosial Dan
Keagamaan, 33(1), 54-77.

Warsah, Idi. (2020a). Islamic Psychological Analysis Regarding Rahmah Based
Education Portrait at IAIN Curup. Jurnal Psikologi Islami, 6(1), 29-41.

Warsah, Idi. (2020b). Religious Educators: A Psychological Study of Qur’anic
Verses regarding al-Rahmah. Al Quds, 4(2), 275-298.
https://doi.org/10.29240/alquds.v4i2.1762

Warsabh, Idi, Cahyani, D., & Pratiwi, R. (2019). Islamic Integration and Tolerance in
Community Behaviour; Multiculturalism Model In the Rejang Lebong District.
Khatulistiwa : Journal of Islamic Studies, 9(1), 15-29.
https://doi.org/10.24260/khatulistiwa.v9i1.1269

Warsabh, Idi, Imron, Siswanto, & Sendi, O. A. M. (2020). Strategi Implementatif KKNI
Pendidikan Islam di IAIN Curup dalam Pembelajaran. Jurnal Tarbiyatuna,
11(1),77-90.

Warsah, Idi, Masduki, Y., Daheri, M., & Morganna, R. (2019). Muslim minority in
Yogyakarta: Between social relationship and religious motivation. Qudus
International Journal of Islamic Studies, 7(2), 1-32.
https://doi.org/10.21043/qijis.v7i2.6873

Warsah, Idi, Morganna, R., Uyun, M., Hamengkubuwono, & Afandi, M. (2021). The
impact of collaborative learning on learners’ critical thinking skills.
International Journal of Instruction, 14(2), 443-460.

Warsah, Idi, & Uyun, M. (2019). Kepribadian Pendidik: Telaah Psikologi Islami.
Psikis : Jurnal Psikologi Islami, 5(1), 62-73.
https://doi.org/10.19109/psikis.v5i1.3157

Yaspan, M. A. (1964). Fokl Literature of South Sumatra: RejangKa-Ga-Nga Texts.
The Australian National University.

Ar-Risalah: Volume XIX Nomor 2, 2021 207



