Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media
Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam

Volume 23 Nomor 02 Tahun 2025
Print ISSN : 1693-0576
Online ISSN : 2540-7783

KESEHATAN MENTAL DALAM PEMIKIRAN AL-GHAZALI DAN CLAUDE MASON
STEELE

Muhammad Imdad?!, Muhammad Endy Fadlullah?
1Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
2Universitas Islam Ibrahimy Banyuwangi (UNIIB), Indonesia
e-mail: 1Ilmdadood35@gmail.com, 2Endy@iaiibrahimy.ac.id

Abstract

The issue of mental health is a hotly debated issue. Various events stemming from
mental disorders are increasingly urgent to be taken seriously. Claude Mason Steele,
an expert in social psychology, has a method to overcome threats that can disrupt
human mentality, namely self-affirmation. The way self-affirmation works is by
affirming to oneself positive values, even though they are not related to the threats
received. Meanwhile, al-Ghazali has an introspective self-blame method, investigating
the negative potential in oneself that is prone to causing mental disorders. This paper
uses a comparative method that is presented by describing the thoughts of the two
figures descriptively and then analysing and comparing them. The findings in this
paper are several things. First, the difference in perspective between Claude Steele and
al-Ghazali in reading mental health issues boils down to differences in their scientific
perspectives, namely psychology and Sufism. Second, the views of al-Ghazali and Steele
must be combined to produce a holistic reading of mental health issues and their
handling.

Keywords: Mental Health, Tasawuf, Psychology

Abstract

Persoalan kesehatan mental merupakan isu yang sedang ramai diperbincangkan.
Berbagai peristiwa yang berasal dari gangguan mental semakin mendesak untuk
disikapi secara serius. Claude Mason Steele, seorang pakar psikologi sosial, memiliki
metode untuk mengatasi ancaman yang dapat mengganggu mental manusia, yakni
self-affirmation (penegasan diri). Cara kerja self-affirmation adalah dengan
menegaskan kepada diri akan nilai-nilai positif, meski tidak berhubungan dengan
ancaman yang diterima. Sementara al-Ghazali memiliki metode self-blame yang
introspektif, menyelidiki potensi negatif dalam diri yang rentan menimbulkan
gangguan mental seseorang. Tulisan ini menggunakan metode komparatif yang
disajikan dengan memaparkan pemikiran kedua tokoh tersebut secara deskriptif
untuk kemudian dilakukan analisis dan perbandingan. Temuan dalam tulisan ini ada
beberapa hal. Pertama, perbedaan perspektif antara Claude Steele dan al-Ghazali
dama membaca persoalan kesehatan mental bermuara pada perbedaan perspektif

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam
Print ISSN : 1693-0576 ; Online ISSN : 2540-7783


mailto:Imdadood35@gmail.com
mailto:Endy@iaiibrahimy.ac.id

Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

keilmuan keduanya, yakni psikologi dan tasawuf. Kedua, pandangan al-Ghazali dan
Steele harus dipadukan untuk menghasilkan pembacaan yang holistik terhadap isu
kesehatan mental dan penanganannya.

Keywords: Kesehatan Mental, Tasawuf, Psikologi

Received: Revised: Accepted: Published:
August, 04 2025 October, 22 2025 October, 27 2025 October, 31 2025

A. Pendahuluan

Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) merilis data yang menyebutkan bahwa
setiap tahun terdapat 726.000 kasus orang meninggal akibat bunuh diri. Hal itu
berarti setidaknya ada 83 orang yang bunuh diri setiap satu jam di seluruh dunia. Di
Indonesia, Kepolisian Negara Republik Indonesia menyatakan, sejak awal tahun
hingga 19 Agustus 2024, terdapat 849 kasus bunuh diri. Kompetisi, tekanan sosial,
hingga kebutuhan hidup membuat masyarakat saat ini lebih mudah merasakan
nyeri emosional yang membuat mereka berada di dalam kerentanan mental serius
(Wahyudi, 2024). Fakta tersebut menjadi semacam alarm peringatan bahwa
persoalan tentang kesehatan mental merupakan permasalahan yang mendesak
untuk disikapi secara bijak dan tepat.

Dalam teori psikoanalisisnya, Sigmund Freud menganggap bahwa gangguan
jiwa atau mental terjadi karena konflik psikis yang terjadi antara id selaku dorongan
instingtif dan superego sebagai kontrol moral. Pandangan Freud tersebut
memberikan dampak besar terhadap cara penanganan pasien gangguan mental
sehingga memicu penerapan pendekatan psikologi klinis. Pada perkembangannya,
saat ini gangguan kesehatan mental dianggap muncul dari beberapa faktor
penyebab seperti keluarga, masyarakat, interaksi sosial dan interpersonal. Faktor-
faktor tersebut saling berkelindan satu sama lain untuk mempengaruhi kesehatan
mental individual maupun sosial (Ghazali, 2016). Selanjutnya, sebagai respons dan
perkembangan ilmu pengetahuan, ragam pendekatan dan teori psikologi
bermunculan untuk menyikapi isu tentang kesehatan mental, salah satunya adalah
teori afirmasi positif yang dipopulerkan oleh Claude Steele (Steele, 1988).

Cara kerja teori afirmasi positif adalah menegaskan aspek positif dalam diri
ketika seseorang sedang mengalami ancaman, baik dalam bentuk kritik maupun
kegagalan. Metode tersebut dianggap efektif dan memiliki dampak positif yang
dapat membuat seseorang bertahan dari depresi dan gangguan mental. Meski
begitu, di sisi lain, penerapan afirmasi positif yang tidak tepat juga berpotensi
menimbulkan risiko besar, yakni penghindaran diri dari masalah. Glorifikasi
berlebihan terhadap afirmasi positif juga dapat menimbulkan dampak negatif

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 242



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

seperti sikap anti-kritik, stagnasi diri untuk berkembang, hingga munculnya sifat
egois dan narsistik. Jika gagal diantisipasi dengan tepat, hal itu justru dapat memicu
timbulnya gangguan mental dalam bentuk yang lain.

Dalam tradisi tasawuf, metode sufistik yang lazim digunakan dalam
pembersihan jiwa terdiri dari tiga tahap, yakni takhalli sebagai cara pengosongan
diri dari sifat-sifat tercela; tahalli sebagai upaya penanaman sifat-sifat terpuji; dan
tajalli sebagai kondisi ideal terwujudnya manifestasi ilahiyah. Akhlak ilahiyah
(takhallaq bi khuluq allah) tidak dapat memantul dari jiwa seseorang yang masih
ditumbuhi subur oleh sifat-sifat tercela. Oleh karena itu takhalli merupakan upaya
yang paling awal dalam metode tersebut. Kaum sufi memandang bahwa sifat-sifat
tercela berasal dari dalam diri, alih-alih dari luar. Segala laku asketik ketat dalam
tradisi sufi berasal dari pendekatan introspektif. Tasawuf selalu berupaya untuk
bersikap curiga terhadap predisposisi negatif di dalam jiwa (nafs). Itulah yang
hendak mereka bersihkan.

Kesenjangan sudut pandang di atas penting untuk diteliti dan dielaborasi lebih
lanjut. Sebab cara pandang yang berbeda terhadap manusia dan jiwa manusia-akan
memberikan implikasi signifikan terhadap pemikiran dan konsep mengenai
kesehatan mental. Melalui komparasi pemikiran secara ilmiah, diharapkan timbul
keselarasan antara tasawuf dan psikologi sehingga hubungan keduanya dapat saling
mengisi untuk mewujudkan kesehatan mental yang optimal dan holistik.

Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan secara mendalam mengenai
konsep kesehatan mental dan cara penanggulangan penyakit mental yang terdapat
di dalam pemikiran Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al-Ghazali dan teori
afirmasi positif Claude Mason Steele dalam The Psychology of Self-Affirmation:
Sustaining The Integrity of The Self (1988), serta melakukan analisis komparatif dari
kedua pemikiran tersebut, sehingga pada nantinya dapat diketahui titik persamaan
dan perbedaannya. Beberapa kajian yang menggarap bidang tema serupa sebelum
penelitian ini dapat dikategorikan di dalam empat kelompok, sebagai berikut:

Pertama, studi pemikiran tokoh tertentu yang berkaitan dengan kesehatan
mental dalam lingkup tasawuf dan psikologi; antara lain dilakukan oleh Muhtar
Gozali (Gozali, 2022), Yoana (Praditya et al., 2015), dan Anis (Azaman & Dkk, 2023).
Kedua, komparasi antara tasawuf dan psikologi secara umum. Dalam hal inij,
barangkali Heart, Self & Soul: The Sufi Psychology of Growth, Balance and Harmony
(1999) karya Robert Frager adalah yang terbaik (Frager, 1999). Penelitian
mengenai tema sejenis juga ditulis, di antaranya, oleh Nunis Fitria (Fitria, 2023),
Endang Sri Rahayu (Rahayu, 2019), Ervina (Yasminiah & Rihadatul’aisyi, 2024), dan
Haque Nizami (Nizami et al., 2013). Kelima penelitian ini sama-sama mendudukkan
tasawuf dan psikologi berhadap-hadapan secara langsung, utamanya dalam kaitan

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 243



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

tentang kesehatan mental. Frager, misalnya, dalam karyanya memberikan ruang
pembahasan khusus yang membandingkan asumsi-asumsi dari tradisi dunia
psikologi Barat dengan berbagai pandangan tasawuf-sufi yang bertolak belakang.
Dalam beberapa bab lainnya, ia menguraikan secara mendalam mengenai hati, diri
dan jiwa serta terapi psikospiritual.

Ketiga, tentang nilai-nilai tertentu dalam tasawuf yang digunakan untuk
menghadapi berbagai problem psikologis, di antaranya ditulis oleh Aliah, Saifuddin,
dan Abu Bakar (Bakar, 2013). Tulisan-tulisan mereka mengelaborasi nilai-nilai
sufisme seperti tazkiyah al-nafs, riyadlah, mujahadah, dan lain sebagainya untuk
menyikapi permasalahan mental. Keempat, mengenai aspek praktis tasawuf sebagai
penyembuhan. Beberapa penelitian yang penulis temukan di antaranya adalah The
Art of Sufi Healing karya Linda O’Riordan (O’riordan, 2024), yang memuat metode
penyembuhan dari tarekat Uwaysi; selanjutnya terdapat tulisan Amin Syukur
mengenai metode penyembuhan sufistik (Syukur, 2011), serta penelitian Ajeng
Pratiwi mengenai tasawuf psikoterapi dalam teknik Mind Healing Technique (MHT)
(Rahmawati et al., 2020).

Penelitian ini berusaha menjawab tiga research question (pertanyaan
penelitian), antara lain: Pertama, bagaimana konsep kesehatan mental dan cara
penanganan gangguan mental di dalam pemikiran al-Ghazali dan The Psychology of
Self-Affirmation: Sustaining The Integrity of The Self karya Claude M. Steele? Kedua,
apakah terdapat asas pembeda dan persamaan di antara pemikiran al-Ghazali dan
Claude M. Steele dalam persoalan tersebut? Ketiga, bagaimana analisis komparatif
dari pemikiran dan perspektif keduanya?

Kemudian kajian ini diharapkan dapat mencapai beberapa tujuan. Pertama,
untuk menelusuri dan menjelaskan konsep kesehatan mental dan cara penanganan
gangguan mental yang terdapat di dalam pemikiran al-Ghazali dan Claude M. Steele.
Kedua, untuk menemukan asas pembeda dan persamaan di antara pemikiran al-
Ghazali dan Claude M. Steele tentang kesehatan mental. Ketiga, untuk menjelaskan
perbedaan perspektif keduanya secara komparatif. Di samping itu, penelitian ini
juga memiliki aspek kegunaan dan manfaat, baik secara akademis maupun praktis.
Penelitian ini diharapkan dapat memenuhi beberapa hal. Pertama, sebagai
kontribusi terhadap wacana ilmiah dalam lingkup pemikiran tasawuf-psikologis,
umumnya bagi perkembangan khazanah keilmuan Islam kontemporer. Kedua, hasil
penelitian ini diharapkan mampu untuk menjadi jembatan penghubung integratif
bagi pandangan tasawuf dan psikologi, utamanya dalam menyikapi persoalan
tentang kesehatan mental. Sehingga tercipta hubungan saling mengisi, alih-alih
saling berhadapan.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 244



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

B. Metode Penelitian

Penelitian ini terklasifikasi sebagai penelitian kualitatif yang menggunakan
studi dokumen sebagai metode pengumpulan data. Penelitian kualitatif tidak
menekankan pada kuantum atau jumlah, akan tetapi pada segi kualitas alamiah,
sebab penelitian kualitatif menyangkut seputar pengertian, konsep, nilai dan ciri
yang melekat dalam objek penelitian (Kaelan, 2005). Prinsip yang terdapat dalam
penelitian kualitatif adalah untuk menangkap arti (meaning) serta memperoleh
pemahaman yang mendalam (deep understanding), bukan hanya menjelaskan
hubungan yang terdapat di antara variabel penelitian.

Demi menghasilkan penelitian yang terstruktur dan akurat, data-data yang
telah diperoleh selanjutnya dikelompokkan berdasarkan tingkat urgensinya bagi
penelitian ini. Dari segi diperolehnya data, terdapat dua jenis sumber, yakni sumber
data primer dan sumber data sekunder (Raco, 2010). Sumber data primer
merupakan sumber data utama yang digunakan di dalam sebuah penelitian. Sumber
data primer di sini merupakan dokumen pustaka yang merupakan karya orisinil
dari seorang tokoh, dalam hal ini adalah berbagai karya Abu Hamid Muhammad bin
Muhammad al-Ghazali dan makalah ilmiah Claude Mason Steele berjudul The
Psychology of Self Affirmation: Sustaining The Integrity of The Self (Steele, 1988).

Selanjutnya, terdapat pula sumber data sekunder yang merupakan data-data
pendukung dan pelengkap dari sumber data primer. Sumber data sekunder dalam
penelitian ini meliputi dokumen karya seseorang yang memiliki kaitan dengan tema
dan objek penelitian ini, baik secara langsung maupun tidak langsung. Data
sekunder berfungsi sebagai penjelas tambahan sekaligus penafsir serta penjabaran
pemikiran tokoh maupun objek kajian yang terdapat di dalam penelitian ini untuk
menghasilkan pemahaman yang mendalam dan utuh.

Ragam data yang telah dikumpulkan kemudian diklasifikasi sesuai dengan
kategorisasi ranah penelitian, yakni tasawuf dan psikologi. Data tersebut
ditampilkan apa adanya untuk selanjutnya dilakukan analisis. Dalam menganalisis
data, diterapkan tiga tahapan teknik. Pertama, metode interpretasi, yakni
menemukan, mengumpulkan dan menjelaskan makna yang terdapat di dalam objek
yang diteliti. Kedua, metode analisis, yakni cara-cara yang dilakukan untuk
memperoleh ilmu pengetahuan melalui perincian terhadap objek penelitian. Ketiga,
metode sintesis, yakni metode yang diterapkan untuk mendapatkan pengetahuan
ilmiah dengan cara membandingkan (comparing) dan menggabungkan (mixing)
(Kaelan, 2005).

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 245



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

C. Hasil dan Pembahasan

Kajian ilmiah yang melibatkan tasawuf dan psikologi sering dibangun dalam
posisi berhadap-hadapan. Tasawuf dan psikologi kerap dianggap berjalan sendiri-
sendiri dan tidak memiliki titik temu, bahkan dianggap dikotomis. Tasawuf
dianggap sebagai representasi ilmu agama Islam yang bersifat adikodrati dan
melangit, sementara psikologi mewakili ilmu pengetahuan yang lebih bersifat
empiris dan realistis (Muhammad, 2002). Padahal jika dilihat secara objektif,
tasawuf dan psikologi memiliki objek kajian yang sama, yakni jiwa manusia. Oleh
sebab itu mengkaji persoalan kesehatan mental dari perspektif tasawuf dan
psikologi merupakan kerja ilmiah terhadap objek kajian yang sama dengan dua
perspektif yang berbeda.

Beberapa peneliti membedakan kesehatan mental dengan arti mental health
dan mental hygiene. Eka Sri Handayani (2022) menganggap mental hygiene lebih
luas cakupannya ketimbang mental health. la mengutip Kartini Kartono yang
mengartikan kesehatan mental (mental hygiene) sebagai ilmu yang mempelajari
kesehatan mental atau jiwa dengan tujuan untuk mencegah timbulnya gangguan
penyakit mental serta mengurangi atau menyembuhkan penyakit mental untuk
memajukan jiwa (Handayani, 2022). Sedangkan kesehatan mental dengan arti
mental health merupakan gambaran ideal tentang rupa kondisi seseorang yang
dikatakan sehat dan baik secara mental. Singkatnya, mental health hanya membahas
kondisi normal, sedangkan mental hygiene membahas kondisi normal dan
abnormal. Jika didasari dengan konsep tersebut, maka ruang lingkup pembahasan
yang terdapat di dalam penelitian ini merupakan kesehatan mental dalam artian
mental hygiene.

Menurut Zakiyah Darajat, sebagaimana disadur Bahri Ghazali, kesehatan
mental adalah kondisi terhindarnya seseorang dari berbagai gejala gangguan dan
penyakit mental, dapat menyesuaikan diri dan memaksimalkan potensi serta bakat
yang dimiliki sekaligus mampu membawa kebahagiaan bersama sehingga tercapai
keharmonisan dalam hidup (Ghazali, 2016). Konsepsi ini selaras dengan kondisi
manifestasi kesehatan psikologis menurut Abraham Maslow. Indikator sehat secara
psikologis menurut Maslow adalah aktualisasi diri (self actualization) yang
merupakan puncak kebutuhan dari teori hierarki kebutuhan yang digagasnya
(Handayani, 2022).

Teori aktualisasi diri Maslow berangkat dari asumsinya bahwa perilaku
manusia dibentuk oleh kecenderungannya dalam memenuhi kebutuhan hidup.
Menurut Hasyim, terdapat lima hierarki kebutuhan manusia Maslow, yakni
kebutuhan fisiologis, kebutuhan akan keselamatan, kebutuhan akan rasa aman,
kebutuhan akan rasa cinta dan memiliki serta kebutuhan akan aktualisasi diri.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 246



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

Kebutuhan-kebutuhan ini selalu muncul dan mendesak dalam diri manusia. Jika
kebutuhan yang paling dasar telah terpenuhi, maka akan timbul kebutuhan
selanjutnya dan seterusnya. Melalui pemenuhan kebutuhan terhadap hierarki
tersebut, kualitas seseorang dapat terlihat. Semakin tinggi hierarki kebutuhan
seseorang terpuaskan, maka akan semakin tinggi kondisi kesehatan jiwanya
(Muhammad, 2002). Sedangkan menurut Jarvis (2009), hierarki kebutuhan
manusia Maslow terdiri dari tujuh tahap, yakni kebutuhan fisiologis, rasa aman,
kebutuhan sosial, kebutuhan untuk dihargai, kebutuhan intelektual, estetis, dan
aktualisasi diri (Jarvis, 2009).

Urutan tersebut menunjukkan prioritas kebutuhan manusia, dari yang paling
dasar (pertama) hingga yang paling akhir. Dari teori Maslow, jika ditelaah lebih
lanjut, kedudukan kesehatan mental dapat terletak di beberapa tahapan dari
hierarki kebutuhan manusia. Bisa jadi kesehatan mental merupakan pemenuhan
akan rasa aman, kebutuhan sosial, atau mungkin juga kebutuhan aktualisasi diri.
Untuk memastikan hal ini harus dilakukan penyelidikan lebih lanjut dan bisa jadi
hasilnya berbeda-beda di antara setiap individu.

Di dalam khazanah Islam cum tasawuf, istilah mengenai kesehatan mental
tidak dijelaskan secara konkret. Frasa yang digunakan oleh sarjana muslim dan para
sufi bersifat teleologis, misalnya keselamatan (najah), kejayaan (fawz) dan
kebahagiaan (sa’adah). Bagi mereka, kebahagiaan merupakan tujuan akhir dari cita-
cita manusia, khususnya di akhirat kelak. Sebab kaum sufi menganggap esensi dan
hakikat manusia adalah jiwa dan aspek mental. Sementara itu, dimensi jasmani dan
fisik hanya dianggap sebagai akibat dari apa yang dirasakan oleh jiwa. Oleh
karenanya tasawuf merupakan ilmu tentang penyucian jiwa. Kesehatan jiwa
(mental) adalah representasi dari kebahagiaan jiwa. Istilah ini juga menjadi dasar
inspirasi bagi al-Ghazali dalam menganggit risalahnya yang berjudul Kimiya’ al-
Sa’adah (Kimia Kebahagiaan) (Al-Ghazali, 2010).

Literatur Islam yang paling awal membicarakan tentang kesehatan mental
adalah kitab Mashalih al-Abdan wa al-Anfus karya Abu Zaid al-Balkhi (849-934 M)
(Al-Balkhi, 2023). Al-Balkhi tidak menganggap kitabnya sebagai karya tasawuf.
Upaya yang dilakukan al-Balkhi dalam meneliti kesehatan mental serupa dengan
kerja-kerja psikolog hari ini. Ia berangkat dari premis bahwa manusia terdiri dari
tubuh dan jiwa, sehingga keduanya dapat merasakan sakit. Tubuh berkaitan dengan
jiwa. Jika tubuh fisik sakit, maka akan berpengaruh kepada kesehatan jiwa-
mentalnya, begitu juga sebaliknya. Pernyataan al-Balkhi tersebut kini dikenal
dengan istilah psikosomatik. Menurut al-Balkhi, ketenangan jiwa seseorang menjadi
indikator sehat dan selamatnya mental seseorang. Baginya, bukti seseorang sehat
secara mental, selain ketenangan jiwa, adalah terhindarnya orang tersebut dari

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 247



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

gangguan psikologis dan tidak dikuasai oleh kondisi mental tertentu seperti amarah,
kepanikan dan ketakutan (Al-Balkhi, 2023). Meski begitu, dalam beberapa terapi
yang ia sarankan, al-Balkhi menyinggung aspek-aspek ketasawufan seperti dengan
mengingat nikmat Allah dan memikirkan betapa kasih sayang Allah amat luas.
Sehingga, walaupun masih sangat terbatas dan sempit pembahasannya, upaya al-
Balkhi ini sangat visioner dan dapat dikategorikan sebagai pendekatan holistik yang
berusaha untuk memadukan psikologi dan tasawuf dalam menghadapi persoalan
kesehatan mental.

1. Self-Affirmation Claude Steele

Dalam artikel The Psychology of Self Affirmation: Sustaining The Integrity of The
Self (1988), Claude Mason Steele menawarkan sebuah sistem diri (self system) yang
ia sebut sebagai self-affirmation (penegasan diri). Sistem afirmasi diri ini diaktifkan
tiap kali seseorang menerima informasi yang menyerang integritas dirinya dan
tekanan yang menuntut untuk beradaptasi, baik secara perilaku maupun secara
kognitif (Steele, 1988). Penelitian Steele dipicu oleh teori disonansi kognitif Leon
Festinger (1957). Disonansi merupakan ketegangan psikologis atau
ketidaknyamanan yang dialami seseorang ketika terdapat konflik antara perilaku,
kepercayaan, atau nilai. Steele melakukan interpretasi baru terhadap teori
disonansi. Baginya, disonansi bukan hanya tentang ketidaksesuaian kognitif, tetapi
juga merupakan ancaman terhadap integritas diri (self-integrity). Dengan demikian,
respons terhadap disonansi seringkali terkait dengan kebutuhan individu untuk
memulihkan integritas diri mereka (Steele, 1988).

Orientasi utama Steele bukan terletak pada bagaimana seseorang menghadapi
ancaman yang menyerang dirinya, akan tetapi implikasi ancaman tersebut terhadap
dirinya. Secara umum, bentuk ancaman terhadap seseorang ada tiga hal. Pertama,
dari perilaku diri sendiri (our own behaviour), misalnya dalam kasus seorang
perokok atau kegagalan diri. Kedua, penilaian orang lain (the judgments of others),
misalnya pendapat buruk orang lain terhadap diri kita. Ketiga, peristiwa bencana
(catastrophic events), misalnya ketika seseorang terjangkit penyakit yang
membuatnya kehilangan kendali untuk mencapai sesuatu yang penting bagi dirinya
(Steele, 1988).

Menurut Steele, jika mengacu teori Festinger, ketika seorang perokok merasa
dirinya terancam dengan iklan-iklan bahaya merokok, maka ia akan berusaha untuk
merasionalisasikan manfaat merokok (misalnya relaksasi) sebagai perlawanan
terhadap disonansi yang ditimbulkan iklan rokok tersebut (Steele, 1988). Self-
affirmation menawarkan hal yang berbeda. Dalam kasus ancaman iklan rokok,
seorang perokok akan berusaha mencari penegasan diri sebagai bentuk perlawanan
dengan menanamkan nilai diri yang tidak memiliki hubungan sama sekali dengan

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 248



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

ancamannya merokok, misalnya ia akan memberi afirmasi diri bahwa ia merupakan
sosok yang sangat menyayangi keluarganya. Dengan begini, ancaman yang
diperoleh melalui iklan rokok dapat ia reduksi di dalam dirinya. Steele menunjukkan
bahwa self-affirmation membantu seseorang mengurangi respons defensif yang
biasanya muncul ketika identitasnya terancam. Melalui self-affirmation, individu
tidak perlu menolak atau merasionalisasi ancaman karena mereka merasa
identitasnya tidak sepenuhnya diserang.

Steele memberi pengandaian contoh yang lebih mudah. Ketika seorang
profesor kalah dalam pertandingan tenis, misalnya, afirmasi yang menyangkal
implikasi dari kekalahan tersebut seperti bahwa kekalahan tersebut diakibatkan
oleh pergelangan kaki yang sakit tampaknya tidak dapat mengurangi tekanan
afirmasi diri secara lebih pasti daripada afirmasi terhadap konsep diri yang tidak
terkait—seperti kenyataan bahwa ia adalah seorang dosen yang baik dan oleh
karena itu kalah dalam pertandingan tenis bukanlah sesuatu yang penting bagi
dirinya (Steele, 1988).

Self-affirmation adalah tindakan menegaskan kembali nilai atau kualitas
positif dalam diri sendiri yang tidak berkaitan dengan ancaman. Self-affirmation
dapat membuat seseorang lebih terbuka terhadap informasi yang tidak nyaman
atau mengancam, karena rasa aman terhadap identitas mereka sudah dikuatkan.
Perokok yang melakukan self-affirmation cenderung lebih mungkin menerima
informasi tentang bahaya merokok dan mempertimbangkan untuk berhenti
merokok. Steele memperkenalkan self-affirmation sebagai mekanisme penting
untuk mempertahankan keseimbangan psikologis dalam menghadapi ancaman,
yang pada akhirnya mendukung adaptasi yang lebih positif dan sehat dalam
berbagai situasi. Ancaman yang disebutkan oleh Steele ini termasuk juga sesuatu
yang dapat mengganggu kesehatan mental seseorang.

2. Self-Blame al-Ghazali

Al-Ghazali tidak menggunakan istilah penyakit mental. [a menyebut amradh
al-qulub (penyakit hati) dan asqam al-nafs (penyakit jiwa) sebagai padanan dari
penyakit mental—batin. Penyakit hati direpresentasikan oleh akhlak tercela
(akhlak al-khabitsah). Dampak penyakit hati jauh lebih berbahaya ketimbang
penyakit zahir. Penyakit hati mampu membuat seseorang menyesal dalam
kehidupan abadi (Al-Ghazali, n.d.-a). Bentuk penyakit hati sangat banyak, di
antaranya adalah hasad, cinta dunia, cinta jabatan, haus pujian, rakus, riya’, marah,
‘ujub, sombong (kibr) dan lain sebagainya. Dalam lhya’ Ulumuddin, pembahasan
mengenai penyakit hati akhlak tercela terdapat di bagian rub’ al-muhlikat, bab
khusus tentang hal-hal yang merusak seseorang (Al-Ghazali, n.d.-a). Di antara
berbagai bentuk penyakit hati, ada tiga bentuk akhlak tercela yang menurut al-

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 249



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

Ghazali menjadi induk dari segala penyakit hati. Ketiganya bahkan menjangkit para
sarjana dan ilmuwan, yakni hasad, ‘ujub dan riya’ (Al-Ghazali, 2004).

Dalam pembahasan mengenai cara menanggulangi riya’ (‘ilaj al-riya’), al-
Ghazali menyarankan seseorang untuk melakukan, istilah penulis: self-blame,
upaya menyalahkan diri sendiri sebagai bentuk penekanan terhadap nafsu. Secara
eksplisit Al-Ghazali menyatakan sebagai berikut:

“... Hendaknya ucapkanlah dengan tegas terhadap diri sendiri: ‘Hai orang hina!
Hai orang yang sesat! Engkau telah mempermainkan Tuhan! Perhatianmu tertuju
kepada para hamba dan engkau menyukai mereka. Kau membeli pujian mereka
dengan cacian Allah Swt. Kau mencari ridha mereka dengan mengundang
kemurkaan-Nya...” (Al-Ghazali, 2014).

Menurut al-Ghazali, penting bagi seseorang untuk menancapkan kalimat-
kalimat tersebut di dalam diri. Hal itu agar seseorang dapat menyadari bahaya riya’.
Ibarat madu, meski rasanya manis, tetapi jika seseorang tahu bahwa di dalam madu
tersebut terdapat racun, maka ia akan mudah untuk menghindarinya, sama halnya
dengan riya’ (Al-Ghazali, 2014). Puji-pujian dari orang lain tampak menggiurkan,
padahal itu mengandung racun. Kalimat tersebut merupakan sebuah usaha
mujahadat al-nafs (memerangi nafsu). Nafsu-diri rendah-tidak dapat dimatikan.
Nafsu hanya dapat dikendalikan dengan dua cara, yakni mendidik dan membuatnya
kuat untuk dimanfaatkan berbuat baik, atau melemahkan dan mengekangnya agar
tidak melampaui batas (Al-Ghazali, 2001).

Nafsu merupakan musuh dalam selimut (internal) sekaligus musuh yang
‘dicintai’ (Al-Ghazali, 2001). Lazimnya, seseorang mendadak buta terhadap
kejelekan yang terdapat pada seseorang atau hal yang ia cintai. Begitu pula manusia
terhadap dirinya nafs. Oleh sebab itu, melawan kecenderungan buruk nafsu (hawa
nafs) amat sulit. Al-Ghazali mengingatkan bahwa dosa yang paling purba berasal
dari hawa nafsu, yakni ketika Iblis membangkang terhadap perintah Allah Swt.
untuk bersujud kepada Adam. Hawa nafsu Iblis membuatnya sombong (karena
merasa lebih mulia ketimbang Adam) dan hasud (tidak senang dengan
keistimewaan yang diberikan oleh Allah Swt. kepada Adam). Begitu juga dengan
dosa pertama manusia, yakni Adam. Ia dan istrinya, Hawa, dikeluarkan dari surga
karena hawa nafsu membuatnya memiliki ambisi dan ketamakan untuk hidup kekal
sehingga pada akhirnya menjadikan keduanya termakan bujuk rayu Iblis dan
melanggar perintah Tuhan (Al-Ghazali, 2001).

Agar seseorang dapat menyadari bahaya nafsunya, ia harus senantiasa awas
dan curiga terhadap gejolak yang berasal dari dalam dirinya serta memiliki
kepekaan terhadap kekurangan diri. Untuk itu, al-Ghazali memberikan empat saran.
Pertama, duduk bersama guru yang bijak dan dapat melihat aib dirinya. Kedua,

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 250



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

mencari kawan yang jujur dan mau menyampaikan kekurangan dirinya. Ketiga,
memanfaatkan kritik dan umpatan musuh tentang kekurangan diri kita. Keempat,
hidup dan bersosial di tengah-tengah masyarakat. Sebab dengan hidup bersama
masyarakat, seseorang dapat mengetahui sikap dan sifat yang tidak disukai orang-
orang sehingga ia dapat memeriksa dirinya sendiri apakah sikap dan sifat tersebut
juga terdapat di dalam dirinya (Al-Ghazali, n.d.-b). Sedangkan untuk memperlemah
pengaruh buruk nafsu, al-Ghazali menekankan tiga hal. Pertama, mencegah untuk
tunduk pada kesenangan diri. Kedua, memberikan ‘beban’ kepada diri dengan
memperbanyak melakukan ibadah. Ketiga, meminta pertolongan kepada Allah dan
merendahkan diri kepada-Nya (Al-Ghazali, 2001).

3. Dimensi Mental dalam Psikologi Barat dan Psikologi Sufi

Perbedaan perspektif al-Ghazali dan Claude Steele dalam menangani
persoalan kesehatan mental (gangguan mental) pada dasarnya berangkat dari
perbedaan keduanya dalam memandang manusia. Claude Steele, sebagaimana
tradisi psikologi, melihat manusia secara materialis-mekanis. Manusia hanya dilihat
sebagai makhluk dengan kecenderungan neurotik tertentu (psikologi klinis) dan
sifat positif dasar manusia belaka (psikologi humanistik). Ini berbeda dengan al-
Ghazali, sebagai representasi sufi dan tasawuf, yang melihat manusia sebagai ruh
ilahi, yang di dalam dirinya mengandung potensi malaikat, hewan dan hewan buas
(Al-Ghazali, 2010). Perbedaan perspektif antara psikologi Barat dan psikologi sufi
dijelaskan secara detail oleh Robert Frager (Frager, 2023).

Dalam psikologi Barat, aspek mental manusia hanya dijelaskan sebagai
dimensi non-fisik yang tak kasat mata. Umumnya, hal itu berkenaan dengan kondisi
neurotik manusia. Sementara dalam tasawuf, aspek mental memiliki dimensi yang
luas dan mendalam. Al-Ghazali misalnya, memaparkan aspek mental ini dalam
empat term, yakni qalb, ruh, ‘aql, dan nafs. Masing-masing dari keempat istilah
tersebut memiliki dua pengertian, secara zahir dan batin. Makna kedua dari seluruh
term tersebut merupakan dimensi mental (Al-Ghazali, n.d.-b).

Makna pertama qalb adalah seonggok daging yang terletak di balik dada
sebelah kiri yang mengalirkan darah dan sumber nyawa, disebut sebagai hati fisikal
(qalb al-jasmaniy). Pengertian kedua, qalb merupakan anasir halus (lathifah)
ilahiah-ruhaniah yang memiliki koneksi dengan qalb al-jasmaniy. Anasir halus inilah
yang merupakan hakikat manusia yang dengannya manusia dapat memperoleh
pengetahuan dan kearifan. Qalb kedua ini yang kelak akan memperoleh siksa
maupun pahala. Selain itu, Ruh juga memiliki dua makna. Pertama, jisim halus yang
bersumber di dalam rongga qalb al-jasmaniy dan menyebar ke seluruh badan
dengan perantara urat dan pembuluh darah yang melaluinya manusia dapat hidup,
meraba, melihat, mendengar dan mengecap. Kedua, ruh merupakan anasir halus

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 251



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

(lathifah) manusia yang mampu memperoleh pengetahuan sebagaimana makna
kedua dari galb. Ruh inilah yang dimaksud oleh Allah Swt. sebagai ‘urusan-Nya'—al-
[sra’ ayat 85.

‘Aql memiliki dua pengertian pula. Pertama, ‘aql sebagai pengetahuan tentang
hakikat sesuatu—hal ini berarti ‘agl diungkapkan sebagai sifat ilmu yang tempatnya
berada di dalam qalb. Kedua, ‘aql sebagai perangkat yang mampu memperoleh
pengetahuan dan ilmu—dengan demikian ‘aql adalah galb, yakni anasir halus yang
disebutkan sebelumnya.

Sebagaimana ketiga term sebelumnya, nafs juga memiliki dua makna. Pertama,
makan universal nafs sebagai potensi (quwat) amarah dan syahwat yang
terkandung di dalam diri manusia. Pengertian ini lazim digunakan oleh kaum sufi.
Mereka berpendapat bahwa nafs merupakan akar utama yang mencakup sifat-sifat
tercela dalam diri manusia. Oleh karena itu para sufi memiliki istilah memerangi
nafs (mujahadat al-nafs). Nafs inilah yang mereka maksud. Makna kedua dari nafs
sebagai hakikat diri manusia, nafs al-insan, sebuah anasir halus (lathifah) manusia.
Kedirian ini memiliki sifat berbeda-beda, tergantung kondisinya. Jika kedirian
tersebut tunduk dalam pengaruh kesenangan hawa nafsu dan ajakan setan, ia
disebut nafs ammarah bi al-su’ (nafsu yang selalu mengajak kepada keburukan). Jika
kedirian tersebut plin-plan, terkadang berhasil menangkis dorongan hawa nafsu
dan ajakan setan dan terkadang takluk oleh keduanya, maka disebut nafs lawwamah
(nafsu yang mengejek). Akan tetapi ketika kedirian tersebut dapat menaklukkan
hawa nafsu dan ajakan setan, maka disebut nafs al-muthmainnah (nafsu yang
tenang).

Dalam tradisi tasawuf, terdapat sebuah adagium yang sangat populer: ‘Siapa
mengenal dirinya, maka ia akan mengenal Tuhannya'. Secara literal, ‘diri’
dibahasakan dengan ‘nafs’. Menurut al-Ghazali, diri bukanlah tubuh fisik seperti
tangan, kaki, dan kepala. Diri adalah wilayah mental. Nafs adalah sesuatu yang
memicu seseorang untuk bermusuhan ketika marah, mendorong untuk
berhubungan seks ketika hasrat biologisnya meluap, dan mencari makan ketika
merasa lapar. Inilah ‘nafs’. Akan tetapi, ‘nafs’ semacam ini tidak hanya dimiliki oleh
manusia, hewan pun memilikinya. Sebagaimana disebutkan, dalam diri manusia
terdapat potensi malaikat, hewan dan hewan buas. Manusia dapat lebih kejam dari
binatang buas dan di sisi lain juga memiliki potensi untuk melampaui kesucian
malaikat. Pertarungan melawan diri sendiri merupakan penentunya. Nafs tidak
dapat dibunuh, akan tetapi dapat dikendalikan dan ditenangkan agar menjadi nafs
al-muthmainnah (diri atau jiwa yang tenang). Jiwa yang tenang inilah perwujudan
mental yang sehat dalam perspektif al-Ghazali dan kaum sufi secara umum.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 252



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

D. Simpulan

Al-Ghazali dan Claude Steele memiliki perbedaan pandangan tentang
kesehatan mental. Bagi al-Ghazali, mental yang sehat adalah ketika seseorang
berhasil menaklukkan dirinya sendiri. Diri, dalam perspektif al-Ghazali, dipahami
sebagai kecenderungan negatif yang senantiasa mengajak manusia kepada hal-hal
yang bersifat merusak. Oleh karena itu ia memiliki metode self-blame untuk
mengalahkan hawa nafsu. Self-blame merupakan manifestasi dari mujahadat al-
nafs.

Sementara itu, Claude Steele menggunakan perspektif psikologi Barat yang
memandang manusia secara materialis-mekanis. Maka baginya, ketika seseorang
tidak sehat secara mental, berarti terdapat gangguan di dalam pikirannya (saraf
otak) yang dapat mempengaruhi kondisi emosi seseorang. Faktor-faktor yang
menimbulkan bisa banyak hal, dari kegagalan diri sendiri, penilaian orang lain
maupun kejadian memilukan. Agar manusia dapat mengatasi gangguan ini, manusia
melakukan penegasan terhadap dirinya (self-affirmation) sendiri sehingga ia dapat
mereduksi ancaman-ancaman yang menyerang mentalnya. Pandangan al-Ghazali
dalam menangani gangguan mental bersifat internal-introspektif, mencurigai diri
sendiri, sementara Steele cenderung melihat faktor eksternal.

Semestinya kedua pandangan ini dipadukan dan menjadi pembacaan holistik
dalam menangani persoalan kesehatan mental. Setiap metode memiliki porsi dan
kegunaan masing-masing. Metode self-affirmation baik digunakan oleh psikolog
terhadap pasiennya (terhadap orang lain), sementara metode self-blame
seyogyanya digunakan oleh seseorang bagi dirinya sendiri. Gabungan keduanya
akan memberikan pemecahan yang utuh dalam mengentaskan seseorang yang
terjangkit gangguan mental.

Daftar Rujukan

Al-Balkhi, A. Z. (2023). Kitab Kesehatan Mental (T. Pustaka (penerj.)). Turos Pustaka.
Al-Ghazali, A. H. M. (n.d.-a). Ihya’ Ulumuddin Vol. I. Dar al-Makrifat.

Al-Ghazali, A. H. M. (n.d.-b). Ihya’ Ulumuddin Vol. III. Dar al-Makrifat.

Al-Ghazali, A. H. M. (2001). Minhaj al-‘Abidin. Dar al-Bashaer.

Al-Ghazali, A. H. M. (2004). Bidayah al-Hidayah. Dar al-Minhaj.

Al-Ghazali, A. H. M. (2010). Kimiya’ al-Sa’adah. Dar el-Mokattam.

Al-Ghazali, A. H. M. (2014). Kitab al-Arba’in fi Ushul al-Din. Dar al-Kutub al-Islamiyah.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 253



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

Azaman, A. A. N., & Dkk. (2023). Psikospiritual Nabawi dalam Kitab Tasawuf Modern
Karya Buya Hamka. International Journal of Education, Psychology and
Counseling, 8(52).

Bakar, A. (2013). Tasawuf dan Kesehatan Psikologis: Menimbang Proses Tazkiyat
al-Nafs sebagai Terapi Kesehatan. Jurnal Madania, 3(2).

Fitria, N. (2023). Mental Health in the Psychology and Tasawuf Perspectives. Jurbal
Iman dan Spiritualitas, 3(1).

Frager, R. (1999). Heart, Self & Soul: The Sufi Psychology of Growth, Balance and
Harmony. Theosophical Publishing House.

Frager, R. (2023). Sufi Psychology: Psikologi Pertumbuhan, Keseimbangan, dan
Keselarasan Batin Manusia. Qaf.

Ghazali, B. (2016). Kesehatan Mental I. Harakindo.

Gozali, M. (2022). Mental Health and Moral Education in Robert Frager’s
Transformative Psychology. Jurnal Pendidikan Islam, 11(1).

Handayani, E. S. (2022). Kesehatan Mental (Mental Hygiene). Universitas Islam
Kalimantan Muhammad Arsyad Al-Banjari.

Jarvis, M. (2009). Teori-teori Psikologi. Nusamedia.
Kaelan, M. . (2005). Metode Penelitian Kualitatif Bidang Filsafat. Paradigma.

Muhammad, H. (2002). Dialog Antara Tasawuf dan Psikologi: Telaah Atas Pemikiran
Psikologi Humanistik Abraham Maslow. Pustaka Pelajar.

Nizami, S. H., Katshu, M. Z. U., & Uvais, N. A. (2013). Sufism and Mental Health. Indian
J Psychiatry 55: Indian Metal Concepts.

O’riordan, L. (2024). The Art of Sufi Healing: Seni Menyembuhkan Tubuh, Mental, dan
Spiritualitas Secara Alami (M. Ariestyawati (penerj.)). Qaf.

Praditya, Y. B.,, Hanafi, 1., & Zadugqisti, E. (2015). Magamat Tasawuf dan Terapi
Kesehatan Mental (Studi Pemikiran Amin Syukur). Religia, 18(2).

Raco, J. R. (2010). Metode Penelitian Kualitatif: Jenis, Karakter dan Keunggulannya.
PT Grasindo.

Rahayu, E. S. (2019). Bertasawuf di Era Modern: Tasawuf Sebagai Psikoterapi. Jurnal
Emanasi: Jurnal [Imu Keislaman dan Sosial, 2(2).

Rahmawati, A. P., Setiawan, C., & Naan. (2020). Nilai Sufistik dalam Prosedur Self
Healing. Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 254



Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah

Steele, C. M. (1988). The Psychology of Self-Affirmation: Sustaining The Integrity of
The Self. Academic Press, 21.

Syukur, A. (2011). Sufi Healing: Terapi dalam Literatur Tasawuf. Walisongo Press.

Wahyudi, Z. M. (2024). Generasi Z dan Kerentanan Bunuh Diri. Kompas.
https://www.kompas.id/baca/humaniora/2024/09/10/generasi-z-dan-
kerentanan-bunuh-diri

Yasminiah, E. Z., & Rihadatul’aisyi, H. F. (2024). Penyakit Mental dalam Perspektif
Tasawuf. Observasi: Jurnal Publikasi [Imu Psikologi, 2(4).

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 255



