
Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media 

Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam 
 

Volume 23 Nomor 02 Tahun 2025 

Print ISSN : 1693-0576 
Online ISSN : 2540-7783 
 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam 

Print ISSN : 1693-0576 ; Online ISSN : 2540-7783 

 

KESEHATAN MENTAL DALAM PEMIKIRAN AL-GHAZALI DAN CLAUDE MASON 
STEELE 

 
Muhammad Imdad1, Muhammad Endy Fadlullah2 

1Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 
2Universitas Islam Ibrahimy Banyuwangi (UNIIB), Indonesia 
e-mail: 1Imdadood35@gmail.com, 2Endy@iaiibrahimy.ac.id  

 
Abstract 

 
The issue of mental health is a hotly debated issue. Various events stemming from 
mental disorders are increasingly urgent to be taken seriously. Claude Mason Steele, 
an expert in social psychology, has a method to overcome threats that can disrupt 
human mentality, namely self-affirmation. The way self-affirmation works is by 
affirming to oneself positive values, even though they are not related to the threats 
received. Meanwhile, al-Ghazali has an introspective self-blame method, investigating 
the negative potential in oneself that is prone to causing mental disorders. This paper 
uses a comparative method that is presented by describing the thoughts of the two 
figures descriptively and then analysing and comparing them. The findings in this 
paper are several things. First, the difference in perspective between Claude Steele and 
al-Ghazali in reading mental health issues boils down to differences in their scientific 
perspectives, namely psychology and Sufism. Second, the views of al-Ghazali and Steele 
must be combined to produce a holistic reading of mental health issues and their 
handling. 
Keywords: Mental Health, Tasawuf, Psychology 
 

Abstract 
 

Persoalan kesehatan mental merupakan isu yang sedang ramai diperbincangkan. 
Berbagai peristiwa yang berasal dari gangguan mental semakin mendesak untuk 
disikapi secara serius. Claude Mason Steele, seorang pakar psikologi sosial, memiliki 
metode untuk mengatasi ancaman yang dapat mengganggu mental manusia, yakni 
self-affirmation (penegasan diri). Cara kerja self-affirmation adalah dengan 
menegaskan kepada diri akan nilai-nilai positif, meski tidak berhubungan dengan 
ancaman yang diterima. Sementara al-Ghazali memiliki metode self-blame yang 
introspektif, menyelidiki potensi negatif dalam diri yang rentan menimbulkan 
gangguan mental seseorang. Tulisan ini menggunakan metode komparatif yang 
disajikan dengan memaparkan pemikiran kedua tokoh tersebut secara deskriptif 
untuk kemudian dilakukan analisis dan perbandingan. Temuan dalam tulisan ini ada 
beberapa hal. Pertama, perbedaan perspektif antara Claude Steele dan al-Ghazali 
dama membaca persoalan kesehatan mental bermuara pada perbedaan perspektif 

mailto:Imdadood35@gmail.com
mailto:Endy@iaiibrahimy.ac.id


 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      242 

keilmuan keduanya, yakni psikologi dan tasawuf. Kedua, pandangan al-Ghazali dan 
Steele harus dipadukan untuk menghasilkan pembacaan yang holistik terhadap isu 
kesehatan mental dan penanganannya. 
 
Keywords: Kesehatan Mental, Tasawuf, Psikologi 
 

Received: 

August, 04 2025 

Revised: 

October, 22 2025 

Accepted: 

October, 27 2025 

Published: 

October, 31 2025 

 
A. Pendahuluan  

Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) merilis data yang menyebutkan bahwa 

setiap tahun terdapat 726.000 kasus orang meninggal akibat bunuh diri. Hal itu 

berarti setidaknya ada 83 orang yang bunuh diri setiap satu jam di seluruh dunia. Di 

Indonesia, Kepolisian Negara Republik Indonesia menyatakan, sejak awal tahun 

hingga 19 Agustus 2024, terdapat 849 kasus bunuh diri. Kompetisi, tekanan sosial, 

hingga kebutuhan hidup membuat masyarakat saat ini lebih mudah merasakan 

nyeri emosional yang membuat mereka berada di dalam kerentanan mental serius 

(Wahyudi, 2024). Fakta tersebut menjadi semacam alarm peringatan bahwa 

persoalan tentang kesehatan mental merupakan permasalahan yang mendesak 

untuk disikapi secara bijak dan tepat.  

Dalam teori psikoanalisisnya, Sigmund Freud menganggap bahwa gangguan 

jiwa atau mental terjadi karena konflik psikis yang terjadi antara id selaku dorongan 

instingtif dan superego sebagai kontrol moral. Pandangan Freud tersebut 

memberikan dampak besar terhadap cara penanganan pasien gangguan mental 

sehingga memicu penerapan pendekatan psikologi klinis. Pada perkembangannya, 

saat ini gangguan kesehatan mental dianggap muncul dari beberapa faktor 

penyebab seperti keluarga, masyarakat, interaksi sosial dan interpersonal. Faktor-

faktor tersebut saling berkelindan satu sama lain untuk mempengaruhi kesehatan 

mental individual maupun sosial (Ghazali, 2016). Selanjutnya, sebagai respons dan 

perkembangan ilmu pengetahuan, ragam pendekatan dan teori psikologi 

bermunculan untuk menyikapi isu tentang kesehatan mental, salah satunya adalah 

teori afirmasi positif yang dipopulerkan oleh Claude Steele (Steele, 1988). 

Cara kerja teori afirmasi positif adalah menegaskan aspek positif dalam diri 

ketika seseorang sedang mengalami ancaman, baik dalam bentuk kritik maupun 

kegagalan. Metode tersebut dianggap efektif dan memiliki dampak positif yang 

dapat membuat seseorang bertahan dari depresi dan gangguan mental. Meski 

begitu, di sisi lain, penerapan afirmasi positif yang tidak tepat juga berpotensi 

menimbulkan risiko besar, yakni penghindaran diri dari masalah. Glorifikasi 

berlebihan terhadap afirmasi positif juga dapat menimbulkan dampak negatif 



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      243 

seperti sikap anti-kritik, stagnasi diri untuk berkembang, hingga munculnya sifat 

egois dan narsistik. Jika gagal diantisipasi dengan tepat, hal itu justru dapat memicu 

timbulnya gangguan mental dalam bentuk yang lain. 

Dalam tradisi tasawuf, metode sufistik yang lazim digunakan dalam 

pembersihan jiwa terdiri dari tiga tahap, yakni takhalli sebagai cara pengosongan 

diri dari sifat-sifat tercela; tahalli sebagai upaya penanaman sifat-sifat terpuji; dan 

tajalli sebagai kondisi ideal terwujudnya manifestasi ilahiyah. Akhlak ilahiyah 

(takhallaq bi khuluq allah) tidak dapat memantul dari jiwa seseorang yang masih 

ditumbuhi subur oleh sifat-sifat tercela. Oleh karena itu takhalli merupakan upaya 

yang paling awal dalam metode tersebut. Kaum sufi memandang bahwa sifat-sifat 

tercela berasal dari dalam diri, alih-alih dari luar. Segala laku asketik ketat dalam 

tradisi sufi berasal dari pendekatan introspektif. Tasawuf selalu berupaya untuk 

bersikap curiga terhadap predisposisi negatif di dalam jiwa (nafs). Itulah yang 

hendak mereka bersihkan. 

Kesenjangan sudut pandang di atas penting untuk diteliti dan dielaborasi lebih 

lanjut. Sebab cara pandang yang berbeda terhadap manusia dan jiwa manusia–akan 

memberikan implikasi signifikan terhadap pemikiran dan konsep mengenai 

kesehatan mental. Melalui komparasi pemikiran secara ilmiah, diharapkan timbul 

keselarasan antara tasawuf dan psikologi sehingga hubungan keduanya dapat saling 

mengisi untuk mewujudkan kesehatan mental yang optimal dan holistik.  

Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan secara mendalam mengenai 

konsep kesehatan mental dan cara penanggulangan penyakit mental yang terdapat 

di dalam pemikiran Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al-Ghazali dan teori 

afirmasi positif Claude Mason Steele dalam The Psychology of Self-Affirmation: 

Sustaining The Integrity of The Self (1988), serta melakukan analisis komparatif dari 

kedua pemikiran tersebut, sehingga pada nantinya dapat diketahui titik persamaan 

dan perbedaannya. Beberapa kajian yang menggarap bidang tema serupa sebelum 

penelitian ini dapat dikategorikan di dalam empat kelompok, sebagai berikut: 

Pertama, studi pemikiran tokoh tertentu yang berkaitan dengan kesehatan 

mental dalam lingkup tasawuf dan psikologi; antara lain dilakukan oleh Muhtar 

Gozali (Gozali, 2022), Yoana (Praditya et al., 2015), dan Anis (Azaman & Dkk, 2023). 

Kedua, komparasi antara tasawuf dan psikologi secara umum. Dalam hal ini, 

barangkali Heart, Self & Soul: The Sufi Psychology of Growth, Balance and Harmony 

(1999) karya Robert Frager adalah yang terbaik (Frager, 1999). Penelitian 

mengenai tema sejenis juga ditulis, di antaranya, oleh Nunis Fitria (Fitria, 2023), 

Endang Sri Rahayu (Rahayu, 2019), Ervina (Yasminiah & Rihadatul’aisyi, 2024), dan 

Haque Nizami (Nizami et al., 2013). Kelima penelitian ini sama-sama mendudukkan 

tasawuf dan psikologi berhadap-hadapan secara langsung, utamanya dalam kaitan 



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      244 

tentang kesehatan mental. Frager, misalnya, dalam karyanya memberikan ruang 

pembahasan khusus yang membandingkan asumsi-asumsi dari tradisi dunia 

psikologi Barat dengan berbagai pandangan tasawuf-sufi yang bertolak belakang. 

Dalam beberapa bab lainnya, ia menguraikan secara mendalam mengenai hati, diri 

dan jiwa serta terapi psikospiritual. 

Ketiga, tentang nilai-nilai tertentu dalam tasawuf yang digunakan untuk 

menghadapi berbagai problem psikologis, di antaranya ditulis oleh Aliah,  Saifuddin,  

dan Abu Bakar (Bakar, 2013). Tulisan-tulisan mereka mengelaborasi nilai-nilai 

sufisme seperti tazkiyah al-nafs, riyadlah, mujahadah, dan lain sebagainya untuk 

menyikapi permasalahan mental. Keempat, mengenai aspek praktis tasawuf sebagai 

penyembuhan. Beberapa penelitian yang penulis temukan di antaranya adalah The 

Art of Sufi Healing karya Linda O’Riordan (O’riordan, 2024),  yang memuat metode 

penyembuhan dari tarekat Uwaysi; selanjutnya terdapat tulisan Amin Syukur  

mengenai metode penyembuhan sufistik (Syukur, 2011), serta penelitian Ajeng 

Pratiwi  mengenai tasawuf psikoterapi dalam teknik Mind Healing Technique (MHT) 

(Rahmawati et al., 2020). 

Penelitian ini berusaha menjawab tiga research question (pertanyaan 

penelitian), antara lain: Pertama, bagaimana konsep kesehatan mental dan cara 

penanganan gangguan mental di dalam pemikiran al-Ghazali dan The Psychology of 

Self-Affirmation: Sustaining The Integrity of The Self karya Claude M. Steele? Kedua, 

apakah terdapat asas pembeda dan persamaan di antara pemikiran al-Ghazali dan 

Claude M. Steele dalam persoalan tersebut? Ketiga, bagaimana analisis komparatif 

dari pemikiran dan perspektif keduanya? 

Kemudian kajian ini diharapkan dapat mencapai beberapa tujuan. Pertama, 

untuk menelusuri dan menjelaskan konsep kesehatan mental dan cara penanganan 

gangguan mental yang terdapat di dalam pemikiran al-Ghazali dan Claude M. Steele. 

Kedua, untuk menemukan asas pembeda dan persamaan di antara pemikiran al-

Ghazali dan Claude M. Steele tentang kesehatan mental. Ketiga, untuk menjelaskan 

perbedaan perspektif keduanya secara komparatif. Di samping itu, penelitian ini 

juga memiliki aspek kegunaan dan manfaat, baik secara akademis maupun praktis. 

Penelitian ini diharapkan dapat memenuhi beberapa hal. Pertama, sebagai 

kontribusi terhadap wacana ilmiah dalam lingkup pemikiran tasawuf-psikologis, 

umumnya bagi perkembangan khazanah keilmuan Islam kontemporer. Kedua, hasil 

penelitian ini diharapkan mampu untuk menjadi jembatan penghubung integratif 

bagi pandangan tasawuf dan psikologi, utamanya dalam menyikapi persoalan 

tentang kesehatan mental. Sehingga tercipta hubungan saling mengisi, alih-alih 

saling berhadapan.  

 



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      245 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini terklasifikasi sebagai penelitian kualitatif yang menggunakan 

studi dokumen sebagai metode pengumpulan data. Penelitian kualitatif tidak 

menekankan pada kuantum atau jumlah, akan tetapi pada segi kualitas alamiah, 

sebab penelitian kualitatif menyangkut seputar pengertian, konsep, nilai dan ciri 

yang melekat dalam objek penelitian (Kaelan, 2005). Prinsip yang terdapat dalam 

penelitian kualitatif adalah untuk menangkap arti (meaning) serta memperoleh 

pemahaman yang mendalam (deep understanding), bukan hanya menjelaskan 

hubungan yang terdapat di antara variabel penelitian. 

Demi menghasilkan penelitian yang terstruktur dan akurat, data-data yang 

telah diperoleh selanjutnya dikelompokkan berdasarkan tingkat urgensinya bagi 

penelitian ini. Dari segi diperolehnya data, terdapat dua jenis sumber, yakni sumber 

data primer dan sumber data sekunder (Raco, 2010). Sumber data primer 

merupakan sumber data utama yang digunakan di dalam sebuah penelitian. Sumber 

data primer di sini merupakan dokumen pustaka yang merupakan karya orisinil 

dari seorang tokoh, dalam hal ini adalah berbagai karya Abu Hamid Muhammad bin 

Muhammad al-Ghazali dan makalah ilmiah Claude Mason Steele berjudul The 

Psychology of Self Affirmation: Sustaining The Integrity of The Self (Steele, 1988). 

Selanjutnya, terdapat pula sumber data sekunder yang merupakan data-data 

pendukung dan pelengkap dari sumber data primer. Sumber data sekunder dalam 

penelitian ini meliputi dokumen karya seseorang yang memiliki kaitan dengan tema 

dan objek penelitian ini, baik secara langsung maupun tidak langsung. Data 

sekunder berfungsi sebagai penjelas tambahan sekaligus penafsir serta penjabaran 

pemikiran tokoh maupun objek kajian yang terdapat di dalam penelitian ini untuk 

menghasilkan pemahaman yang mendalam dan utuh. 

Ragam data yang telah dikumpulkan kemudian diklasifikasi sesuai dengan 

kategorisasi ranah penelitian, yakni tasawuf dan psikologi. Data tersebut 

ditampilkan apa adanya untuk selanjutnya dilakukan analisis. Dalam menganalisis  

data, diterapkan tiga tahapan teknik. Pertama, metode interpretasi, yakni 

menemukan, mengumpulkan dan menjelaskan makna yang terdapat di dalam objek 

yang diteliti. Kedua, metode analisis, yakni cara-cara yang dilakukan untuk 

memperoleh ilmu pengetahuan melalui perincian terhadap objek penelitian. Ketiga, 

metode sintesis, yakni metode yang diterapkan untuk mendapatkan pengetahuan 

ilmiah dengan cara membandingkan (comparing) dan menggabungkan (mixing) 

(Kaelan, 2005). 

 

 

 



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      246 

C. Hasil dan Pembahasan 

Kajian ilmiah yang melibatkan tasawuf dan psikologi sering dibangun dalam 

posisi berhadap-hadapan. Tasawuf dan psikologi kerap dianggap berjalan sendiri-

sendiri dan tidak memiliki titik temu, bahkan dianggap dikotomis. Tasawuf 

dianggap sebagai representasi ilmu agama Islam yang bersifat adikodrati dan 

melangit, sementara psikologi mewakili ilmu pengetahuan yang lebih bersifat 

empiris dan realistis (Muhammad, 2002). Padahal jika dilihat secara objektif, 

tasawuf dan psikologi memiliki objek kajian yang sama, yakni jiwa manusia. Oleh 

sebab itu mengkaji persoalan kesehatan mental dari perspektif tasawuf dan 

psikologi merupakan kerja ilmiah terhadap objek kajian yang sama dengan dua 

perspektif yang berbeda. 

Beberapa peneliti membedakan kesehatan mental dengan arti mental health 

dan mental hygiene. Eka Sri Handayani (2022) menganggap mental hygiene lebih 

luas cakupannya ketimbang mental health. Ia mengutip Kartini Kartono yang 

mengartikan kesehatan mental (mental hygiene) sebagai ilmu yang mempelajari 

kesehatan mental atau jiwa dengan tujuan untuk mencegah timbulnya gangguan 

penyakit mental serta mengurangi atau menyembuhkan penyakit mental untuk 

memajukan jiwa (Handayani, 2022). Sedangkan kesehatan mental dengan arti 

mental health merupakan gambaran ideal tentang rupa kondisi seseorang yang 

dikatakan sehat dan baik secara mental. Singkatnya, mental health hanya membahas 

kondisi normal, sedangkan mental hygiene membahas kondisi normal dan 

abnormal. Jika didasari dengan konsep tersebut, maka ruang lingkup pembahasan 

yang terdapat di dalam penelitian ini merupakan kesehatan mental dalam artian 

mental hygiene. 

Menurut Zakiyah Darajat, sebagaimana disadur Bahri Ghazali, kesehatan 

mental adalah kondisi terhindarnya seseorang dari berbagai gejala gangguan dan 

penyakit mental, dapat menyesuaikan diri dan memaksimalkan potensi serta bakat 

yang dimiliki sekaligus mampu membawa kebahagiaan bersama sehingga tercapai 

keharmonisan dalam hidup (Ghazali, 2016). Konsepsi ini selaras dengan kondisi 

manifestasi kesehatan psikologis menurut Abraham Maslow. Indikator sehat secara 

psikologis menurut Maslow adalah aktualisasi diri (self actualization) yang 

merupakan puncak kebutuhan dari teori hierarki kebutuhan yang digagasnya 

(Handayani, 2022). 

Teori aktualisasi diri Maslow berangkat dari asumsinya bahwa perilaku 

manusia dibentuk oleh kecenderungannya dalam memenuhi kebutuhan hidup. 

Menurut Hasyim, terdapat lima hierarki kebutuhan manusia Maslow, yakni 

kebutuhan fisiologis, kebutuhan akan keselamatan, kebutuhan akan rasa aman, 

kebutuhan akan rasa cinta dan memiliki serta kebutuhan akan aktualisasi diri. 



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      247 

Kebutuhan-kebutuhan ini selalu muncul dan mendesak dalam diri manusia. Jika 

kebutuhan yang paling dasar telah terpenuhi, maka akan timbul kebutuhan 

selanjutnya dan seterusnya. Melalui pemenuhan kebutuhan terhadap hierarki 

tersebut, kualitas seseorang dapat terlihat. Semakin tinggi hierarki kebutuhan 

seseorang terpuaskan, maka akan semakin tinggi kondisi kesehatan jiwanya 

(Muhammad, 2002). Sedangkan menurut Jarvis (2009), hierarki kebutuhan 

manusia Maslow terdiri dari tujuh tahap, yakni kebutuhan fisiologis, rasa aman, 

kebutuhan sosial, kebutuhan untuk dihargai, kebutuhan intelektual, estetis, dan 

aktualisasi diri (Jarvis, 2009).  

Urutan tersebut menunjukkan prioritas kebutuhan manusia, dari yang paling 

dasar (pertama) hingga yang paling akhir. Dari teori Maslow, jika ditelaah lebih 

lanjut, kedudukan kesehatan mental dapat terletak di beberapa tahapan dari 

hierarki kebutuhan manusia. Bisa jadi kesehatan mental merupakan pemenuhan 

akan rasa aman, kebutuhan sosial, atau mungkin juga kebutuhan aktualisasi diri. 

Untuk memastikan hal ini harus dilakukan penyelidikan lebih lanjut dan bisa jadi 

hasilnya berbeda-beda di antara setiap individu.  

Di dalam khazanah Islam cum tasawuf, istilah mengenai kesehatan mental 

tidak dijelaskan secara konkret. Frasa yang digunakan oleh sarjana muslim dan para 

sufi bersifat teleologis, misalnya keselamatan (najah), kejayaan (fawz) dan 

kebahagiaan (sa’adah). Bagi mereka, kebahagiaan merupakan tujuan akhir dari cita-

cita manusia, khususnya di akhirat kelak. Sebab kaum sufi menganggap esensi dan 

hakikat manusia adalah jiwa dan aspek mental. Sementara itu, dimensi jasmani dan 

fisik hanya dianggap sebagai akibat dari apa yang dirasakan oleh jiwa. Oleh 

karenanya tasawuf merupakan ilmu tentang penyucian jiwa. Kesehatan jiwa 

(mental) adalah representasi dari kebahagiaan jiwa. Istilah ini juga menjadi dasar 

inspirasi bagi al-Ghazali dalam menganggit risalahnya yang berjudul Kimiya’ al-

Sa’adah (Kimia Kebahagiaan) (Al-Ghazali, 2010).  

Literatur Islam yang paling awal membicarakan tentang kesehatan mental 

adalah kitab Mashalih al-Abdan wa al-Anfus karya Abu Zaid al-Balkhi (849-934 M) 

(Al-Balkhi, 2023). Al–Balkhi tidak menganggap kitabnya sebagai karya tasawuf. 

Upaya yang dilakukan al-Balkhi dalam meneliti kesehatan mental serupa dengan 

kerja-kerja psikolog hari ini. Ia berangkat dari premis bahwa manusia terdiri dari 

tubuh dan jiwa, sehingga keduanya dapat merasakan sakit. Tubuh berkaitan dengan 

jiwa. Jika tubuh fisik sakit, maka akan berpengaruh kepada kesehatan jiwa-

mentalnya, begitu juga sebaliknya. Pernyataan al-Balkhi tersebut kini dikenal 

dengan istilah psikosomatik. Menurut al-Balkhi, ketenangan jiwa seseorang menjadi 

indikator sehat dan selamatnya mental seseorang. Baginya, bukti seseorang sehat 

secara mental, selain ketenangan jiwa, adalah terhindarnya orang tersebut dari 



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      248 

gangguan psikologis dan tidak dikuasai oleh kondisi mental tertentu seperti amarah, 

kepanikan dan ketakutan (Al-Balkhi, 2023). Meski begitu, dalam beberapa terapi 

yang ia sarankan, al-Balkhi menyinggung aspek-aspek ketasawufan seperti dengan 

mengingat nikmat Allah dan memikirkan betapa kasih sayang Allah amat luas. 

Sehingga, walaupun masih sangat terbatas dan sempit pembahasannya, upaya al-

Balkhi ini sangat visioner dan dapat dikategorikan sebagai pendekatan holistik yang 

berusaha untuk memadukan psikologi dan tasawuf dalam menghadapi persoalan 

kesehatan mental. 

1. Self-Affirmation Claude Steele 

Dalam artikel The Psychology of Self Affirmation: Sustaining The Integrity of The 

Self (1988), Claude Mason Steele menawarkan sebuah sistem diri (self system) yang 

ia sebut sebagai self-affirmation (penegasan diri). Sistem afirmasi diri ini diaktifkan 

tiap kali seseorang menerima informasi yang menyerang integritas dirinya dan 

tekanan yang menuntut untuk beradaptasi, baik secara perilaku maupun secara 

kognitif (Steele, 1988). Penelitian Steele dipicu oleh teori disonansi kognitif Leon 

Festinger (1957). Disonansi merupakan ketegangan psikologis atau 

ketidaknyamanan yang dialami seseorang ketika terdapat konflik antara perilaku, 

kepercayaan, atau nilai. Steele melakukan interpretasi baru terhadap teori 

disonansi. Baginya, disonansi bukan hanya tentang ketidaksesuaian kognitif, tetapi 

juga merupakan ancaman terhadap integritas diri (self-integrity). Dengan demikian, 

respons terhadap disonansi seringkali terkait dengan kebutuhan individu untuk 

memulihkan integritas diri mereka (Steele, 1988). 

Orientasi utama Steele bukan terletak pada bagaimana seseorang menghadapi 

ancaman yang menyerang dirinya, akan tetapi implikasi ancaman tersebut terhadap 

dirinya. Secara umum, bentuk ancaman terhadap seseorang ada tiga hal. Pertama, 

dari perilaku diri sendiri (our own behaviour), misalnya dalam kasus seorang 

perokok atau kegagalan diri. Kedua, penilaian orang lain (the judgments of others), 

misalnya pendapat buruk orang lain terhadap diri kita. Ketiga, peristiwa bencana 

(catastrophic events), misalnya ketika seseorang terjangkit penyakit yang 

membuatnya kehilangan kendali untuk mencapai sesuatu yang penting bagi dirinya 

(Steele, 1988). 

Menurut Steele, jika mengacu teori Festinger, ketika seorang perokok merasa 

dirinya terancam dengan iklan-iklan bahaya merokok, maka ia akan berusaha untuk 

merasionalisasikan manfaat merokok (misalnya relaksasi) sebagai perlawanan 

terhadap disonansi yang ditimbulkan iklan rokok tersebut (Steele, 1988). Self-

affirmation menawarkan hal yang berbeda. Dalam kasus ancaman iklan rokok, 

seorang perokok akan berusaha mencari penegasan diri sebagai bentuk perlawanan 

dengan menanamkan nilai diri yang tidak memiliki hubungan sama sekali dengan 



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      249 

ancamannya merokok, misalnya ia akan memberi afirmasi diri bahwa ia merupakan 

sosok yang sangat menyayangi keluarganya. Dengan begini, ancaman yang 

diperoleh melalui iklan rokok dapat ia reduksi di dalam dirinya. Steele menunjukkan 

bahwa self-affirmation membantu seseorang mengurangi respons defensif yang 

biasanya muncul ketika identitasnya terancam. Melalui self-affirmation, individu 

tidak perlu menolak atau merasionalisasi ancaman karena mereka merasa 

identitasnya tidak sepenuhnya diserang.  

Steele memberi pengandaian contoh yang lebih mudah. Ketika seorang 

profesor kalah dalam pertandingan tenis, misalnya, afirmasi yang menyangkal 

implikasi dari kekalahan tersebut seperti bahwa kekalahan tersebut diakibatkan 

oleh pergelangan kaki yang sakit tampaknya tidak dapat mengurangi tekanan 

afirmasi diri secara lebih pasti daripada afirmasi terhadap konsep diri yang tidak 

terkait—seperti kenyataan bahwa ia adalah seorang dosen yang baik dan oleh 

karena itu kalah dalam pertandingan tenis bukanlah sesuatu yang penting bagi 

dirinya (Steele, 1988).  

Self-affirmation adalah tindakan menegaskan kembali nilai atau kualitas 

positif dalam diri sendiri yang tidak berkaitan dengan ancaman. Self-affirmation 

dapat membuat seseorang lebih terbuka terhadap informasi yang tidak nyaman 

atau mengancam, karena rasa aman terhadap identitas mereka sudah dikuatkan. 

Perokok yang melakukan self-affirmation cenderung lebih mungkin menerima 

informasi tentang bahaya merokok dan mempertimbangkan untuk berhenti 

merokok. Steele memperkenalkan self-affirmation sebagai mekanisme penting 

untuk mempertahankan keseimbangan psikologis dalam menghadapi ancaman, 

yang pada akhirnya mendukung adaptasi yang lebih positif dan sehat dalam 

berbagai situasi. Ancaman yang disebutkan oleh Steele ini termasuk juga sesuatu 

yang dapat mengganggu kesehatan mental seseorang.  

2. Self-Blame al-Ghazali 

Al-Ghazali tidak menggunakan istilah penyakit mental. Ia menyebut amradh 

al-qulub (penyakit hati) dan asqam al-nafs (penyakit jiwa) sebagai padanan dari 

penyakit mental—batin. Penyakit hati direpresentasikan oleh akhlak tercela 

(akhlak al-khabitsah). Dampak penyakit hati jauh lebih berbahaya ketimbang 

penyakit zahir. Penyakit hati mampu membuat seseorang menyesal dalam 

kehidupan abadi (Al-Ghazali, n.d.-a). Bentuk penyakit hati sangat banyak, di 

antaranya adalah hasad, cinta dunia, cinta jabatan, haus pujian, rakus, riya’, marah, 

‘ujub, sombong (kibr) dan lain sebagainya. Dalam Ihya’ Ulumuddin, pembahasan 

mengenai penyakit hati akhlak tercela terdapat di bagian rub’ al-muhlikat, bab 

khusus tentang hal-hal yang merusak seseorang (Al-Ghazali, n.d.-a). Di antara 

berbagai bentuk penyakit hati, ada tiga bentuk akhlak tercela yang menurut al-



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      250 

Ghazali menjadi induk dari segala penyakit hati. Ketiganya bahkan menjangkit para 

sarjana dan ilmuwan, yakni hasad, ‘ujub dan riya’ (Al-Ghazali, 2004). 

Dalam pembahasan mengenai cara menanggulangi riya’ (‘ilaj al-riya’), al-

Ghazali    menyarankan    seseorang    untuk    melakukan, istilah penulis: self-blame, 

upaya menyalahkan diri sendiri sebagai bentuk penekanan terhadap nafsu. Secara 

eksplisit Al-Ghazali menyatakan sebagai berikut: 

“… Hendaknya ucapkanlah dengan tegas terhadap diri sendiri: ‘Hai orang hina! 

Hai orang yang sesat! Engkau telah mempermainkan Tuhan! Perhatianmu tertuju 

kepada para hamba dan engkau menyukai mereka. Kau membeli pujian mereka 

dengan cacian Allah Swt. Kau mencari ridha mereka dengan mengundang 

kemurkaan-Nya…” (Al-Ghazali, 2014).  

Menurut al-Ghazali, penting bagi seseorang untuk menancapkan kalimat-

kalimat tersebut di dalam diri. Hal itu agar seseorang dapat menyadari bahaya riya’. 

Ibarat madu, meski rasanya manis, tetapi jika seseorang tahu bahwa di dalam madu 

tersebut terdapat racun, maka ia akan mudah untuk menghindarinya, sama halnya 

dengan riya’ (Al-Ghazali, 2014). Puji-pujian dari orang lain tampak menggiurkan, 

padahal itu mengandung racun. Kalimat tersebut merupakan sebuah usaha 

mujahadat al-nafs (memerangi nafsu). Nafsu–diri rendah–tidak dapat dimatikan. 

Nafsu hanya dapat dikendalikan dengan dua cara, yakni mendidik dan membuatnya 

kuat untuk dimanfaatkan berbuat baik, atau melemahkan dan mengekangnya agar 

tidak melampaui batas (Al-Ghazali, 2001).  

Nafsu merupakan musuh dalam selimut (internal) sekaligus musuh yang 

‘dicintai’ (Al-Ghazali, 2001). Lazimnya, seseorang mendadak buta terhadap 

kejelekan yang terdapat pada seseorang atau hal yang ia cintai. Begitu pula manusia 

terhadap dirinya nafs. Oleh sebab itu, melawan kecenderungan buruk nafsu (hawa 

nafs) amat sulit. Al-Ghazali mengingatkan bahwa dosa yang paling purba berasal 

dari hawa nafsu, yakni ketika Iblis membangkang terhadap perintah Allah Swt. 

untuk bersujud kepada Adam. Hawa nafsu Iblis membuatnya sombong (karena 

merasa lebih mulia ketimbang Adam) dan hasud (tidak senang dengan 

keistimewaan yang diberikan oleh Allah Swt. kepada Adam). Begitu juga dengan 

dosa pertama manusia, yakni Adam. Ia dan istrinya, Hawa, dikeluarkan dari surga 

karena hawa nafsu membuatnya memiliki ambisi dan ketamakan untuk hidup kekal 

sehingga pada akhirnya menjadikan keduanya termakan bujuk rayu Iblis dan 

melanggar perintah Tuhan (Al-Ghazali, 2001).  

Agar seseorang dapat menyadari bahaya nafsunya, ia harus senantiasa awas 

dan curiga terhadap gejolak yang berasal dari dalam dirinya serta memiliki 

kepekaan terhadap kekurangan diri. Untuk itu, al-Ghazali memberikan empat saran. 

Pertama, duduk bersama guru yang bijak dan dapat melihat aib dirinya. Kedua, 



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      251 

mencari kawan yang jujur dan mau menyampaikan kekurangan dirinya. Ketiga, 

memanfaatkan kritik dan umpatan musuh tentang kekurangan diri kita. Keempat, 

hidup dan bersosial di tengah-tengah masyarakat. Sebab dengan hidup bersama 

masyarakat, seseorang dapat mengetahui sikap dan sifat yang tidak disukai orang-

orang sehingga ia dapat memeriksa dirinya sendiri apakah sikap dan sifat tersebut 

juga terdapat di dalam dirinya (Al-Ghazali, n.d.-b). Sedangkan untuk memperlemah 

pengaruh buruk nafsu, al-Ghazali menekankan tiga hal. Pertama, mencegah untuk 

tunduk pada kesenangan diri. Kedua, memberikan ‘beban’ kepada diri dengan 

memperbanyak melakukan ibadah. Ketiga, meminta pertolongan kepada Allah dan 

merendahkan diri kepada-Nya (Al-Ghazali, 2001).  

3. Dimensi Mental dalam Psikologi Barat dan Psikologi Sufi 

Perbedaan perspektif al-Ghazali dan Claude Steele dalam menangani 

persoalan kesehatan mental (gangguan mental) pada dasarnya berangkat dari 

perbedaan keduanya dalam memandang manusia. Claude Steele, sebagaimana 

tradisi psikologi, melihat manusia secara materialis-mekanis. Manusia hanya dilihat 

sebagai makhluk dengan kecenderungan neurotik tertentu (psikologi klinis) dan 

sifat positif dasar manusia belaka (psikologi humanistik). Ini berbeda dengan al-

Ghazali, sebagai representasi sufi dan tasawuf, yang melihat manusia sebagai ruh 

ilahi, yang di dalam dirinya mengandung potensi malaikat, hewan dan hewan buas 

(Al-Ghazali, 2010). Perbedaan perspektif antara psikologi Barat dan psikologi sufi 

dijelaskan secara detail oleh Robert Frager (Frager, 2023). 

Dalam psikologi Barat, aspek mental manusia hanya dijelaskan sebagai 

dimensi non-fisik yang tak kasat mata. Umumnya, hal itu berkenaan dengan kondisi 

neurotik manusia. Sementara dalam tasawuf, aspek mental memiliki dimensi yang 

luas dan mendalam. Al-Ghazali misalnya, memaparkan aspek mental ini dalam 

empat term, yakni qalb, ruh, ‘aql, dan nafs. Masing-masing dari keempat istilah 

tersebut memiliki dua pengertian, secara zahir dan batin. Makna kedua dari seluruh 

term tersebut merupakan dimensi mental (Al-Ghazali, n.d.-b).  

Makna pertama qalb adalah seonggok daging yang terletak di balik dada 

sebelah kiri yang mengalirkan darah dan sumber nyawa, disebut sebagai hati fisikal 

(qalb al-jasmaniy). Pengertian kedua, qalb merupakan anasir halus (lathifah) 

ilahiah-ruhaniah yang memiliki koneksi dengan qalb al-jasmaniy. Anasir halus inilah 

yang merupakan hakikat manusia yang dengannya manusia dapat memperoleh 

pengetahuan dan kearifan. Qalb kedua ini yang kelak akan memperoleh siksa 

maupun pahala. Selain itu, Ruh juga memiliki dua makna. Pertama, jisim halus yang 

bersumber di dalam rongga qalb al-jasmaniy dan menyebar ke seluruh badan 

dengan perantara urat dan pembuluh darah yang melaluinya manusia dapat hidup, 

meraba, melihat, mendengar dan mengecap. Kedua, ruh merupakan anasir halus 



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      252 

(lathifah) manusia yang mampu memperoleh pengetahuan sebagaimana makna 

kedua dari qalb. Ruh inilah yang dimaksud oleh Allah Swt. sebagai ‘urusan-Nya’—al-

Isra’ ayat 85.  

‘Aql memiliki dua pengertian pula. Pertama, ‘aql sebagai pengetahuan tentang 

hakikat sesuatu—hal ini berarti ‘aql diungkapkan sebagai sifat ilmu yang tempatnya 

berada di dalam qalb. Kedua, ‘aql sebagai perangkat yang mampu memperoleh 

pengetahuan dan ilmu—dengan demikian ‘aql adalah qalb, yakni anasir halus yang 

disebutkan sebelumnya.  

Sebagaimana ketiga term sebelumnya, nafs juga memiliki dua makna. Pertama, 

makan universal nafs sebagai potensi (quwat) amarah dan syahwat yang 

terkandung di dalam diri manusia. Pengertian ini lazim digunakan oleh kaum sufi. 

Mereka berpendapat bahwa nafs merupakan akar utama yang mencakup sifat-sifat 

tercela dalam diri manusia. Oleh karena itu para sufi memiliki istilah memerangi 

nafs (mujahadat al-nafs). Nafs inilah yang mereka maksud. Makna kedua dari nafs 

sebagai hakikat diri manusia, nafs al-insan, sebuah anasir halus (lathifah) manusia. 

Kedirian ini memiliki sifat berbeda-beda, tergantung kondisinya. Jika kedirian 

tersebut tunduk dalam pengaruh kesenangan hawa nafsu dan ajakan setan, ia 

disebut nafs ammarah bi al-su’ (nafsu yang selalu mengajak kepada keburukan). Jika 

kedirian tersebut plin-plan, terkadang berhasil menangkis dorongan hawa nafsu 

dan ajakan setan dan terkadang takluk oleh keduanya, maka disebut nafs lawwamah 

(nafsu yang mengejek). Akan tetapi ketika kedirian tersebut dapat menaklukkan 

hawa nafsu dan ajakan setan, maka disebut nafs al-muthmainnah (nafsu yang 

tenang). 

Dalam tradisi tasawuf, terdapat sebuah adagium yang sangat populer: ‘Siapa 

mengenal dirinya, maka ia akan mengenal Tuhannya’. Secara literal, ‘diri’ 

dibahasakan dengan ‘nafs’. Menurut al-Ghazali, diri bukanlah tubuh fisik seperti 

tangan, kaki, dan kepala. Diri adalah wilayah mental. Nafs adalah sesuatu yang 

memicu seseorang untuk bermusuhan ketika marah, mendorong untuk 

berhubungan seks ketika hasrat biologisnya meluap, dan mencari makan ketika 

merasa lapar. Inilah ‘nafs’. Akan tetapi, ‘nafs’ semacam ini tidak hanya dimiliki oleh 

manusia, hewan pun memilikinya.  Sebagaimana disebutkan, dalam diri manusia 

terdapat potensi malaikat, hewan dan hewan buas. Manusia dapat lebih kejam dari 

binatang buas dan di sisi lain juga memiliki potensi untuk melampaui kesucian 

malaikat. Pertarungan melawan diri sendiri merupakan penentunya. Nafs tidak 

dapat dibunuh, akan tetapi dapat dikendalikan dan ditenangkan agar menjadi nafs 

al-muthmainnah (diri atau jiwa yang tenang). Jiwa yang tenang inilah perwujudan 

mental yang sehat dalam perspektif al-Ghazali dan kaum sufi secara umum.  

 



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      253 

D. Simpulan   

Al-Ghazali dan Claude Steele memiliki perbedaan pandangan tentang 

kesehatan mental. Bagi al-Ghazali, mental yang sehat adalah ketika seseorang 

berhasil menaklukkan dirinya sendiri. Diri, dalam perspektif al-Ghazali, dipahami 

sebagai kecenderungan negatif yang senantiasa mengajak manusia kepada hal-hal 

yang bersifat merusak. Oleh karena itu ia memiliki metode self-blame untuk 

mengalahkan hawa nafsu. Self-blame merupakan manifestasi dari mujahadat al-

nafs. 

Sementara itu, Claude Steele menggunakan perspektif psikologi Barat yang 

memandang manusia secara materialis-mekanis. Maka baginya, ketika seseorang 

tidak sehat secara mental, berarti terdapat gangguan di dalam pikirannya (saraf 

otak) yang dapat mempengaruhi kondisi emosi seseorang. Faktor-faktor yang 

menimbulkan bisa banyak hal, dari kegagalan diri sendiri, penilaian orang lain 

maupun kejadian memilukan. Agar manusia dapat mengatasi gangguan ini, manusia 

melakukan penegasan terhadap dirinya (self-affirmation) sendiri sehingga ia dapat 

mereduksi ancaman-ancaman yang menyerang mentalnya. Pandangan al-Ghazali 

dalam menangani gangguan mental bersifat internal-introspektif, mencurigai diri 

sendiri, sementara Steele cenderung melihat faktor eksternal. 

Semestinya kedua pandangan ini dipadukan dan menjadi pembacaan holistik 

dalam menangani persoalan kesehatan mental. Setiap metode memiliki porsi dan 

kegunaan masing-masing. Metode self-affirmation baik digunakan oleh psikolog 

terhadap pasiennya (terhadap orang lain), sementara metode self-blame 

seyogyanya digunakan oleh seseorang bagi dirinya sendiri. Gabungan keduanya 

akan memberikan pemecahan yang utuh dalam mengentaskan seseorang yang 

terjangkit gangguan mental.  

 

Daftar Rujukan  

Al-Balkhi, A. Z. (2023). Kitab Kesehatan Mental (T. Pustaka (penerj.)). Turos Pustaka. 

Al-Ghazali, A. H. M. (n.d.-a). Ihya’ Ulumuddin Vol. I. Dar al-Makrifat. 

Al-Ghazali, A. H. M. (n.d.-b). Ihya’ Ulumuddin Vol. III. Dar al-Makrifat. 

Al-Ghazali, A. H. M. (2001). Minhaj al-‘Abidin. Dar al-Bashaer. 

Al-Ghazali, A. H. M. (2004). Bidayah al-Hidayah. Dar al-Minhaj. 

Al-Ghazali, A. H. M. (2010). Kimiya’ al-Sa’adah. Dar el-Mokattam. 

Al-Ghazali, A. H. M. (2014). Kitab al-Arba’in fi Ushul al-Din. Dar al-Kutub al-Islamiyah. 



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      254 

Azaman, A. A. N., & Dkk. (2023). Psikospiritual Nabawi dalam Kitab Tasawuf Modern 
Karya Buya Hamka. International Journal of Education, Psychology and 
Counseling, 8(52). 

Bakar, A. (2013). Tasawuf dan Kesehatan Psikologis: Menimbang Proses Tazkiyat 
al-Nafs sebagai Terapi Kesehatan. Jurnal Madania, 3(2). 

Fitria, N. (2023). Mental Health in the Psychology and Tasawuf Perspectives. Jurbal 
Iman dan Spiritualitas, 3(1). 

Frager, R. (1999). Heart, Self & Soul: The Sufi Psychology of Growth, Balance and 
Harmony. Theosophical Publishing House. 

Frager, R. (2023). Sufi Psychology: Psikologi Pertumbuhan, Keseimbangan, dan 
Keselarasan Batin Manusia. Qaf. 

Ghazali, B. (2016). Kesehatan Mental I. Harakindo. 

Gozali, M. (2022). Mental Health and Moral Education in Robert Frager’s 
Transformative Psychology. Jurnal Pendidikan Islam, 11(1). 

Handayani, E. S. (2022). Kesehatan Mental (Mental Hygiene). Universitas Islam 
Kalimantan Muhammad Arsyad Al-Banjari. 

Jarvis, M. (2009). Teori-teori Psikologi. Nusamedia. 

Kaelan, M. . (2005). Metode Penelitian Kualitatif Bidang Filsafat. Paradigma. 

Muhammad, H. (2002). Dialog Antara Tasawuf dan Psikologi: Telaah Atas Pemikiran 
Psikologi Humanistik Abraham Maslow. Pustaka Pelajar. 

Nizami, S. H., Katshu, M. Z. U., & Uvais, N. A. (2013). Sufism and Mental Health. Indian 
J Psychiatry 55: Indian Metal Concepts. 

O’riordan, L. (2024). The Art of Sufi Healing: Seni Menyembuhkan Tubuh, Mental, dan 
Spiritualitas Secara Alami (M. Ariestyawati (penerj.)). Qaf. 

Praditya, Y. B., Hanafi, I., & Zaduqisti, E. (2015). Maqamat Tasawuf dan Terapi 
Kesehatan Mental (Studi Pemikiran Amin Syukur). Religia, 18(2). 

Raco, J. R. (2010). Metode Penelitian Kualitatif: Jenis, Karakter dan Keunggulannya. 
PT Grasindo. 

Rahayu, E. S. (2019). Bertasawuf di Era Modern: Tasawuf Sebagai Psikoterapi. Jurnal 
Emanasi: Jurnal Ilmu Keislaman dan Sosial, 2(2). 

Rahmawati, A. P., Setiawan, C., & Naan. (2020). Nilai Sufistik dalam Prosedur Self 
Healing. Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik. 



 
Muhammad Imdad & Muhammad Endy Fadlullah 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      255 

Steele, C. M. (1988). The Psychology of Self-Affirmation: Sustaining The Integrity of 
The Self. Academic Press, 21. 

Syukur, A. (2011). Sufi Healing: Terapi dalam Literatur Tasawuf. Walisongo Press. 

Wahyudi, Z. M. (2024). Generasi Z dan Kerentanan Bunuh Diri. Kompas. 
https://www.kompas.id/baca/humaniora/2024/09/10/generasi-z-dan-
kerentanan-bunuh-diri 

Yasminiah, E. Z., & Rihadatul’aisyi, H. F. (2024). Penyakit Mental dalam Perspektif 
Tasawuf. Observasi: Jurnal Publikasi Ilmu Psikologi, 2(4). 

 

 

 

 

 

 


