
Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media 

Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam 
 

Volume 23 Nomor 02 Tahun 2025 

Print ISSN : 1693-0576 
Online ISSN : 2540-7783 
 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam 

Print ISSN : 1693-0576 ; Online ISSN : 2540-7783 

REKONSTRUKSI KONSEP KEPERAWANAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 
ISLAM: ANALISIS QAWA‘ID FIQHIYYAH DAN QAWA‘ID USHULIYYAH 

 
Nor Aziizah Rahmah1, Nursalam Ihsan Insan Budiman2 Sardimi3 

Universitas Islam Negeri Palangka Raya, Indonesia 
e-mail: 1zizahasfarly@gmail.com, 2nursalamnavers@gmail.com, 

3sardimikalimantan@gmail.com 
 

Abstract 
 

This study explores the main question of how Islamic law views the practice of hymen 
reconstruction, particularly through the lens of Qawāʿid Fiqhiyyah and Qawāʿid 
Uṣūliyyah. The issue arises from the social perception that equates virginity with 
purity, along with the advancement of medical procedures that enable hymen 
restoration. The study positions itself as a contemporary ijtihād effort to address 
modern bioethical concerns within the framework of Islamic jurisprudence. Using a 
qualitative library research method, this study analyzes classical and contemporary 
Islamic legal sources through textual interpretation. The findings reveal a divergence 
of opinion among contemporary scholars regarding the permissibility of such 
procedures. However, by applying legal maxims such as al-ḍarūrah tubīḥ al-maḥẓūrāt 
(necessity permits the prohibited) and sadd al-dharāʾiʿ (blocking the means to harm), 
and considering the objectives of Islamic law (maqāṣid al-sharīʿah), the ruling depends 
on context, intention, and consequences. This research contributes to the 
contemporary discourse on Islamic legal perspectives concerning medical intervention 
and societal concepts of purity. 
 
Keywords: Reconstruction, Virginity, Islamic Law 
 

Abstrak 
 

Penelitian ini mengangkat pertanyaan utama mengenai bagaimana hukum Islam 
memandang praktik rekonstruksi keperawanan, khususnya melalui analisis prinsip-
prinsip Qawāʿid Fiqhiyyah dan Qawāʿid Uṣūliyyah. Latar belakangnya adalah 
pandangan sosial yang mengaitkan keperawanan dengan kesucian, serta munculnya 
praktik medis yang menawarkan rekonstruksi selaput dara. Penelitian ini 
memosisikan diri sebagai upaya ijtihad kontemporer untuk merespons isu-isu bioetika 
modern dalam kerangka hukum Islam. Penelitian ini menggunakan metode studi 
kepustakaan (library research) dengan jenis pendekatan kualitatif dan analisis 
tekstual terhadap sumber-sumber primer dan sekunder dalam hukum Islam. Hasil 
pembahasan menunjukkan bahwa terjadi perbedaan pendapat di kalangan ulama 
kontemporer mengenai kebolehan tindakan ini. Namun, dengan menggunakan 
pendekatan kaidah fikih seperti al-ḍarūrah tubīḥ al-maḥẓūrāt dan sadd al-dzarā’iʿ, 
serta mempertimbangkan maqāṣid al-sharīʿah, ditemukan bahwa kebolehan atau 

mailto:zizahasfarly@gmail.com
mailto:nursalamnavers@gmail.com
mailto:3sardimikalimantan@gmail.com


Nor Aziizah Rahmah, Nursalam Ihsan Insan Budiman, Sardimi  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      291 

larangan bergantung pada konteks, niat, dan dampak yang ditimbulkan. Penelitian 
ini berkontribusi dalam memperkaya wacana hukum Islam kontemporer terkait 
intervensi medis dan nilai kesucian dalam masyarakat Muslim. 
 
Kata Kunci: Rekonstruksi, Keperawanan, Hukum Islam 
 

Received: 

September, 17 2025 

Revised: 

October, 10 2025 

Accepted: 

October, 15 2025 

Published: 

October, 31 2025 

 

A. Pendahuluan  

Islam adalah agama yang syāmilun lil-‘ālam, mencakup seluruh aspek 

kehidupan manusia tanpa adanya kekurangan. Allah telah mengatur segala sesuatu 

dengan sempurna, termasuk kedudukan dan peran wanita dalam masyarakat. 

Wanita memiliki keindahan, kelembutan, serta keutamaan yang ditegaskan dalam 

sabda Nabi Muhammad SAW. 

نْ يَا الْمَرْأةَُ الصَّالِِةَُ  نْ يَا مَتَاعٌ وَخَيُْْ مَتَاعِ الدُّ   الدُّ
Artinya: Dunia adalah perhiasan dan sebaik-baik perhiasan adalah wanita yang 

shalihah (H.R Muslim). 

Hadis ini menunjukkan bahwa wanita shalihah merupakan perhiasan terbaik 

dunia, bukan semata-mata karena fisiknya, melainkan karena peran spiritual dan 

moralnya dalam menjaga kehormatan serta mendukung kehidupan rumah tangga 

(Shofi’Anna, 2022). Namun, dalam realitas sosial, masih berkembang stigma yang 

mengaitkan kehormatan seorang wanita dengan status keperawanannya. Wanita 

sering dipandang lebih terhormat apabila masih perawan (Anhar et al., 2023). 

Stigma ini tidak hanya berakar pada konstruksi budaya, tetapi juga diperkuat oleh 

norma sosial yang menempatkan keperawanan sebagai simbol kesucian dan 

moralitas perempuan. Akibatnya, wanita yang kehilangan keperawanan di luar 

pernikahan seringkali menghadapi diskriminasi, tekanan psikologis, bahkan 

marginalisasi sosial (Mohiddin, 2021). Kondisi ini memicu munculnya praktik medis 

berupa rekonstruksi selaput dara (hymenoplasty) dengan tujuan memulihkan 

keperawanan, baik untuk menghindari stigma maupun untuk memperoleh kembali 

pengakuan social (Vhiama, 2024). 

Fenomena rekonstruksi keperawanan kemudian menimbulkan perdebatan 

etis dan hukum, khususnya dalam perspektif Islam. Di satu sisi, tindakan ini 

dipandang sebagai upaya menjaga kehormatan dan menghindari mudarat sosial; di 

sisi lain, ia dapat dianggap sebagai bentuk penipuan atau manipulasi yang 

bertentangan dengan prinsip kejujuran dalam Islam (Kusmardani, 2023). 

Perdebatan ini semakin kompleks ketika dikaitkan dengan maqāṣid al-sharīʿah, 



Nor Aziizah Rahmah, Nursalam Ihsan Insan Budiman, Sardimi  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      292 

yang menekankan perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Oleh karena itu, analisis terhadap praktik rekonstruksi keperawanan memerlukan 

pendekatan yang lebih mendalam melalui Qawā‘id Fiqhiyyah dan Qawā‘id Uṣūliyyah 

untuk menimbang maslahat dan mafsadat yang ditimbulkan. 

Secara medis, selaput dara (hymen) adalah jaringan tipis dengan beberapa 

jenis variasi, seperti imperforate, microperforate, cribriform, dan septate (Dietrich, 

2023; Handayani, 2025). Selaput dara (hymen) merupakan struktur berbentuk 

selaput yang berlubang dan berbentuk pada pintu masuk vagina. Sementara sumber 

lain mendefinisikan hymen adalah jaringan berupa lapisan yang tipis dan menutupi 

sebagian besar dari introitus vagina, bersifat rapuh dan mudah robek. Hymen ini 

berlubang yang berfungsi sebagai saluran lendir yang dikeluarkan oleh uterus dan 

darah saat menstruasi. Bentuk hymen seperti bulan sabit dan berlubang-lubang. Bila 

hymen tertutup sama sekali disebut hymen occlusivum (Hasan & Rosmita, 2022). 

Praktik rekonstruksi terhadapnya kemudian menimbulkan perdebatan etis dan 

hukum yang kompleks dalam perspektif Islam. Di satu sisi, ia dapat dilihat sebagai 

upaya dar'u al-mafāsid (menolak kerusakan) untuk menghindari mudarat sosial 

yang besar. Di sisi lain, ia berpotensi dianggap sebagai bentuk penipuan (ghisy) yang 

bertentangan dengan prinsip kejujuran (shidq) (Kusmardani, 2023). 

Perdebatan ini memerlukan analisis mendalam dengan merujuk pada maqāṣid 

al-sharīʿah (tujuan-tujuan syariat), khususnya perlindungan terhadap keturunan 

(ḥifẓ al-nasl), kehormatan (ḥifẓ al-'ird), dan jiwa (ḥifẓ al-nafs). Oleh karena itu, 

pendekatan melalui Qawā‘id Fiqhiyyah (kaidah-kaidah fikih) dan Qawā‘id Uṣūliyyah 

(kaidah-kaidah ushul fikih) menjadi sangat penting untuk menimbang secara 

cermat maslahat dan mafsadat yang ditimbulkan (Muzdalifah, 2019). 

Kajian mengenai rekonstruksi keperawanan telah dilakukan oleh beberapa 

peneliti. Rahmayanti et al., (2024) menyoroti operasi keperawanan dalam hukum 

Islam kontemporer, dengan temuan adanya perbedaan pandangan ulama antara 

yang melarang secara mutlak dan yang membolehkan dengan syarat tertentu. Hasan 

& Rosmita, (2022) mengkaji kedudukan hukum operasi selaput dara dengan 

klasifikasi wajib, sunnah, haram, dan mubah, bergantung pada sebab kerusakan 

selaput dara. Sementara itu, Rohana & Mustafid, (2021) membahas konsep 

keperawanan dalam konteks pembatalan perkawinan dari perspektif hukum Islam 

dan feminisme, menekankan implikasi sosial dan gender. 

Kajian terdahulu menunjukan bahwa penelitian lebih banyak berfokus pada 

status hukum normatif atau perspektif sosial-feminisme. Belum ada kajian yang 

secara komprehensif mengintegrasikan analisis Qawā‘id Fiqhiyyah dan Qawā‘id 

Uṣūliyyah untuk menimbang maslahah dan mafsadah rekonstruksi keperawanan. 

Oleh karena itu, penelitian ini menghadirkan kebaruan dengan menawarkan 



Nor Aziizah Rahmah, Nursalam Ihsan Insan Budiman, Sardimi  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      293 

kerangka analisis integratif berbasis kaidah fikih, ushul, dan maqāṣid al-sharīʿah, 

sehingga dapat memberikan kontribusi akademik, normatif, dan sosial dalam 

merespons isu bioetika modern. 

Penelitian ini bertujuan menganalisis praktik rekonstruksi keperawanan 

melalui operasi selaput dara dalam perspektif hukum Islam dengan menimbang 

maslahah dan mafsadah yang ditimbulkan. Analisis dilakukan dengan menggunakan 

pendekatan Qawā‘id Fiqhiyyah dan Qawā‘id Uṣūliyyah sebagai instrumen 

metodologis, sehingga dapat memberikan gambaran komprehensif mengenai 

kebolehan atau larangan tindakan tersebut. Selain itu, penelitian ini bertujuan untuk 

menjelaskan relevansi maqāṣid al-sharīʿah dalam isu rekonstruksi keperawanan, 

khususnya terkait perlindungan terhadap keturunan (ḥifẓ al-nasl), kehormatan (ḥifẓ 

al-‘ird), dan jiwa (ḥifẓ al-nafs) (Muzdalifah, 2019). Penelitian ini juga diarahkan 

untuk menilai pengaruh rekonstruksi keperawanan terhadap keharmonisan rumah 

tangga, sehingga dapat memberikan kontribusi akademik, normatif, dan sosial 

dalam merespons isu bioetika modern. 

Secara teoretis, penelitian ini memperkaya khazanah kajian hukum Islam 

kontemporer dengan menghadirkan analisis integratif berbasis Qawā‘id Fiqhiyyah 

dan Qawā‘id Uṣūliyyah dalam menimbang maslahah dan mafsadah rekonstruksi 

keperawanan. Pendekatan ini tidak hanya menyoroti aspek normatif, tetapi juga 

mengaitkannya dengan maqāṣid al-sharīʿah sehingga memberikan landasan 

metodologis yang lebih komprehensif. Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi 

rujukan bagi ulama, akademisi, dan praktisi medis Muslim dalam merespons 

fenomena rekonstruksi keperawanan secara bijak, sesuai dengan prinsip syariat 

Islam. Penelitian ini diharapkan mampu mengurangi stigma terhadap perempuan 

dengan menegaskan bahwa kehormatan tidak semata-mata diukur dari kondisi fisik 

selaput dara, melainkan dari kesucian, niat, dan perilaku sesuai ajaran Islam. 

Kontribusi penelitian ini terletak pada tiga aspek utama. Pertama, kontribusi 

akademik berupa kerangka analisis baru yang mengintegrasikan kaidah fikih dan 

ushul dalam isu bioetika modern. Kedua, kontribusi normatif berupa dasar hukum 

Islam yang lebih komprehensif dalam menghadapi persoalan rekonstruksi 

keperawanan dengan mempertimbangkan maslahat dan mafsadat secara seimbang. 

Ketiga, kontribusi sosial-kultural berupa perspektif Islam yang lebih kontekstual 

untuk mengurangi stigma sosial terhadap perempuan serta memperkuat 

pemahaman masyarakat tentang kehormatan wanita dalam bingkai syariat. 

 
B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis library 

research, yaitu kajian kepustakaan yang bertujuan memahami fenomena secara 



Nor Aziizah Rahmah, Nursalam Ihsan Insan Budiman, Sardimi  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      294 

mendalam melalui pengumpulan dan analisis data non-numerik (Sugiyono, 2019). 

Data diperoleh dari sumber primer berupa kitab-kitab fikih, hadis, dan literatur 

hukum Islam klasik maupun kontemporer, serta sumber sekunder berupa jurnal 

ilmiah, artikel penelitian, dan buku metodologi yang relevan (Moleong, 2011).  

Analisis data menggunakan content analysis, yakni menelaah isi literatur untuk 

menemukan pola, makna, dan relevansi dengan permasalahan penelitian. Data 

kemudian dikategorikan berdasarkan tema seperti pandangan ulama, kaidah fikih, 

maqāṣid al-sharīʿah, serta implikasi sosial, lalu ditafsirkan melalui kerangka Qawā‘id 

Fiqhiyyah dan Qawā‘id Uṣūliyyah untuk menimbang maslahah dan mafsadah 

rekonstruksi keperawanan (Krippendorff, 2018). Untuk menjaga keabsahan data, 

digunakan teknik triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai literatur. 

C. Hasil dan Pembahasan 

Keperawanan dalam masyarakat sering dianggap sebagai simbol penjagaan 

diri dan pembatas dari perbuatan zina. Pandangan ini berbeda dengan sebagian 

masyarakat Barat, di mana seorang perempuan yang masih perawan justru 

dipandang remeh dan diberi label “tidak laku” karena dianggap kurang menarik 

secara fisik. Kelumrahan perbuatan zina di sana menjadikan anak di luar nikah 

dianggap hal biasa (Raihana & Ghufron, 2023). Dalam perspektif Islam, sebagaimana 

ditegaskan dalam surah An-Nur ayat 2, wanita yang berzina didahulukan 

penyebutannya dibanding laki-laki karena hikmahnya, wanita menanggung akibat 

buruk yang lebih besar, seperti tercorengnya martabat, rusaknya keturunan, 

penghinaan terhadap keluarga, serta stigma sosial yang lebih berat dibanding laki-

laki (Quraish, 2011). 

Namun, penting dipahami bahwa robeknya selaput dara tidak selalu 

disebabkan oleh persetubuhan. Ada banyak faktor lain yang dapat menyebabkan 

robeknya hymen, seperti kecelakaan, berkuda, aktivitas fisik berlebihan di sekitar 

panggul, senam, atau penggunaan menstrual cup (Hasan & Rosmita, 2022). Oleh 

karena itu, tidak selayaknya seorang istri yang tidak mengeluarkan darah ketika 

berhubungan badan dengan suami langsung dicap sebagai pezina di masa lalunya, 

terlebih karena ada pula wanita yang sejak lahir tidak memiliki selaput dara. 

Salah satu bentuk terobosan tersebut adalah prosedur vaginal rejuvenation 

atau hymenoplasty, yakni pembedahan yang bertujuan mengembalikan integritas 

selaput dara yang mungkin robek karena aktivitas fisik atau sebab lainnya. Prosedur 

ini dapat dilakukan dengan dua metode, yaitu operasi konvensional menggunakan 

instrumen bedah tradisional, dan operasi dengan teknologi laser CO2 yang 

memungkinkan pembentukan serta perbaikan selaput dara dengan waktu 

penyembuhan lebih cepat dibandingkan metode pertama (Sofyan, 2022). Dengan 

demikian, rekonstruksi keperawanan tidak hanya menjadi isu sosial dan hukum, 



Nor Aziizah Rahmah, Nursalam Ihsan Insan Budiman, Sardimi  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      295 

tetapi juga fenomena medis kontemporer yang menuntut analisis mendalam dari 

perspektif Islam. 

Para fuqoha muasirin kemudian berdiskusi mengenai permasalahan ini. Ulama  

bersepakat bahwa pengembalian keperawanan haram hukumnya bagi seorang 

wanita yang sobek selaput dara nya dengan sebab berjima’ dalam pernikahan atau 

pun yang sudah ditalak dan yang sudah terkenal perbuatan zina nya diantara 

masyarakat dikarenakan tidak adanya illah yang mengharuskannya operasi 

(Pangesti, 2021). Didalam kitab Al- Ahkam Aljariyyah Attibbiyah karya imam Al-

Mukhtar Asyanqiti dikatakan bahwa masalah ini sudah dibahas dalam sebuah 

seminar “Pandangan Islam Pada Praktik Medis” yang diadakan di Kuwait pada  

tahun 1407 Hijriyyah. Menurut pendapat Syekh Izzuddin Alkhotibi Attamimi hukum 

operasi rekonstruksi keperawanan adalah haram secara mutlak beliau berpendapat 

bawah mengizinkan praktek ini, dapat memotivasi wanita lain melakukan prosedur 

mengembalikan keperawanan dengan tujuan yang tidak urgent dan syari’ 

(Rahmayanti et al., 2024), sedangkan menurut Muhammad Naim Yasin hukumnya 

terperinci sebagai berikut: 

Pertama, jika rusaknya selaput dara disebabkan sebuah kecelakaan atau pun 

suatu kejadian yang tidak mengandung maksiat dan bukan karena jima’ di dalam 

pernikahan, hukumnya dua: yang pertama jika kerusakan selaput dara 

mengakibatkan ia di zholimi karena adat istiadat (urf) maka hukum operasinya 

menjadi wajib. Yang kedua jika kerusakan selaput dara tidak sampai membuat 

wanita tersebut tertuduh ataupun terdzolimi maka hukum mengoperasinya adalah 

mandub. 

Kedua, jika rusaknya selaput dara disebabkan karena perzinahan yang mana 

perbuatannya belum masyhur dikalangan sekitar hukum nya adalah jaiz. Seorang 

dokter boleh memilih untuk mengoperasinya atau tidak. Dr. Muhammad Naim Yasin 

berpendapat bahwa mengoperasinya lebih baik dengan tujuan agar menjaga aibnya 

(Pratama, 2021), sebagaiman sabda nabi yang berbunyi: 

عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: "من نفس عن مسلم كربة من  عنهعن أبي هريرة رضي الله 
على مسلم ستره الله فى الدنيا   كرب الدنيا نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة, ومن ستر

 والآخرة, والله فى عون العبد ماكان العبد فى عون أخيه" 
Artinya: dari Abu Hurairah radhiyallahu’anhu, Rasulullah S.A.W bersabda: 

“Barangsiapa melepaskan kesusahan seorang muslim dari kesusahan dunia, Allah 

akan melepaskan kesusahannya pada hari kiamat. Barangsiapa menutupi aib 

seseorang, Allah akan menutupi aibnya didunia dan akhirat. Allah akan senantiasa 



Nor Aziizah Rahmah, Nursalam Ihsan Insan Budiman, Sardimi  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      296 

menolong hamba-Nya selama ia menolong saudaranya” (H.R. Muslim) (Achmad, 

2021).  

Beberapa ulama kontemporer berpendapat bahwa prosedur pengembalian 

selaput dara bagi wanita yang pernah berzina dan ingin bertaubat dapat dibolehkan 

dengan merujuk pada dalil Al-Qur’an surah An-Nur ayat 3 serta dalil ma‘qul. 

Pertama, alasan yang diajukan adalah untuk menjaga dari bahaya su’udzan. Seorang 

dokter yang melakukan prosedur ini dianggap membantu menyebarkan opini baik 

di tengah masyarakat sekaligus menutup pintu prasangka buruk agar tidak 

merasuki pikiran masyarakat. Namun, pendapat ini dibantah oleh sebagian ulama 

yang menegaskan bahwa hukumnya haram, dengan alasan bahwa mencegah 

prasangka buruk seharusnya dilakukan melalui keterbukaan dan kejujuran kepada 

calon suami, bukan dengan rekayasa medis. Kedua, alasan lain yang diajukan adalah 

tercapainya kesetaraan dan keadilan antara laki-laki dan perempuan. Seorang laki-

laki yang pernah berhubungan seksual tidak meninggalkan bekas fisik, sehingga ia 

tidak dituntut atau dimintai pembuktian atas perbuatannya. Sebaliknya, seorang 

perempuan sering dituntut dan dikecam atas hilangnya keperawanan, padahal 

dalam beberapa kasus hal tersebut bisa terjadi bukan karena perbuatan zina 

(Rahmayanti et al., 2024). 

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, pendapat yang membenarkan 

dilakukannya operasi selaput dara dengan alasan persamaan antara laki-laki dan 

perempuan dapat dibantah. Hal tersebut tidak tepat karena pada hakikatnya Allah 

menciptakan laki-laki dan perempuan dengan kodrat yang berbeda. Menuntut 

adanya persamaan dalam hal menyembunyikan kesalahan justru bertentangan 

dengan fitrah penciptaan keduanya. Pertanyaan yang muncul kemudian adalah 

bagaimana keadilan dalam penciptaan dipahami. Dalam hal ini, perbuatan fāḥisyah 

yang dilakukan oleh seorang laki-laki tidak menimbulkan percampuran nasab, 

sedangkan jika dilakukan oleh seorang perempuan, perbuatan zina berpotensi 

menimbulkan percampuran keturunan. Perbedaan konsekuensi inilah yang 

menunjukkan adanya perbedaan mendasar antara laki-laki dan perempuan dalam 

konteks hukum Islam (Aziz, 2016). 

1. Peninjauan Qowaid Fiqhiyyah dan Ushulliyyah  

a. Qowaid Fiqhiyyah. 

Dalam kajian fikih, Qawā‘id Fiqhiyyah (kaidah-kaidah fikih) berfungsi sebagai 

prinsip umum yang menjadi pedoman dalam menetapkan hukum terhadap berbagai 

permasalahan baru. Kaidah ini lahir dari hasil istinbāṭ para ulama terhadap nash Al-

Qur’an dan hadis, serta penerapan hukum dalam berbagai kasus yang dihadapi umat 

Islam. Melalui kaidah fikih, permasalahan kontemporer dapat dianalisis secara 

sistematis dengan mempertimbangkan aspek maslahah (kemanfaatan) dan 



Nor Aziizah Rahmah, Nursalam Ihsan Insan Budiman, Sardimi  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      297 

mafsadah (kerusakan). Salah satu kaidah yang relevan dalam membahas isu 

rekonstruksi keperawanan adalah: 

1) Ad-Dhororu laa yuzalu bi Addoror 

Kemudharatan itu tidak boleh dihilangkan dengan kemudharatan yang lain”. 

Jika kaidah ini di sandingkan dengan permasalahan operasi selaput dara, maka betul 

adanya bahwa seseorang perempuan ingin melakukan operasi untuk calon 

suaminya agar bisa menutupi aib nya yang pernah berzina dengan lelaki lain. Maka 

wanita ini secara tidak langsung telah menghilangkan kemudharatan dirinya 

dengan mengadakan mekudharatan yang lain bagi calon suaminya, yaitu menipu. 

Salah satu kemudharatan lain yang ia timbulkan adalah ikhtilatu ansab atau 

yang disebut tercampurnya keturunan. ini sangat bertentangan dengan maqosid 

syariah yaitu hifdzu nasl. jika ini terjadi maka ia akan melahirkan kerusakan 

selanjutnya bagi anaknya yaitu hak wali nikah jika anaknya seorang perempuan dan 

hak waris yang mana hak waris akan diberikan kepada yang bukan haknya maka 

dengan demikian ia telah memakan uang dan harta orang dengan bathil (Al-Baijuri, 

2019). 

2) Segala sesuatu bergantung pada niatnya. 

Pengembalian keperawanan menjadi bberbeda hukumnya tergantung dengan 

niat dan kondisi wanita tersebut. Para fuqoha menyebutkan 

  الِالة بقدرها أي فهم الواقع وفهم واجب فى الواقع  
Dikutip dari pendapatnya Dr. Taufiq al-Wa’i salah satu alasan dibolehkannya 

memperbaiki selaput dara seperti telah terjadinya sebuah pemerkosaan ataupun 

sebuah penyakit seperti pengangkatan tumor. Berbeda dengan jika seorang wanita 

melakukan perbaikan selaput dara dengan niatan untuk menutupi kesalahannya di 

masa lalu yaitu berzinah dengan sukarela ataupun bagi seorang wanita yang bekerja 

sebagai PSK dengan tujuan agar lebih menarik, maka hukumnya berubah menjadi 

haram (Hasan & Rosmita, 2022). 

b. Qowaid Ushulliyyah 

1) Maslahah 

Permasalahan ini sangat berkaitan dengan penjagaan keturunan dan 

kehormatan, rekonstruksi keperawanan mengandung maslahah dan mafsadah yang 

mana dalam maslahah berfungsi untuk menjaga aib dan kehormatan seorang 

wanita, sedangkan mafsadah nya adalah sebuah penipuan dan pembohongan yang 

mana berbohong merupakan pangkal bermulanya segala dosa dan menjadi sebuah 

jalan pintas menuju neraka sebagai mana hadist nabi yang  telah diriwayatkan oleh 

bukhari dan muslim. jika dalam suatu permasalahan berkumpulnya maslahah dan 



Nor Aziizah Rahmah, Nursalam Ihsan Insan Budiman, Sardimi  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      298 

mafsadah, sebisa mungkin untuk mendapatkan maslahat dan menjauhakan dari 

mafsadat sebagaimana firman Allah dalam syrat At-Taghabun Ayat 16: 

  مَا ٱسۡتَطعَْتُمْ ٱت َّقُواْ ٱللََّّ 

Bertakwalah kamu kepada Allah sekuat kemampuanmu (Kementerian Agama, 

2019) 

Jika kita melihat kembali pada tindakan operasi selaput dara dapat kita 

simpulkan, permasalahan ini lebih banyak mengandung mafsadah meskipun kita 

tidak memungkiri ada nya maslahat yang timbul dari tindakan operasi ini seperti 

menutup aib saudara muslim. contohnya adalah jika seorang istri ingin memulihkan 

selaput daranya kembali dengan alasan ingin menyenagkan suami, alasan ini tidak 

masuk dalam kategori dhorury yang mana tidak memberikan kemaslahatan yang 

syar’i malah justrul membuka kemudharatan yang pasti yaitu tabzirul maal dan 

memperlihatkan aurat mughaladzoh dengan sengaja  kepada dokter laki-laki yang 

akan mengoperasinya. dari sini bisa kita simpulkan bahwa mafsadat atau kerusakan 

lebih besar dari pada maslahah maka lebih baik meninggalkan perkara itu dan tidak 

usah menghiraukan kemaslahatannya (Basri, 2020). 

2) Adz-dzari’ah 

Operasi selaput dara menjadi sebuah media untuk mengembalikan struktur 

selaput dara seperti semula. Dalam hal ini, media yang di pakai untuk suatu tujuan 

dapat berubah hukum nya, baik itu (fath adz-zari’ah) boleh di lakukan bahkan 

menjadi wajib. Sedangkan (Sadd-Adz-dzari’ah} tidak boleh bahkan di haramkan 

pelaksanaannya. Sebagaimana yang disebutkan juga di dalam sebuah kaidah:  

 ما أدى إلى الِرام فهو حرام 

Artinya: Apa saja yang membawa kepada yang di haramkan maka wasilah atau 

media nya pun juga haram (Helim, 2023). 

Salah satu tujuan yang diharamkan adalah aborsi dengan dalih bahwa janin 

tersebut adalah sebuah kesalahan dan harus ditutupi sehingga tidak menjadi aib. 

Para Fuqoha bersepakat bahwa melakukan aborsi merupakan tindakan kriminal 

pembunuhan. Pelaku tidak hanya di jatuhkan hukuman dunia saja tetapi juga 

akhirat. Imam Ghazali berkata dalam kitabnya Ihya Ulumu Ad-Din “menggugurkan 

kendungan merupakan suatu kejahatan pada wujud yang nyata” (Hasan & Rosmita, 

2022).  

2. Implikasi Rekosntruksi Keperawanan dalam Keabsahan dan Keharmonisan 

Pernikahan. 

Kejujuran merupakan sebuah awal baik dalam membangun suatu hubungan, 

memulainya dengan sebuah kebohongan akan menjadikannya sebagai bom waktu 



Nor Aziizah Rahmah, Nursalam Ihsan Insan Budiman, Sardimi  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      299 

yang bisa meledak dan menghancurkan rumah tangga yang telah dibina dengan 

baik. Dalam hadistnya Nabi Muhammad S.A.W telah bersabda mengenai 

berbahayanya sebuah kebohongan: 

كُمْ والْكَذِبَ، فإنَّ الكَذِبَ يَ هْدِي إلى الفُجُورِ، وإنَّ الفُجُورَ يَ هْدِي إلى النَّارِ، وما يزَالُ الرَّجُلُ   وإيََّّ
ذِبُ ويَ تَحَرَّى الكَذِبَ حتََّّ يكُْتَبَ عِنْدَ اِلله كَذّابً يَكْ    

Artinya: “Jauhilah kebohongan, sebab kebohongan menggiring kepada 

keburukan, dan keburukan akan menggiring kepada neraka. Dan sungguh, jika 

seseorang berbohong dan terbiasa dalam kebohongan hingga di sisi Allah ia akan 

ditulis sebagai seorang pembohong (H.R Bukhari dan Muslim). 

kepercayaan seorang suami akan mulai surut, interaksi dan muamalah Antara 

suami istri pun ikut goyah diakibatkan prosedur operasi selaput dara. yang mana 

sang istri mengaku perawan dan tidak mengakui melakukan prosedut tersebut. 

kemudian terjadilah krisis kepercayaan yang mungkin berakhir dengan perpecahan 

rumah tangga. Menurut aturan Negara yang di cantumkan dalam Kompilasi Hukum 

Islam mengajukan pembatalan pernikahan  dengan alasan tidak perawan adalah 

boleh. kebolehan itu telah diatur dalam pasal 72 ayat 2 dengan cara mengajukan 

gugatan bahwa merasa ditipu atau salah sangka mengenai diri istri.  

Menurut pandangan Islam wanita yang mengaku perawan kemudian setelah 

menikah terbukti tidak perawan maka pernikahan dinyatakan tetap sah dimata 

agama, dan suami diberikan kewenangan dalam memilih menjatuhkan pembatalan 

pernikahan atau tidak. kemudian Syekh Abdul Aziz berpendapat bahwa seorang 

istri yang mengaku jujur hilangnya keperawanan disebabkan kecelakaan, 

diperkosa, ataupun berzina tanpa sadar dan ingin bertaubat maka hilangnya 

keperawanan tidak jadi masalahnya (Widhyastuti & Annisa, 2022). berbeda dengan 

istri yang suka berbuat zina dan kemungkinan akan mengulanginya maka suami 

boleh mentalaqnya, menutupi aibnya, dan tidak menyebarkannya sehingga menjadi 

fitnah yang lebih besar (Salsalbila et al., 2022). 

 Tidak bisa disangkal seorang wanita  pasti ingin memberikan kesan baik 

kepada pasangannya, operasi merupakan salahsatu jalan untuk meningkatkan 

kepercayaan diri wanita yang sebelumnya pernah tersandung perbuatan zina. akan 

tetapi hal itu akan menjadi pemicu konflik diantara keluarga besar yang 

menganggap bahwa melakukan prosedur tersebut merupakan perbuatan yang 

tercela. belum lagi stigma dari masyarakat sekitar yang memberikan dampak buruk 

bagi kesehatan mental wanita. 

 Operasi Heymenoplasty mempunyai dampak positif dan negatif, namun 

terdapat banyak kecaman dalam prosedur estetika ini, karena dipandang melanggar 

norma dan etika yang berlaku dimasyarakat. operasi ini memungkinkan terjadinya 



Nor Aziizah Rahmah, Nursalam Ihsan Insan Budiman, Sardimi  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      300 

komplikasi seperti: munculnya bekas luka, nyeri di vagina saat berhubungan, dan 

infeksi (Dhaketa et al., 2023). Jika komplikasi ini terjadi akan banyak permasalahan 

yang timbul seperti gangguan kesehatan yang mempengaruhi produktivitas 

keluarga serta perekonomian yang terganggu akibat melakukan hal yang 

mendatangkan kemudharatan yang lebih besar. Sebagai mana yang telah 

dicantumkan pada Qowaid Fiqhiyyah: 

 الرضا بلشيء رضا بما يتولد منه
“Rela terhadap sesuatu adalah (juga) rela terhadap apa yang timbul dari 

sesuatu itu”  

 

D. Simpulan   

Kedudukan prosedur operasi selaput dara jika ditinjau dari perspektif Qawā‘id 

Fiqhiyyah dan Qawā‘id Uṣūliyyah berada di antara pertimbangan maṣlaḥah dan 

mafsadah. Dari sisi maṣlaḥah, operasi ini dipandang dapat menutup aib yang pernah 

terjadi baik karena kesengajaan maupun sebab lain, meningkatkan kesehatan 

mental dan kepercayaan diri, serta menjaga nama baik dan martabat keluarga. 

Namun, dari sisi mafsadah, prosedur ini berpotensi menimbulkan penipuan, 

membuka aurat mughallaẓah di hadapan laki-laki yang bukan maḥram, bahkan 

dapat membuka peluang bagi praktik aborsi maupun perbuatan maksiat lainnya. 

Para ulama kontemporer sepakat bahwa operasi pemulihan selaput dara 

haram hukumnya bagi wanita yang kehilangan keperawanannya karena hubungan 

badan dalam pernikahan maupun bagi pelaku zina yang perbuatannya sudah 

masyhur di masyarakat, karena tidak terdapat ‘illah syar‘i yang membenarkannya. 

Adapun bagi wanita yang kehilangan selaput dara karena sebab selain maksiat, para 

ulama berbeda pendapat dalam menetapkan hukumnya. Dengan demikian, operasi 

pemulihan selaput dara menjadi isu yang kompleks dan menimbulkan konflik nyata 

dalam keharmonisan rumah tangga. Efek negatif yang mungkin timbul antara lain 

komplikasi pasca operasi yang berdampak pada kesehatan, produktivitas keluarga, 

serta berimbas pada kondisi sosial-ekonomi. 

 
Daftar Rujukan  

Achmad, B. (2021). Jawahirul Kalamiyah. Almuqsith Pustaka. 

Al-Baijuri, I. (2019). Hasyiyah Syekh Ibrahim Al-Bajuri Ala Syarhi Matan Syekh Abi 
Syuja’. Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah. 

Anhar, F. N., Rifani, R., & Anwar, H. (2023). Kesejahteraan Psikologis Wanita Lajang 
Pada Dewasa Madya. PESHUM: Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora, 2(2), 



Nor Aziizah Rahmah, Nursalam Ihsan Insan Budiman, Sardimi  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      301 

214–222. 

Aziz, N. S. (2016). Tinjauan Hukum Islam dan Hukum Kesehatan terhadap Operasi 
Keperawanan Seorang Wanita. UIN Alauddin Makassar. 

Basri, H. (2020). Fiqih Muwazanah dan Moderasi Islam. Guepedia. 

Dhaketa, M., Acharya, S., Taksande, A. B., Prasad, R., Munjewar, P. K., Wanjari, M. B., 
Munjewar, P., & Wanjari, M. (2023). Hymenoplasty in India: A Comprehensive 
Review of Contemporary Trends and Impact on Young Adults. Cureus, 15(7). 

Dietrich, J. E. (2023). NASPAG pediatric and adolescent gynecology surgery 
compensation survey. Journal of Pediatric and Adolescent Gynecology, 36(2), 
167–172. 

Handayani, D. S. (2025). Penyebab Selaput Dara Robek, Bisa Kembali Seperti Semula? 
Primaya Hospital. primayahospital.com/kebidanan-dan-
kandungan/penyebab-selaput-dara-robek/ 

Hasan, N. A., & Rosmita, R. (2022). Tinjauan Hukum Islam Terhadap Operasi Selaput 
Dara Wanita. AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab, 1(1), 93–104. 

Helim, A. (2023). Metodologi Penetapan Hukum Islam Ushul fiqh Praktis (1). Pustaka 
Pelajar. 

Kementerian Agama, R. I. (2019). Al-Qur’an dan Terjemahannya Edisi 
Penyempurnaan 2019. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Balitbang 
Diklat Kemenag RI. 

Krippendorff, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology. Sage 
publications. 

Kusmardani, A. (2023). Hymenoplasty dalam fatwa para ulama: Studi analisis kaitan 
maqasid Al-syari’ah terhadap Istinbat. UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Mohiddin, A. R. (2021). Pembedahan Hyemenoplasti Menurut Perspektif Maqasid 
Syariah: Hymenoplasty Surgery from The Perspective of Maqasid Al-Shariah. 
AL-MAQASID: The International Journal of Maqasid Studies and Advanced Islamic 
Research, 2(1), 1–13. 

Moleong, L. . (2011). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revi). Remaja 
Rosdakarya. 

Muzdalifah, E. (2019). Hifdz al-nafs dalam al-qur’an: studi dalam tafsir ibn ‘âsyûr. 

PANGESTI, G. S. D. (2021). Tinjauan Hukum Islam Terhadap Operasi Pemulihan 
Selaput Dara Atas Kemauan Suami. 



Nor Aziizah Rahmah, Nursalam Ihsan Insan Budiman, Sardimi  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      302 

Pratama, N. (2021). Hukum operasi selaput dara menurut Muhammad al-Muhtar al- 
Shinqiti dan Muhammad Nu’aym Yasin [Universitas Islam Negeri Sunan Ampel 
Surabaya]. http://digilib.uinsa.ac.id/63789/ 

Quraish, S. (2011). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian. Jakarta: 
Penerbit Lentera Hati. 

Rahmayanti, S., Aisyah, S., & Kurniati, K. (2024). Peremajaan Ulang Keperawanan 
(Operasi Keperawanan dalam Pandangan Hukum Islam Kontemporer). Ethics 
and Law Journal: Business and Notary, 2(3), 7–14. 

Raihana, S. N., & Ghufron, S. N. (2023). The Concept Of Virginity From the 
Perspective of Islam And Muslim Women. An-Nisa Journal of Gender Studies, 
16(2), 269–288. 

Rohana, N. P., & Mustafid, M. (2021). Konsep keperawanan terhadap pembatalan 
perkawinan tijauan hukum Islam dan feminisme. Indonesian Journal of Shariah 
and Justice, 1(2), 61–87. 

Salsalbila, C. A., Sumarwoto, S., & Dewi, P. M. (2022). Tinjauan Hukum Islam 
Terhadap Akibat Hukum Perceraian Karena Ketidakmampuan Suami 
Menafkahi Istri. Jhbbc, 170–180. 

Shofi’Anna, N. I. M. (2022). WANITA SEBAGAI PERHIASAN DUNIA PERSPEKTIF HADIS 
(KAJIAN MA’ANIL HADIS). UIN SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA. 

Sofyan, A. (2022). Tinjauan Hukum Islam terhadap Operasi Selaput Dara dan 
Keharmonisan Keluarga. Qonuni: Jurnal Hukum Dan Pengkajian Islam, 2(02), 
78–89. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif & RND. Alfabeta. 

Vhiama, H. E. O. (2024). Hymenoplasty Pra Nikah Perspektif Maqashid Syari’ah Jasser 
Auda [Pascasarjana UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung]. 
http://repo.uinsatu.ac.id/49722/ 

Widhyastuti, C., & Annisa, N. M. (2022). â€ œWe Are One and As A Teamâ€: Peran 
Co-Parenting dan Matiral Satisfaction Terhadap Parental Stress Pada Ibu. Jurnal 
Ilmiah Psikologi (JIPSI), 4(2), 73–83. 

 

 


