
Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media 

Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam 
 

Volume 23 Nomor 02 Tahun 2025 

Print ISSN : 1693-0576 
Online ISSN : 2540-7783 
 

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam 

Print ISSN : 1693-0576 ; Online ISSN : 2540-7783 

DIALEKTIKA PEMIKIRAN ULAMA MAZHAB TENTANG WAKAF  
 

Dzulkifli Noor 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 
e-mail: dzulkifli.noor@staff.uinjkt.ac.id  

 
Abstract 

 
The dialectics of scholars’ thought within the four madhhabs in formulating wakaf 
(endowment) law illustrate the intellectual dynamics from classical to contemporary 
Islam. Differences in istinbat (legal derivation) methods among the Hanafi, Maliki, 
Shafi‘i, and Hanbali schools produce diverse interpretations regarding the definition, 
pillars, and implementation of wakaf. This study, using a normative legal and 
qualitative-descriptive approach through literature review, explores these variations 
and their epistemological implications for modern practice. Findings show that the 
Hanafi school emphasizes rational reasoning and istihsan (juridical preference), the 
Shafi‘i school upholds strict adherence to nash and ijma’ (consensus), the Maliki 
school prioritizes maslahah (public interest) for social adaptability, and the Hanbali 
school synthesizes textual literalism with pragmatic application. These dialectical 
differences reflect complementary perspectives that enrich and advance the 
theoretical and practical development of wakaf law in Islam. 
 
Keywords: Dialectic of Thought, Scholars of The Madhhab, Endowment, Legal 

Reasoning 
 

Abstrak 
 

Dialektika pemikiran ulama mazhab dalam merumuskan hukum wakaf telah 
menghasilkan keragaman pandangan yang mencerminkan dinamika intelektual 
Islam klasik hingga kontemporer. Perbedaan metodologi istinbath hukum antar 
mazhab menimbulkan variasi interpretasi dalam aspek definisi, syarat, rukun, dan 
implementasi wakaf, sehingga memerlukan kajian mendalam untuk memahami 
latar belakang epistemologis dan implikasinya terhadap praktik perwakafan 
modern.Pertanyaan penelitian ini adalah bagaimana dialektika pemikiran ulama 
dari empat mazhab utama (Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan Hanbali) tentang wakaf, apa 
metodologi istinbath hukum yang mendasari perbedaan pandangan,  apa faktor-
faktor historis dan kontekstual yang mempengaruhi formulasi hukum wakaf, serta 
bagaimana pandangan Ulama dalam praktik perwakafan kontemporer. Penelitian 
ini menggunakan metode penelitian hukum normatif dengan pendekatan kualitatif-
deskriptif analitis melalui studi kepustakaan komprehensif. Sumber data berupa 
data primer dan sekunder. Penelitian mengungkap bahwa dialektika pemikiran 
ulama mazhab tentang wakaf mencerminkan perbedaan mendasar dalam 
metodologi istinbath hukum. Mazhab Hanafi menekankan pendekatan rasional dan 

mailto:dzulkifli.noor@staff.uinjkt.ac.id


 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      224 

istihsan. Mazhab Syafi'i mengutamakan kepatuhan tekstual terhadap nash dan 
konsensus (ijma'). Mazhab Maliki mengedepankan pertimbangan kemaslahatan 
yang memberikan ruang adaptasi sosial. Mazhab Hanbali menampilkan sintesis 
antara literalisme nash dan pragmatisme implementatif. Dialektika ini 
menghasilkan kontribusi yang saling melengkapi dalam pengembangan teori dan 
praktik wakaf. 
 
Kata Kunci: Dialektika Pemikiran, Ulama Mazhab, Wakaf, Istinbath Hukum 
 

Received: 

August, 03 2025 

Revised: 

October, 21 2025 

Accepted: 

October, 26 2025 

Published: 

October, 31 2025 

 
A. Pendahuluan  

 Wakaf sebagai lembaga yang diatur dalam ajaran Islam tidak dijumpai ayat-

ayat al-Quran yang secara tersurat membahas tentang wakaf. Namun demikian, 

terdapat ayat-ayat yang memberi petunjuk, dan dapat dijadikan sumber hukum 

perwakafan di antaranya, surah al-hajj: 77, surah Ali Imran:92 dan surah al-

Baqarah: 261. Begitu pula pada masa Rasulullah kata wakaf belum dikenal, wakaf 

pada masa itu dikenal dengan istilah habs , shadaqah, dan tasbil (Khosyi’ah, 2010) 

Pelaksanaan wakaf telah dimulai sejak masa Rasulullah, hal ini dapat 

diketahui dari hadis Ibnu Umar tentang tanah Khaibar (Nissa, 2017). Maka sejalan 

dengan penyiaran dakwah Islam, perwakafan juga menjadi bagian dari 

perkembangan hukum Islam. Perwakafan di Indonesia merupakan bagian yang 

tidak terpisahkan dari masyarakat muslim Indonesia, keberadaannya diperkirakan 

telah ada sejak masuknya Islam ke Indonesia. Praktek perwakafan dapat kita temui 

pada perwakafan tanah untuk sarana ibadah, pendidikan, dan pemakaman umum. 

Objek yang umum diwakafkan dalam masyarakat muslim Indonesia adalah 

tanah dan bangunan, hingga pemerintah memandang perlu untuk mengatur dalam 

sebuah undang-undang. Undang-undang yang mengatur perwakafan adalah 

Undang-Undang No. 41 Tahun 2004 tentang Wakaf beserta Peraturan Pemerintah 

No. 42 tahun 2006 tentang Pelaksanaan Wakaf, Undang-Undang Pokok Agraria 

(UUPA) No.5 tahun 1960 Peraturan Pemerintah (PP) No. 28 tahun 1977, Instruksi 

Presiden No. 1 tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam. 

Wakaf dapat dilakukan terhadap harta bergerak dan harta tidak bergerak. 

Harta tidak bergerak yang dimaksud diantaranya adalah tanah, bangunan, dan 

tanaman (Rafiqi, 2018). Sedangkan pelaksanaan wakaf harta bergerak dapat 

dijumpai pada wakaf uang, gerakan wakaf buku, wakaf al-Quran, wakaf peralatan 

kantor untuk yayasan pendidikan dan lain-lain. Dalam penelitian ini penulis 

berupaya untuk melakukan kajian literatur tentang wakaf dalam perspektif Ulama 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      225 

Mazhab yang empat, yaitu mazhab Imam Malik, mazhab Imam Abu Hanifah, 

mazhab Imam Syafi`i dan mazhab Imam Ahmad bin Hanbal. Kajian literatur 

tentang wakaf ini dianggap penting untuk mengetahui dasar-dasar pendapat 

Ulama, metodologi yang digunakan, dan faktor-faktor apa saja yang menimbulkan 

perbedaan dalam hukum wakaf. 

Penelitian tentang wakaf dalam perspektif ulama mazhab memiliki urgensi 

yang tinggi dalam konteks pengembangan hukum Islam kontemporer. Pertama, 

dalam praktik perwakafan modern, sering muncul permasalahan hukum yang 

memerlukan rujukan mendalam terhadap pendapat para ulama mazhab sebagai 

landasan penetapan fatwa dan kebijakan. Kedua, perbedaan pandangan antar 

mazhab dalam masalah wakaf menimbulkan kebingungan di kalangan masyarakat 

muslim, khususnya dalam hal pelaksanaan wakaf harta bergerak seperti wakaf 

uang yang berkembang pesat saat ini.  

Semakin berkembangnya instrumen wakaf modern seperti wakaf produktif, 

cash waqf linked sukuk, dan wakaf digital, diperlukan pemahaman yang 

komprehensif tentang dasar-dasar fikih wakaf menurut berbagai mazhab untuk 

memastikan kesesuaian dengan prinsip-prinsip syariah. Keempat, Indonesia 

sebagai negara dengan mayoritas muslim terbesar di dunia memerlukan panduan 

yang jelas dalam pengembangan regulasi wakaf yang dapat mengakomodasi 

keragaman pandangan mazhab yang dianut masyarakat. Penelitian ini menjadi 

urgent mengingat masih terbatasnya kajian komprehensif yang menganalisis 

secara mendalam perbedaan metodologi istinbath hukum yang digunakan oleh 

masing-masing mazhab dalam menetapkan hukum wakaf. Hal ini penting untuk 

memberikan pemahaman yang holistik bagi para praktisi hukum Islam, regulators, 

dan masyarakat umum dalam memahami dinamika hukum wakaf. 

Dalam penelitian ini penulis berupaya untuk melakukan kajian literatur 

tentang wakaf dalam perspektif Ulama Mazhab yang empat, yaitu mazhab Imam 

Malik, mazhab Imam Abu Hanifah, mazhab Imam Syafi'i dan mazhab Imam Ahmad 

bin Hanbal. Fokus utama kajian ini adalah untuk memahami bagaimana dialektika 

pemikiran para ulama mazhab tersebut membentuk kerangka hukum wakaf, serta 

mengidentifikasi metodologi istinbath hukum yang digunakan masing-masing 

mazhab dalam merumuskan pendapatnya. Selain itu, penelitian ini juga berupaya 

mengungkap faktor-faktor historis, sosial, dan epistemologis yang mempengaruhi 

perbedaan formulasi hukum wakaf antar mazhab. Pada akhirnya, penelitian ini 

akan menelaah bagaimana pandangan dan prinsip hukum wakaf dari keempat 

mazhab tersebut diimplementasikan dalam praktik perwakafan modern, termasuk 

dalam konteks wakaf produktif, wakaf uang, dan wakaf digital yang berkembang di 

masyarakat Muslim kontemporer. 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      226 

 

Kajian tentang wakaf dalam perspektif ulama mazhab telah menjadi 

perhatian sejumlah peneliti sebelumnya. Mundzir Qahaf dalam karyanya Wakaf 

Islam: Sejarah, Pengelolaan dan Pengembangannya memberikan analisis 

komprehensif tentang sejarah dan perkembangan wakaf dalam Islam, namun 

fokusnya lebih pada aspek pengelolaan dan pengembangan wakaf secara praktis 

tanpa menganalisis secara mendalam perbedaan metodologi istinbath antar 

mazhab (Kahf, 2015). 

Penelitian Ibrahim Siregar dalam "Pembaruan Hukum Perwakafan di 

Indonesia" memberikan kontribusi penting dalam memahami aspek hukum positif 

wakaf di Indonesia, namun kajiannya terbatas pada aspek regulasi dan tidak 

membahas perbandingan pandangan ulama mazhab secara komprehensif (Siregar, 

2012).  Dalam konteks studi komparatif mazhab, Muhammad Abu Zahrah dalam 

"Muhadharat fi al-Waqf" memberikan gambaran umum tentang pandangan 

berbagai mazhab terhadap wakaf, namun tidak menganalisis secara spesifik 

faktor-faktor epistemologis yang melatarbelakangi perbedaan tersebut (Zahrah, 

1959). 

Penelitian terdahulu yang dilakukan oleh M. Noor Ikhsan dalam "Studi 

Komparatif Antara Mazhab Maliki dan Mazhab Syafi`i tentang Wakaf Secara 

Temporal dan Pengaruhnya dalam KHI di Indonesia" memberikan analisis 

komparatif yang baik, namun terbatas pada dua mazhab dan pendekatan yang 

digunakan masih bersifat deskriptif serta belum mengeksplorasi dimensi 

metodologis yang mendasari perbedaan pandangan antar mazhab (Ikhsan, 2005). 

Sementara itu, Siah Khosyi'ah dalam "Wakaf dan Hibah: Perspektif Ulama Fiqh dan 

Perkembangannya di Indonesia" memberikan kontribusi penting dalam 

memahami dinamika wakaf, namun fokusnya lebih pada perkembangan historis 

daripada analisis metodologis (Khosyi’ah, 2010) 

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya, penelitian ini 

menawarkan kebaruan dalam beberapa aspek. Pertama, penelitian ini tidak hanya 

melakukan komparasi pandangan ulama mazhab tentang wakaf secara deskriptif, 

tetapi juga menganalisis secara mendalam metodologi istinbath hukum yang 

digunakan oleh masing-masing mazhab sebagai faktor determinan perbedaan 

pendapat. Penelitian ini memberikan analisis kritis terhadap implikasi perbedaan 

metodologis tersebut dalam konteks pengembangan wakaf modern, yang belum 

banyak disentuh dalam kajian-kajian sebelumnya. Penelitian ini juga menawarkan 

sintesis harmonisasi pandangan antar mazhab melalui pendekatan takhayyur dan 

talfiq yang dapat menjadi landasan pengembangan hukum wakaf kontemporer.  



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      227 

Selain itu penelitian ini menggunakan pendekatan multidimensional yang 

mengintegrasikan aspek teologis, yuridis, dan sosiologis dalam memahami 

dinamika pemikiran wakaf antar mazhab. Hal ini berbeda dengan penelitian 

sebelumnya yang cenderung menggunakan pendekatan monodimensional.  

penelitian ini memberikan kontribusi teoretis berupa kerangka analisis yang dapat 

digunakan untuk memahami tidak hanya isu wakaf, tetapi juga isu-isu fikih lainnya 

yang mengalami perbedaan pandangan antar mazhab. Kerangka ini dapat menjadi 

model untuk penelitian-penelitian serupa di masa mendatang. 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian hukum normatif (normative 

legal research) dengan pendekatan kualitatif. Jenis penelitian yang digunakan 

adalah penelitian kepustakaan (library research) yang bersifat deskriptif-analitis. 

Data yang digunakan dalam penelitian ini adalah data sekunder yang terdiri dari 

bahan hukum primer dan bahan hukum sekunder. Bahan hukum primer meliputi 

al-Quran, hadis-hadis Rasulullah SAW, dan kitab-kitab fikih dari keempat mazhab 

yang menjadi fokus penelitian, yaitu: kitab-kitab karya Imam Malik dan 

pengikutnya dalam mazhab Maliki, kitab-kitab karya Imam Abu Hanifah dan 

pengikutnya dalam mazhab Hanafi, kitab-kitab karya Imam Syafi'i dan pengikutnya 

dalam mazhab Syafi'i, serta kitab-kitab karya Imam Ahmad bin Hanbal dan 

pengikutnya dalam mazhab Hanbali.  

Bahan hukum sekunder terdiri dari literatur-literatur penunjang seperti 

buku-buku, jurnal ilmiah, artikel, dan karya tulis lainnya yang berkaitan dengan 

topik wakaf dalam perspektif mazhab. Teknik pengumpulan data dilakukan 

melalui studi dokumentasi dengan cara mengkaji, menelaah, dan menganalisis 

literatur-literatur yang relevan dengan permasalahan penelitian. Analisis data 

dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis) dan analisis 

komparatif. Analisis isi digunakan untuk memahami substansi pendapat masing-

masing mazhab tentang wakaf, sementara analisis komparatif digunakan untuk 

membandingkan perbedaan dan persamaan pandangan antar mazhab, termasuk 

metodologi istinbath hukum yang digunakan dan faktor-faktor yang 

melatarbelakangi perbedaan pendapat tersebut.  

 

C. Hasil dan Pembahasan 

1.  Pengertian Wakaf  

Kata “wakaf” atau “waqaf” berasal dari bahasa Arab yaitu waqafa, yang 

berarti menahan, berhenti, atau diam di suatu tempat. Dalam konteks hukum 

Islam, wakaf dimaknai sebagai tindakan menahan suatu harta dari kerusakan, 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      228 

penjualan, atau bentuk pemanfaatan lain yang tidak sesuai dengan tujuan wakaf. 

Penahanan ini juga berlaku terhadap manfaat dan hasil dari harta tersebut, yang 

hanya boleh digunakan oleh pihak-pihak yang berhak sesuai dengan ketentuan 

wakaf (RI, 2020). Sedangkan menurut istilah syar‘i, Muhammad Jawad Mughniyah 

dalam bukunya Al-Ahwalus Syakhsiyah, sebagaimana dikutip oleh Abdul Halim, 

menjelaskan bahwa wakaf adalah bentuk pemberian yang menghendaki 

penahanan terhadap pokok harta (aset), sementara hasil atau manfaatnya 

disalurkan untuk kepentingan yang bermanfaat dan sesuai dengan nilai-nilai 

kemaslahatan (Qahaf, 2019). Wakaf adalah menahan harta sehiingga tidak bisa 

diwarisi, dijual atau dihibahkan dan mendermakan hasilnya kepada penerima 

wakaf (Sabiq, 2021). 

2. Dasar Hukum Wakaf  

Dasar hukum wakaf adalah al-Quran, al-Hadis, dan ijma para sahabat.  

a. Al-Quran 

Di dalam al-Quran tidak terdapat ayat-ayat yang secara khusus mengatur 

wakaf, namun demikian terdapat beberapa ayat tentang derma yang bersifat 

umum dapat dijadikan dasar hukum wakaf, antara lain adalah: 

‘’Kamu sekali-sekali tidak sampai kepada kebaktian (yang sempurna), 

sebelum kamu menafkahkan sebagaian harta yang kamu cintai. Dan apa saja 

yang kamu nafkahkan maka sesungguhnya Allah mengetahuinya’’. (Ali 

Imran: 92). 

b. Hadis  

 Hadis yang dijadikan dasar hukum wakaf, antara lain adalah: Hadis Ibnu 

Umar, ia berkata, bahwa Umar menerima tanah di Khaibar kemudian ia 

mendatangi Nabi s.a.w untuk meminta tanah itu agar dapat diolahnya, Umar 

berkata: Wahai Rasulullah, aku menerima bagian tanah di Khaibar tetapi aku 

belum mengambil sama sekali manfaat dari tanah itu, apa perintahmu ? Nabi 

bersabda: “Jika kamu mau tahanlah (wakafkanlah) tanah itu dan dermakanlah 

manfaatnya”. Ibnu Umar berkata: Maka Umar mendermakannya, ia tidak menjual 

tanah itu, tidak menyuruh untuk menjualnya, tidak mewariskan, dan tidak 

menghibahkannya. Ibnu Umar berkata: Umar mendermakannya kepada fakir 

miskin, karib kerabat, para budak, di jalan Allah (sabilillah), para musafir, dan para 

pendatang. Bagi pengurus wakaf boleh memakan hasil tanah itu sekedar untuk 

keperluan atau untuk memberi makan pengurus wakaf tanpa bermaksud memiliki 

atau menguasai harta itu. (Hadis riwayat Muslim) (Kemenag RI, 2006) 

c. Ijma Sahabat 

Praktek wakaf dilakukan oleh para sahabat, di antaranya adalah, Umar bin 

Khatab mewakafkan tanah di Khaibar, Abu Thalhah, Abu Bakar, dan Ali bin Abi 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      229 

Thalib (Kemenag RI, 2006). Pelaksanaan wakaf yang dilakukan oleh para sahabat 

ini tidak ada sahabat lain yang mengingkari, maka Ulama menyatakan para 

sahabat sudah sepakat bahwa praktek wakaf adalah bagian dari Hukum Islam. 

Praktek para sahabat diikuti pula oleh generasi tabi’in, tabi’it tabi’in hingga kaum 

muslimin setelahnya. Selanjutnya wakaf terus berkembang secara 

berkesinambungan hingga sekarang. Ijma para sahabat ini dapat dijadikan dasar 

hukum bahwa wakaf merupakan bagian dari ajaran Islam. 

3. Unsur-Unsur Dan Benda Wakaf 

Unsur-unsur wakaf adalah: Waqif, yakni pihak yang menyerahkan wakaf; 

Mauquf ‘alaih, yakni pihak yang diserahi wakaf; Mauquf bih, yakni benda atau 

manfaat benda yang diwakafkan; Shighah atau ikrar, yakni pernyataan penyerahan 

wakaf dari pihak pewakaf (Zuhaili, 1985). Inilah beberapa unsur yang harus 

terpenuhi di dalam wakaf. Unsur-unsur ini akan lebih jelas bila diuraikan syarat-

syaratnya.  Dalam hal ini akan dikemukakan syarat-syarat benda yang diwakafkan 

menurut pendapat beberapa madzhab, yaitu Madzhab Imam Abu Hanifah, 

Madzhab Imam Malik, Madzhab Imam Syafi’i, dan Madzhab Ahmad bin Hanbal.  

Menurut Madzhab Imam Abu Hanifah ada empat syarat bagi benda wakaf, 

yaitu: 

a) Benda yang diwakafkan adalah benda tidak bergerak (‘al-‘aqar), maka tidak 

sah mewakafkan manfaat tanpa bendanya, seperti hak-hak kebendaan, di 

antaranya hak pakai karena hak-hak kebendaan tidak dianggap sebagai harta 

(Zuhaili, 1985). Namun demikian, ada kekhususan untuk mewakafkan benda 

bergerak pada beberapa hal,  yaitu: benda bergerak mengikuti benda tidak 

bergerak, seperti wakaf tanah yang termasuk di dalamnya tanaman dan 

bangunan, wakaf sawah atau ladang yang termasuk di dalamnya hewan 

pembajak; benda bergerak yang tidak mengikuti benda tidak bergerak hanya 

sah menurut hukum jika didasarkan kepada hadis, seperti wakaf senjata (al-

silah) dan kuda perang (al-kura’) (Zahrah, 1959) 

b) Benda wakaf diketahui baik kadar maupun jumlahnya. 

c) Benda wakaf adalah hak milik penuh pewakaf. 

d) Benda yang hendak diwakafkan harus terpisah dan tidak tercampur dengan 

benda lainnya. 

Menurut Madzhab Imam Malik syarat-syarat benda wakaf adalah: Hak milik 

pewakaf dan tidak tercampur dengan hak milik orang lain; terpisah dari benda lain 

bila benda itu tidak dapat dibagi. benda yang diwakafkan termasuk pokok benda 

dan manfaat bagi pemilik hewan ternak boleh mewakafkan pemanfaatan hewan 

itu untuk transportasi dan pengangkutan barang; makanan yang tahan lama dapat 

diwakafkan; boleh mewakafkan uang seperti dinar dan dirham (Zuhaili, 1985). 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      230 

Harta yang dapat diwakafkan dapat berupa benda bergerak ataupun benda tak 

bergerak. Benda tak bergerak, seperti tanah dan rumah. Sedangkan benda 

bergerak, seperti hamba sahaya dan dan pakaian (Al-Sharbīniyy, 2000). 

Dasar kebolehan mewakafkan benda bergerak adalah hadis Rasulullah:  

Sedangkan Khalid, ia telah mewakafkan baju-baju perangnya di jalan Allah (Al-

Sharbīniyy, 2000). 

Menurut Madzhab Imam Ahmad bin Hanbal, syarat sahnya suatu benda 

untuk diwakafkan adalah: Benda yang dapat diperjualbelikan dan memungkinkan 

untuk diambil manfaatnya dalam waktu yang lama, sedangkan pokok bendanya 

tetap, seperti benda tidak bergerak, hewan ternak, perkakas rumah, dan senjata; 

perhiasan, intan pada pakaian; tidak sah wakaf terhadap benda yang ada dalam 

tanggungan seperti budak dan rumah, dan tidak sah wakaf terhadap benda yang 

tidak jelas, tidak sah wakaf terhadap benda yang tidak halal untuk dijual, seperti 

induk hewan dan anjing. (Qudamah, 2004) 

Menurut Madzhab Imam Syafi’i syarat benda yang dapat diwakafkan adalah: 

Benda yang jelas bentuknya dan tidak dalam tanggungan hutang; hak milik 

pewakaf yang dapat diperjualbelikan; benda yang manfaatnya dapat bertahan 

lama dan tidak berupa makanan, minuman, bau, dan pendengaran; benda wakaf 

dapat berupa benda yang tercampur dengan kepemilikan orang lain; benda wakaf 

dapat berupa benda bergerak dan tidak bergerak; benda wakaf terdiri dari pokok 

benda dan manfaat (Al-Ramli, 2002). 

Dari apa-apa yang tersebut di atas ada beberapa kesimpulan yang dapat 

ditarik, yaitu: 

a) Ulama sepakat dalam berbagai persoalan, yaitu: syarat benda yang diwakafkan 

adalah harta yang kekal, diketahui kadarnya, dan hak milik penuh pewakaf. 

b) Ulama berbeda dalam beberapa persoalan, yaitu: kriteria benda yang 

diwakafkan (bergerak dan bergerak), benda wakaf termasuk pokok benda dan 

manfaat atau hanya manfaatnya saja, dan ketetapan wakaf terhadap benda 

yang berada dalam perserikatan.    

Menurut penulis, pendapat yang tepat mengenai syarat benda yang 

diwakafkan adalah pendapat dari Madzhab Imam Syafi’i dan Madzhab Imam 

Ahmad bin Hambal. Syarat yang dikemukakan oleh kedua madzhab ini mengenai 

benda yang diwakafkan mencakup kriteria benda bergerak dan benda tidak 

bergerak. Wakaf benda bergerak seperti kuda perang, bahan bangunan untuk 

pembangunan masjid, persenjataan, al-Quran, buku-buku ilmu pengetahuan, dan 

lain-lain. Wakaf benda tidak bergerak seperti tanah dan pohon. 

4. Macam-Macam Wakaf 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      231 

Macam-macam wakaf dikaitkan dengan pihak penerima wakaf ada dua, yaitu: 

wakaf ahliy (wakaf keluarga) dan wakaf khairiy (wakaf sosial). a) Wakaf khairiy 

adalah wakaf yang ditujukan pertama kali untuk kebajikan sampai batas waktu 

tertentu, kemudian peruntukkan wakaf berpindah kepada seseorang atau 

beberapa orang (Zuhaili, 1985). Contoh wakaf khairiy adalah seseorang 

mewakafkan tanahnya untuk rumah sakit selama sepuluh tahun, kemudian setelah 

batas waktu yang ditentukan wakaf itu menjadi wakaf ahliy yaitu untuk dirinya 

dan anak-anaknya. Pengertian wakaf khairy tersebut, saat ini telah mengalami 

perubahan hanya untuk kepentingan ibadah dan umum dan tidak kembali kepada 

keluarga (Kemenag RI, 2006). Wakaf ahliy adalah wakaf yang pada awalnya 

diwakafkan untuk diri pewakaf atau seseorang atau beberapa orang tertentu dan 

terakhir untuk kepentingan kebajikan atau maslahat umum (Zuhaili, 1985). 

Wakaf ahliy walaupun diperuntukkan untuk keluarga, namun pada akhirnya 

mempunyai fungsi sosial. Untuk itu, wakaf ini terkait dengan teori inqiradh, yaitu 

kesinambungan institusi wakaf yang ditetapkan dalam kaedah fikih. Isi teori 

inqiradh, yaitu: Jika wakaf ahliy terputus maka berpindah status wakaf menjadi 

wakaf khairiy. Kelanjutan dan penetapan bagi pendayagunaan wakaf ahliy yang 

berubah statusnya menjadi wakaf khairiy ada di tangan kewenangan hakim; 

apakah peruntukannya ditujukan untuk kepentingan ibadah, seperti masjid; 

kepentingan sosial, seperti rumah sakit, sekolah dan sebagainya. 

Wakaf ahliy telah berkembang sejak masa awal Islam dan telah dipraktikkan 

sejak zaman Nabi Muhammad Saw. Pendapat mereka ini berdasarkan wakaf yang 

dilakukan Abu Thalhah mewakafkan hartanya kepada kerabat dekat dan Zubai bin 

Awwam mewakafkan rumah untuk anak laki-laki dan perempuan yang diceraikan 

suaminya sampai menikah lagi (Rahmawati, 2020). Demikian pula Umar bin 

Khatab mewakafkan tanahnya di Khaibar untuk kepentingan sosial dan keluarga 

(Qudamah, 2004). Hal ini menunjukan kedua macam wakaf itu telah berkembang 

sejak awal Islam.  

5. Pandangan Ulama Tentang Wakaf 

Ulama yang dimaksud di sini adalah ulama madzhab yang empat, yaitu: 

Madzhab Imam Abu Hanifah, Madzhab Imam Malik, Madzhab Imam Syafi’i, dan 

Madzhab Imam Ahmad bin Hambal. Dalam sub bab ini akan dibahas pandangan 

mereka tentang essensi wakaf, kedudukan wakaf, status kepemilikan wakaf benda 

yang diwakafkan. 

a.  Madzhab Imam Abu Hanifah  

Menurut Imam Abu Hanifah, wakaf adalah menahan barang dalam status hak 

milik pewakaf dan mendermakan manfaat untuk kebaikan. Harta wakaf tetap 

menjadi hak milik pewakaf, dapat kembali kepadanya dan boleh bagi pewakaf 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      232 

untuk menjualnya. Pendapat ini dikemukakan berdasarkan, bahwa wakaf adalah 

akad yang tidak biasa (ghair lazim) karena hak milik tidak beralih dan tetap pada 

pewakaf,  begitu pula akad pinjam meminjam (ariyah) (Abidin, 2003). 

Namun, kedudukan hak milik dapat beralih ke tangan pihak penerima wakaf 

dan menjadi akad yang mengalihkan hak milik (lazim) bila terjadi beberapa hal, 

seperti: 

1) Keputusan Hakim menetapkan bahwa wakaf menjadi akad yang lazim, yaitu 

berpindahnya hak milik. 

2) Hakim menghubungkan wakaf dengan kematian pewakaf, maka kedudukannya 

menjadi wakaf wasiat. 

3) Harta wakaf dijadikan untuk pembangunan wakaf masjid (Qudamah, 2004). 

Keputusan yang ditetapkan oleh hakim dianggap memberikan kepastian 

hukum yang berlaku dan harus ditaati. Terhadap permasalahan yang bersifat 

ijtihadiyah ketetapan hakim menghilangkan perselisihan, sebagaimana yang 

ditetapkan dalan kaedah fikih:  Ketetapan hakim dalam masalah yang bersifat 

ijtihadi menghilangkan perselisihan (Zahrah, 1959). 

 Harta wakaf yang ditetapkan hakim sebagai wakaf wasiat berlaku pada saat 

wafatnya pewakaf. Wakaf yang telah menjadi wakaf wasiat ini tidak dapat 

diwariskan dan diberikan sepertiga dari jumlah harta warisan (Abidin, 2003). 

 Sikap Imam Abu Hanifah yang menyatakan, bahwa status kepemilikan 

wakaf tidak dapat beralih kecuali dalam tiga hal di atas, berdasarkan konsep hak 

milik dalam Islam yang telah ditetapkan dalam kaedah-kaedah fikih, yaitu: 

a) Hak milik memberikan kebebasan dalam penggunaannya, dapat dijual, 

dihibahkan, digadaikan. 

b) Sesuatu yang berada dalam hak milik seseorang tidak berpindah ke hak milik 

orang lain (Zahrah, 1959). 

Pendapat Abu Hanifah tentang wakaf juga berlatarbelakang dalil yang 

dipakainya. Ada indikasi beliau tidak memakai hadis Ibnu Umar tentang tanah 

Khaibar, tetapi ia menggunakan hadis lain, di antaranya:  Dari ibnu Abbas ia 

berkata, bahwa saya mendengar Rasulullah s.a.w melarang menahan barang (al-

habs) dalam wakaf setelah turunnya surah An-Nisa. Hadis riwayat al-Thahawi. 

Pendapat Abu Hanifah berdasarkan hadis pertama menyatakan, bahwa hak 

milik pewakaf tidak beralih kepada penerima wakaf tetapi manfaatnya saja yang 

diwakafkan. Hadis kedua menyatakan, bahwa harta waris tidak boleh diwakafkan, 

kecuali ada ketentuan wasiat dari pewaris, maka harta yang diwakafkan seseorang 

dapat kembali dan diwariskan oleh ahli waris sepeninggal pewakaf. Adapun hadis 

ketiga mengindikasikan kebolehan untuk menjual harta wakaf (Al-Mausili, 1937). 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      233 

Pendapat Abu Hanifah dalam hal kepemilikan wakaf tidak diikuti oleh kedua 

muridnya, yaitu Abu Yusuf bin Ibrahim al-Anshari dan Muhammad bin al-Hasan al-

Syaibani. Menurut kedua muridnya, status kepemilikan harta wakaf berpindah 

kepada hak milik Allah s.w.t dan tidak berada kepada pewakaf dan penerima wakaf 

(Abidin, 2003). 

Perbedaan antara guru dan muridnya ini disebabkan berbedanya landasan 

hadis yang dipakai. Abu Hanifah berlandaskan hadis Ibnu Abbas sedangkan kedua 

muridnya berdasarkan hadis Ibnu Umar tentang tanah khaibar. Hal ini diakui oleh 

Abu Yusuf (muridnya), sebagaimana diriwayatkan oleh Hafizuddin al-Nasafi 

(w.710 H), bahwa Abu Yusuf mempunyai pendapat yang sama dengan Abu Hanifah 

tentang wakaf sampai beliau mengunjungi Baghdad dan mendengar hadis Umar, 

setelah Abu Yusuf kembali dari Baghdad, ia berkata: “Bila hadis Umar ini sampai 

kepada Abu Hanifah maka ia akan bersandarkan pada hadis ini.” (Al-Mausili, 

1937). Jadi, berbedanya persepsi Abu Hanifah tentang tentang pengalihan hak 

milik karena ia tidak bersandar kepada Hadis Umar. 

Menurut Muhammad bin al-Hasan al-Syaibani, boleh mewakafkan benda 

yang telah menjadi kebiasaan masyarakat setempat, hal ini berdasarkan kaedah 

fikih:   القياسالتعامل يترك   , yaitu kebiasaan yang berlaku meninggalkan metode qiyas; 

dan adanya ketetapan hadis: 

 مارآه المسلمون حسنا فهو عند الله حسن.
Apa yang dipandang baik oleh kaum muslimin maka baik pula menurut Allah 

(Al-Mausili, 1937). 

b.  Madzhab Imam Malik 

Wakaf dalam pandangan Imam Malik adalah mewakafkan manfaat benda 

kepada seseorang dan dapat dilembagakan secara abadi atau diperjanjikan sampai 

waktu yang ditetapkan (Zuhaili, 1985). Wakaf merupakan akad tabarru 

(pemberian derma atau sedekah). Untuk itu, Akad ini sah dilakukan tanpa 

memerlukan jawaban (ijab) dari penerima wakaf. 

 Sedangkan maksud dari arti lazim (mengalihkan hak milik), maka wakaf 

tidak boleh ditarik di tengah perjalanan, pewakaf tidak boleh menarik ikrar 

wakafnya sebelum habis tenggang waktu yang ditetapkan. Inilah yang dimaksud 

dari arti lazim, yaitu mengalihkan kepemilikan berdasarkan suatu ikrar. Status hak 

kepemilikan benda tetap berada pada kekuasaan pewakaf. Namun, ia tidak berhak 

untuk mengambil manfaatnya. Hal ini berdasarkan hadis Umar tentang tanah 

Khaibar, yaitu: 

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :ان شئت حبست أصلها وتصدقت بها    



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      234 

Hadis ini memberikan isyarat untuk mewakafkan manfaat benda dan menahan 

hak milik, dan larangan memberikan kepemilikan kepada orang dengan cara dijual, 

dihibahkan, dan diwariskan (Zuhaili, 1985). 

 Imam Malik membolehkan wakaf dengan batas waktu tertentu, hal ini 

berdasarkan atas suatu kenyataan tidak ada dalil yang mengharuskan wakaf itu 

kekal (muabbad). Demikian pula tidak dalil yang melarang wakaf itu terbatas 

(muaqqat) (Zahrah, 1959). Konsekuensi bila wakaf yang diikrarkan itu kekal, 

sementara manfaat benda hanya berlangsung sementara waktu saja, maka wakaf 

itu boleh dijual dengan pertimbangan al-maslahat al-mursalah. Teknis pengekalan 

wakaf itu ialah dengan menjual benda wakaf yang tidak ataupun kurang 

bermanfaat. Hasil penjualan digunakan membeli benda lain yang mempunyai nilai 

atau manfaat yang sama (Zuhaili, 1985). 

c.  Madzhab Ahmad bin Hanbal 

Wakaf dalam pandangan Imam Ahmad bin Hanbal, adalah menahan benda 

dan menggunakan manfaatnya. Wakaf dapat terjadi dengan perkataan atau 

perbuatan yang menunjukan kepada wakaf. 

 Perkataan yang diucapkan dapat berupa kata-kata yang jelas (sharih) atau 

sindiran (kinayah). Kata yang jelas dapat berupa kata: وقفت, حبست, و سلبت , sedangkan 

kata sindiran diucapkan dengan kata: وأبدت حرمت,   kata sindiran ini sah ,تصدقت, 

diucapkan dengan niat wakaf. Sedangkan contoh perbuatan yang menunjukan 

wakaf, adalah seseorang membangun masjid dan ia mengizinkan orang lain untuk 

shalat di dalamnya, maka perbuatan orang itu menunjukan sebagai pernyataan 

wakaf masjid (Qudamah, 2004). 

Mengenai benda wakaf disyaratkan berupa benda yang bermanfaat dan 

dapat diperjualbelikan. Dengan kata lain, benda wakaf itu pada dasarnya harus 

memungkinkan kelanggengan atau kekekalan. Bila dikemudian hari benda wakaf 

berkurang manfaat atau fungsinya, maka dapat dilakukan pertukaran dengan 

benda lain yang memberi kemungkinan pemanfaatan dan kelanggengan 

manfaatnya. 

Status kepemilikan harta wakaf beralih ke dalam hak penerima wakaf pada 

saat ikrar. Peralihan hak dapat terjadi bila penerima wakaf adalah perseorangan 

atau kelompok yang jelas identitasnya. Beralihnya hak kepemilikan ini disebabkan 

karena wakaf adalah mengeluarkan harta dari status kepemilikan. Dengan 

melakukan wakaf, hak kepemilikan pewakaf beralih kepada penerima wakaf 

(Qudamah, 2004). 

d.  Madzhab Imam Syafi’i 

 Wakaf dalam pandangan Imam Syafi’i, adalah menahan pokok benda dan 

memanfaatkan hasilnya untuk diwakafkan. Implikasi dari pengertian wakaf ini 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      235 

berdampak kepada status hak milik. Hak milik benda yang telah diwakafkan tidak 

lagi menjadi hak penerima wakaf, tetapi kembali kepada hukum asal, yaitu menjadi 

milik Allah. Penerima wakaf hanya mempunyai hak untuk memanfaatkan hasilnya 

dan tidak berhak untuk menjualnya. Imam Syafi’i menegaskan: ketika Rasulullah 

s.a.w membolehkan untuk menahan pokok benda dan memanfaatkan hasilnya, hal 

ini menunjukan bahwa wakaf adalah mengeluarkan pokok benda dari hak milik 

untuk diwakafkan. Bagi penerima wakaf yang memanfaatkan hasilnya tidak 

berhak untuk menjual benda tersebut. Untuk itu, harta yang diwakafkan berbeda 

dengan harta yang lain (Al-Māwardiy, 1994). 

 Imam Syafi’i menganalogkan (qiyas) harta wakaf dengan pembebasan 

budak. Ia berpendapat bahwa hukum mewakafkan harta sama dengan hukum 

membebaskan budak. Keduanya dianggap mempunyai kesamaam illat, yaitu sama-

sama mengeluarkan benda dari hak milik untuk dikembalikan kepada hukum 

asalnya menjadi milik Allah (Al-Māwardiy, 1994). 

 Al-Mawardi menambahkan, bahwa wakaf adalah sebab terputusnya hak 

pewakaf dari penguasaan dan pemanfaatan maka hak milik berpindah (Al-

Māwardiy, 1994).  Kedudukan harta yang telah diwakafkan tidak dapat kembali 

menjadi hak milik pewakaf, dengan demikian harta tidak dapat diperjualbelikan, 

dihibahkan, bagi pewaris tidak berhak untuk memanfaatkannya. Harta wakaf tidak 

dapat disyaratkan untuk diterima penyerahannya dan tidak memerlukan hakim 

untuk memutuskan hukum wakaf (Al-Māwardiy, 1994). 

 Imam Syafi’i berkata, bahwa boleh mewakafkan hamba sahaya dan hewan 

untuk kendaraan apabila diketahui bendanya sebagai qiyas dari wakaf pohom 

kurma, rumah, dan tanah. Untuk itu al-Mawardi menyimpulkan bahwa boleh 

mewakafkan setiap benda yang bersifat kekal dan dapat dimanfaatkan (Al-

Māwardiy, 1994). 

6. Analisis Penulis tentang Dialektika Pemikiran Ulama Mazhab tentang 

Wakaf   

Wakaf adalah suatu bentuk muamalat dalam Islam yang mempunyai akar 

yang kuat berupa adanya praktek pada masa Rasulullah dan dilanjutkan oleh para 

sahabat, tabi’in, dan ummat Islam hingga sekarang. Praktek ini terus diikuti oleh 

kaum muslimin secara berkesinambungan dari masa ke masa.  

Dalam dunia modern sekarang ini, praktek wakaf selalu dilakukan oleh kaum 

muslimin, bahkan di beberapa negara Islam dan negara yang mayoritas muslim 

telah dibentuk institusi yang khusus menangani wakaf. Institusi ini berupa aturan 

perundang-undangan atau badan kementerian perwakafan. Institusi ini yang 

mengatur perwakafan masyarakat agar dapat mencapai tujuan utama wakaf, yaitu 

pendekatan kepada Allah yang diwujudkan dengan ibadah sosial untuk 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      236 

kepentingan masyarakat. Untuk itu, institusi wakaf harus dapat menjawab 

tantangan dan dinamika masyarakat. 

Beberapa pandangan Ulama terhadap wakaf telah menjadi aturan yang 

dipakai oleh kaum muslimin dalam melakukan praktek ini. Pandangan Ulama yang 

menjadi anutan mayoritas kaum muslimin adalah Madzhab Imam Hanafi, Madzhab 

Imam Malik, Madzhab Imam Syafi’i, dan Madzhab Imam Ahmad bin Hanbal. 

Undang-undang perwakafan di Mesir diatur dalam Undang-Undang No.48 

tahun 1946, undang-undang ini berlandaskan empat madzhab ini; undang-undang 

perwakafan di Indonesia diatur oleh Undang-Undang No. 41 tahun 2004 dan PP 

No. 42 tahun 2006 tentang wakaf, UUPA No.6 Tahun 1960, PP. No.28 Tahun 1977, 

dan Instruksi Presiden No.1 tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam, Undang-

undang ini berlandaskan empat madzhab dan lebih dominan menggunakan 

madzhab Imam Syafi’i. 

Berbagai pendapat yang timbul di antara Ulama disebabkan beberapa 

permasalahan di antaranya, perbedaan persepsi terhadap wakaf, perbedaan 

pemahaman dan pengambilan terhadap teks hadis yang menjadi sandaran, dan 

kondisi masyarakat serta budaya dimana Ulama itu tinggal. 

a. Perbedaan Persepsi Ulama Madzhab 

 Persepsi Imam Abu Hanifah terhadap wakaf adalah akad yang tidak biasa 

(ghair lazim) berbeda dengan persepsi madzhab Imam Syafi’i dan Madzhab Imam 

Ahmad bin Hanbal. Menurut kedua madzhab ini wakaf adalah akad yang lazim, 

yang dengan itu beralih hak milik pewakaf. 

Pendapat madzhab Imam Abu Hanifah menyatakan, bahwa wakaf seperti 

akad pinjam-meminjam (ariyah), dimana hak milik tidak berpindah dan 

manfaatnya saja yang dipinjamkan. Dengan demikian, hak milik pewakaf tidak 

beralih kepada hak milik orang lain atau kepada hak milik Allah. Karena hak milik 

tidak beralih, maka sah mengambil kembali benda itu atau menjualnya (Zuhaili, 

1985). Dari perbedaan persepsi tentang wakaf ini akan menimbulkan perbedaan 

aspek-aspek lainnya dalam wakaf.  

b. Perbedaan Pengambilan hadis 

Perbedaan pengambilan hadis sebagai sumber hukum dapat pula 

menyebabkan perbedaan pendapat. Imam Abu Hanifah tidak melandaskan 

pendapatnya kepada hadis dari Ibnu Umar, hingga pandangannya tentang 

kepemilikan wakaf berbeda dengan madzhab lainnya. Ia melandaskan 

pendapatnya pada hadis-hadis yang telah dikemukakan Ibnu Abbas di atas.  

c. Perbedaan Pemahaman Teks Hadis yang Sama 

Perbedaan pemahaman teks hadis yang sama dapat diketahui dari pendapat 

Imam Malik yang menyatakan, bahwa hak milik pewakaf tidak terputus dari benda 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      237 

yang diwakafkan, yang terputus hanyalah hak pemanfaatan dari barang itu. 

menurut Wahbah al-Zuhaili, dalil yang menjadi sandaran Imam Malik yaitu hadis 

Ibnu Umar. Hadis ini menurut Imam Malik mengisyaratkan untuk mendermakan 

manfaat benda sedangkan hak kepemilikan tetap berada pada pewakaf (Zuhaili, 

1985). 

Imam Syafi’i dan Imam Ahmad bin Hanbal juga bersandar pada hadis Ibnu 

Umar, tetapi mereka berpendapat bahwa wakaf itu memutuskan hak kepemilikan 

suatu benda. 

d. Kondisi Masyarakat 

 Kondisi masyarakat dan adat setempat di mana para Imam Madzhab tinggal 

juga memberikan pengaruh terhadap hukum yang ditetapkannya. Adat kebiasaan 

setempat di dalam kaedah fikih ditetapkan bahwa,   العادة محكمةyaitu adat kebiasaan 

setempat yang tidak bertentangan dengan ruh syariah dapat diberlakukan sebagai 

hukum. Berkaitan dengan masalah wakaf praktek yang terjadi di beberapa 

berbeda, terutama dalam obyek yang diwakafkan. Di Indonesia, praktek 

perwakafan identik dengan perwakafan tanah milik, begitu pula di beberapa 

negara yang mayoritas muslim lainnya. Namun, di beberapa negara muslim ada 

pula yang mewakafkan hewan ternak, mushaf al-Quran, buku-buku keislaman, dan 

saham merupakan hal yang biasa. Dari perbedaan adat kebiasaan inilah 

memberikan pengaruh terhadap perbedaan pendapat Imam madzhab. 

e. Perbedaan Metodologi Istinbath Hukum 

Analisis penulis menunjukkan bahwa perbedaan pandangan antar mazhab 

dalam masalah wakaf tidak terlepas dari perbedaan metodologi istinbath hukum 

yang digunakan. Mazhab Hanafi cenderung menggunakan pendekatan ra'yu 

(rasional) dan istihsan dalam menetapkan hukum wakaf, sehingga memberikan 

fleksibilitas yang lebih besar dalam hal objek wakaf dan mekanisme 

pengelolaannya. Sebaliknya, mazhab Syafi'i lebih ketat dalam mengikuti nash dan 

ijma', yang tercermin dalam persyaratan yang lebih rigid untuk sahnya wakaf. 

Mazhab Maliki menunjukkan karakteristik khas dengan mengutamakan 

maslahat sebagai pertimbangan utama, sehingga dalam beberapa aspek wakaf, 

mazhab ini memberikan ruang yang luas untuk ijtihad berdasarkan kemaslahatan 

umum. Sementara mazhab Hanbali menampilkan pendekatan yang lebih literal 

terhadap nash, namun tetap memberikan ruang untuk pertimbangan praktis 

dalam implementasi wakaf. 

f. Implikasi Kontekstual terhadap Wakaf Modern 

Penulis berpendapat bahwa keragaman pandangan ulama mazhab dalam 

masalah wakaf sesungguhnya memberikan kekayaan khazanah hukum Islam yang 

dapat dimanfaatkan untuk merespon perkembangan zaman. Dalam konteks wakaf 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      238 

modern, seperti wakaf uang, wakaf produktif, dan wakaf melalui instrumen 

keuangan syariah, setiap mazhab memberikan kontribusi pemikiran yang dapat 

disinergikan. 

Fleksibilitas mazhab Hanafi dalam hal objek wakaf memberikan landasan 

yang kuat untuk pengembangan wakaf uang dan instrumen wakaf modern lainnya. 

Penekanan mazhab Maliki pada maslahat dapat dijadikan justifikasi untuk inovasi-

inovasi dalam pengelolaan wakaf yang bertujuan memaksimalkan manfaat bagi 

masyarakat. Kehati-hatian mazhab Syafi'i dalam menetapkan syarat-syarat wakaf 

memberikan panduan untuk memastikan keabsahan wakaf secara syar'i. 

Sedangkan pendekatan mazhab Hanbali memberikan keseimbangan antara 

ketaatan terhadap nash dan adaptabilitas praktis. 

g. Sintesis dan Harmonisasi Pandangan 

Dalam analisis penulis, perbedaan pandangan ulama mazhab tentang wakaf 

bukanlah kontradiksi yang tidak dapat didamaikan, melainkan variasi interpretasi 

yang saling melengkapi. Harmonisasi pandangan ini dapat dicapai melalui 

pendekatan takhayyur (memilih pendapat yang lebih kuat) dan talfiq 

(menggabungkan pendapat dari berbagai mazhab) sesuai dengan konteks dan 

kebutuhan zaman.  

Penulis melihat bahwa pengembangan hukum wakaf kontemporer 

memerlukan sintesis dari keempat mazhab tersebut, dengan tetap 

mempertahankan prinsip-prinsip dasar wakaf yang telah disepakati bersama. Hal 

ini penting untuk memastikan bahwa inovasi dalam bidang perwakafan tidak 

menyimpang dari tujuan utama wakaf sebagai instrumen redistribusi kekayaan 

dan pemberdayaan ekonomi umat. 

 
D. Simpulan   

Pemahaman ulama dari empat mazhab dalam menetapkan hukum wakaf 

menunjukkan adanya keragaman pendapat yang dipengaruhi oleh beberapa faktor 

utama, antara lain perbedaan dalam memaknai konsep wakaf, perbedaan dalam 

penggunaan dan penafsiran sumber hukum seperti hadis, khususnya hadis Ibnu 

Umar, serta latar belakang sosial dan budaya masyarakat tempat para ulama 

tersebut hidup dan berkembang. Perbedaan ini bukan merupakan kelemahan, 

melainkan mencerminkan kekayaan khazanah hukum Islam yang dinamis dan 

kontekstual. 

Keragaman pandangan tersebut memberikan kontribusi penting dalam 

pengembangan hukum wakaf, khususnya sebagai referensi bagi pemerintah dalam 

merumuskan regulasi yang sesuai dengan kondisi masyarakat. Dalam konteks 

Indonesia, Undang-Undang No. 41 Tahun 2004 tentang Wakaf dan Peraturan 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      239 

Pemerintah No. 42 Tahun 2006 merupakan bentuk unifikasi hukum wakaf yang 

merujuk pada berbagai pendapat ulama mazhab, sehingga dapat diterapkan secara 

universal kepada seluruh warga negara. Dengan demikian, kajian literatur 

terhadap pemikiran ulama mazhab tentang wakaf menjadi sangat penting sebagai 

landasan normatif dan praktis dalam pengembangan hukum wakaf kontemporer. 

 

Daftar Rujukan  

Abidin, M. A. bin U. (2003). Rad Al-Mukhtar Ala Dar Al-Mukhtar Sharah Tanwir Al-

Absor (pp. 518–740). 

Al-Mausili, A. bin M. bin M. A.-H. (1937). Al-Ikhtiyār li Taᶜlīl Al-Mukhtār (p. 40). 

Al-Māwardiy, A. H. A. bin M. bin M. bin H. A.-B. (1994). Al-Hāwī al-Kabīr Fī Fiqhi 

Madzhab al-Imām al-Shāfi’iy (Syarh Mukhtashar al-Mazniy), Juz VII. 

Al-Ramli, S. M. bin A. A.-A. A. bin H. ibn S. (2002). Nihayah Al-Muḥtāj ila Sharḥ Al-

Minhāj (p. 357). 

Al-Sharbīniyy, M. al-K. (2000). Mughni Al-Muḥtāj. 

Amalia Yunia Rahmawati. (2020). Rekonstruksi Hukum Wakaf Ahli Untuk Ketahanan 

Keluarga. July, 1–23. 

Ikhsan, M. N. (2005). Studi Komparatif Antara Mazhab Maliki Dan Mazhab Syafi’i 

Tentang Wakaf Secara Temporal Dan Pengaruhnya Dalam KHI Di Indonesia. 

Kahf, M. (2015). Wakaf Islam (p. 358). 

Kemenag RI. (2006). Fiqih Wakaf. Direktorat Pemberdayaan Wakaf. 

Khosyi’ah, S. (2010). Wakaf dan Hibah. In Buku Wakaf dan Hibah (p. 15). 

Nissa, C. (2017). Sejarah, Dasar Hukum Dan Macam-Macam Wakaf. Tazkiyya: Jurnal 

Keislaman, Kemasyarakatan Dan Kebudayaan, 18(02), 205–219. 

Qahaf, M. (2019). Menejemen Wakaf Produktif. Pustaka Kautsa Group. 

Qudamah, I. (2004). Ibnu Qudamah Mughni wa syarhul kabir.pdf. Darul Hadis. 

Rafiqi, Y. (2018). Wakaf Benda Bergerak Dalam Perspektif Hukum Islam Dan 

Perundang-Undangan Di Indonesia. Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan 

Pranata Sosial, 6(02), 191–209. 

RI, D. P. W. D. J. B. M. I. D. A. (2020). Fiqih Wakaf. Direktorat Pemberdayaan Wakaf 

Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam Departemen Agama RI. 



 
Dzulkifli Noor 

  

 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025      240 

Sabiq, S. (2021). Fiqih Sunnah Jilid III. Darul Fikri Bairut. 

Siregar, I. (2012). Pembaruan Hukum Perwakafan di Indonesia. Tsaqafah, 8(2), 273. 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v8i2.25 

Zahrah, A. (1959). Muhadharat fil Waqf. Ahmad Ali Muhaimir. 

Zuhaili, W. (1985). Al Fiqhu Al Islami Wa Adillatuhu. In Daaru Al Fikru. 

 


