Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media
Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam

Volume 23 Nomor 02 Tahun 2025
Print ISSN : 1693-0576
Online ISSN : 2540-7783

DIALEKTIKA PEMIKIRAN ULAMA MAZHAB TENTANG WAKAF

Dzulkifli Noor
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia
e-mail: dzulkifli.noor@staff.uinjkt.ac.id

Abstract

The dialectics of scholars’ thought within the four madhhabs in formulating wakaf
(endowment) law illustrate the intellectual dynamics from classical to contemporary
Islam. Differences in istinbat (legal derivation) methods among the Hanafi, Maliki,
Shafi‘i, and Hanbali schools produce diverse interpretations regarding the definition,
pillars, and implementation of wakaf. This study, using a normative legal and
qualitative-descriptive approach through literature review, explores these variations
and their epistemological implications for modern practice. Findings show that the
Hanafi school emphasizes rational reasoning and istihsan (juridical preference), the
Shafi‘i school upholds strict adherence to nash and ijma’ (consensus), the Maliki
school prioritizes maslahah (public interest) for social adaptability, and the Hanbali
school synthesizes textual literalism with pragmatic application. These dialectical
differences reflect complementary perspectives that enrich and advance the
theoretical and practical development of wakaf law in Islam.

Keywords: Dialectic of Thought, Scholars of The Madhhab, Endowment, Legal
Reasoning

Abstrak

Dialektika pemikiran ulama mazhab dalam merumuskan hukum wakaf telah
menghasilkan keragaman pandangan yang mencerminkan dinamika intelektual
Islam klasik hingga kontemporer. Perbedaan metodologi istinbath hukum antar
mazhab menimbulkan variasi interpretasi dalam aspek definisi, syarat, rukun, dan
implementasi wakaf, sehingga memerlukan kajian mendalam untuk memahami
latar belakang epistemologis dan implikasinya terhadap praktik perwakafan
modern.Pertanyaan penelitian ini adalah bagaimana dialektika pemikiran ulama
dari empat mazhab utama (Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan Hanbali) tentang wakaf, apa
metodologi istinbath hukum yang mendasari perbedaan pandangan, apa faktor-
faktor historis dan kontekstual yang mempengaruhi formulasi hukum wakaf, serta
bagaimana pandangan Ulama dalam praktik perwakafan kontemporer. Penelitian
ini menggunakan metode penelitian hukum normatif dengan pendekatan kualitatif-
deskriptif analitis melalui studi kepustakaan komprehensif. Sumber data berupa
data primer dan sekunder. Penelitian mengungkap bahwa dialektika pemikiran
ulama mazhab tentang wakaf mencerminkan perbedaan mendasar dalam
metodologi istinbath hukum. Mazhab Hanafi menekankan pendekatan rasional dan

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam
Print ISSN : 1693-0576 ; Online ISSN : 2540-7783


mailto:dzulkifli.noor@staff.uinjkt.ac.id

Dzulkifli Noor

istihsan. Mazhab Syafi'i mengutamakan kepatuhan tekstual terhadap nash dan
konsensus (ijma’). Mazhab Maliki mengedepankan pertimbangan kemaslahatan
yang memberikan ruang adaptasi sosial. Mazhab Hanbali menampilkan sintesis
antara literalisme nash dan pragmatisme implementatif. Dialektika ini
menghasilkan kontribusi yang saling melengkapi dalam pengembangan teori dan
praktik wakaf.

Kata Kunci: Dialektika Pemikiran, Ulama Mazhab, Wakaf, Istinbath Hukum

Received: Revised: Accepted: Published:
August, 03 2025 October, 21 2025 October, 26 2025 October, 31 2025

A. Pendahuluan

Wakaf sebagai lembaga yang diatur dalam ajaran Islam tidak dijumpai ayat-
ayat al-Quran yang secara tersurat membahas tentang wakaf. Namun demikian,
terdapat ayat-ayat yang memberi petunjuk, dan dapat dijadikan sumber hukum
perwakafan di antaranya, surah al-hajj: 77, surah Ali Imran:92 dan surah al-
Baqarah: 261. Begitu pula pada masa Rasulullah kata wakaf belum dikenal, wakaf
pada masa itu dikenal dengan istilah habs, shadaqah, dan tasbil (Khosyi’ah, 2010)

Pelaksanaan wakaf telah dimulai sejak masa Rasulullah, hal ini dapat
diketahui dari hadis Ibnu Umar tentang tanah Khaibar (Nissa, 2017). Maka sejalan
dengan penyiaran dakwah Islam, perwakafan juga menjadi bagian dari
perkembangan hukum Islam. Perwakafan di Indonesia merupakan bagian yang
tidak terpisahkan dari masyarakat muslim Indonesia, keberadaannya diperkirakan
telah ada sejak masuknya Islam ke Indonesia. Praktek perwakafan dapat kita temui
pada perwakafan tanah untuk sarana ibadah, pendidikan, dan pemakaman umum.

Objek yang umum diwakafkan dalam masyarakat muslim Indonesia adalah
tanah dan bangunan, hingga pemerintah memandang perlu untuk mengatur dalam
sebuah undang-undang. Undang-undang yang mengatur perwakafan adalah
Undang-Undang No. 41 Tahun 2004 tentang Wakaf beserta Peraturan Pemerintah
No. 42 tahun 2006 tentang Pelaksanaan Wakaf, Undang-Undang Pokok Agraria
(UUPA) No.5 tahun 1960 Peraturan Pemerintah (PP) No. 28 tahun 1977, Instruksi
Presiden No. 1 tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam.

Wakaf dapat dilakukan terhadap harta bergerak dan harta tidak bergerak.
Harta tidak bergerak yang dimaksud diantaranya adalah tanah, bangunan, dan
tanaman (Rafiqi, 2018). Sedangkan pelaksanaan wakaf harta bergerak dapat
dijumpai pada wakaf uang, gerakan wakaf buku, wakaf al-Quran, wakaf peralatan
kantor untuk yayasan pendidikan dan lain-lain. Dalam penelitian ini penulis
berupaya untuk melakukan kajian literatur tentang wakaf dalam perspektif Ulama

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 224



Dzulkifli Noor

Mazhab yang empat, yaitu mazhab Imam Malik, mazhab Imam Abu Hanifah,
mazhab Imam Syafi'i dan mazhab Imam Ahmad bin Hanbal. Kajian literatur
tentang wakaf ini dianggap penting untuk mengetahui dasar-dasar pendapat
Ulama, metodologi yang digunakan, dan faktor-faktor apa saja yang menimbulkan
perbedaan dalam hukum wakaf.

Penelitian tentang wakaf dalam perspektif ulama mazhab memiliki urgensi
yang tinggi dalam konteks pengembangan hukum Islam kontemporer. Pertama,
dalam praktik perwakafan modern, sering muncul permasalahan hukum yang
memerlukan rujukan mendalam terhadap pendapat para ulama mazhab sebagai
landasan penetapan fatwa dan kebijakan. Kedua, perbedaan pandangan antar
mazhab dalam masalah wakaf menimbulkan kebingungan di kalangan masyarakat
muslim, khususnya dalam hal pelaksanaan wakaf harta bergerak seperti wakaf
uang yang berkembang pesat saat ini.

Semakin berkembangnya instrumen wakaf modern seperti wakaf produktif,
cash wagqf linked sukuk, dan wakaf digital, diperlukan pemahaman yang
komprehensif tentang dasar-dasar fikih wakaf menurut berbagai mazhab untuk
memastikan kesesuaian dengan prinsip-prinsip syariah. Keempat, Indonesia
sebagai negara dengan mayoritas muslim terbesar di dunia memerlukan panduan
yang jelas dalam pengembangan regulasi wakaf yang dapat mengakomodasi
keragaman pandangan mazhab yang dianut masyarakat. Penelitian ini menjadi
urgent mengingat masih terbatasnya kajian komprehensif yang menganalisis
secara mendalam perbedaan metodologi istinbath hukum yang digunakan oleh
masing-masing mazhab dalam menetapkan hukum wakaf. Hal ini penting untuk
memberikan pemahaman yang holistik bagi para praktisi hukum Islam, regulators,
dan masyarakat umum dalam memahami dinamika hukum wakaf.

Dalam penelitian ini penulis berupaya untuk melakukan kajian literatur
tentang wakaf dalam perspektif Ulama Mazhab yang empat, yaitu mazhab Imam
Malik, mazhab Imam Abu Hanifah, mazhab Imam Syafi'i dan mazhab Imam Ahmad
bin Hanbal. Fokus utama kajian ini adalah untuk memahami bagaimana dialektika
pemikiran para ulama mazhab tersebut membentuk kerangka hukum wakaf, serta
mengidentifikasi metodologi istinbath hukum yang digunakan masing-masing
mazhab dalam merumuskan pendapatnya. Selain itu, penelitian ini juga berupaya
mengungkap faktor-faktor historis, sosial, dan epistemologis yang mempengaruhi
perbedaan formulasi hukum wakaf antar mazhab. Pada akhirnya, penelitian ini
akan menelaah bagaimana pandangan dan prinsip hukum wakaf dari keempat
mazhab tersebut diimplementasikan dalam praktik perwakafan modern, termasuk
dalam konteks wakaf produktif, wakaf uang, dan wakaf digital yang berkembang di
masyarakat Muslim kontemporer.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 225



Dzulkifli Noor

Kajian tentang wakaf dalam perspektif ulama mazhab telah menjadi
perhatian sejumlah peneliti sebelumnya. Mundzir Qahaf dalam karyanya Wakaf
[slam: Sejarah, Pengelolaan dan Pengembangannya memberikan analisis
komprehensif tentang sejarah dan perkembangan wakaf dalam Islam, namun
fokusnya lebih pada aspek pengelolaan dan pengembangan wakaf secara praktis
tanpa menganalisis secara mendalam perbedaan metodologi istinbath antar
mazhab (Kahf, 2015).

Penelitian Ibrahim Siregar dalam "Pembaruan Hukum Perwakafan di
Indonesia” memberikan kontribusi penting dalam memahami aspek hukum positif
wakaf di Indonesia, namun kajiannya terbatas pada aspek regulasi dan tidak
membahas perbandingan pandangan ulama mazhab secara komprehensif (Siregar,
2012). Dalam konteks studi komparatif mazhab, Muhammad Abu Zahrah dalam
"Muhadharat fi al-Waqf' memberikan gambaran umum tentang pandangan
berbagai mazhab terhadap wakaf, namun tidak menganalisis secara spesifik
faktor-faktor epistemologis yang melatarbelakangi perbedaan tersebut (Zahrah,
1959).

Penelitian terdahulu yang dilakukan oleh M. Noor Ikhsan dalam "Studi
Komparatif Antara Mazhab Maliki dan Mazhab Syafi'i tentang Wakaf Secara
Temporal dan Pengaruhnya dalam KHI di Indonesia" memberikan analisis
komparatif yang baik, namun terbatas pada dua mazhab dan pendekatan yang
digunakan masih bersifat deskriptif serta belum mengeksplorasi dimensi
metodologis yang mendasari perbedaan pandangan antar mazhab (Ikhsan, 2005).
Sementara itu, Siah Khosyi'ah dalam "Wakaf dan Hibah: Perspektif Ulama Figh dan
Perkembangannya di Indonesia” memberikan kontribusi penting dalam
memahami dinamika wakaf, namun fokusnya lebih pada perkembangan historis
daripada analisis metodologis (Khosyi’ah, 2010)

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya, penelitian ini
menawarkan kebaruan dalam beberapa aspek. Pertama, penelitian ini tidak hanya
melakukan komparasi pandangan ulama mazhab tentang wakaf secara deskriptif,
tetapi juga menganalisis secara mendalam metodologi istinbath hukum yang
digunakan oleh masing-masing mazhab sebagai faktor determinan perbedaan
pendapat. Penelitian ini memberikan analisis kritis terhadap implikasi perbedaan
metodologis tersebut dalam konteks pengembangan wakaf modern, yang belum
banyak disentuh dalam kajian-kajian sebelumnya. Penelitian ini juga menawarkan
sintesis harmonisasi pandangan antar mazhab melalui pendekatan takhayyur dan
talfig yang dapat menjadi landasan pengembangan hukum wakaf kontemporer.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 226



Dzulkifli Noor

Selain itu penelitian ini menggunakan pendekatan multidimensional yang
mengintegrasikan aspek teologis, yuridis, dan sosiologis dalam memahami
dinamika pemikiran wakaf antar mazhab. Hal ini berbeda dengan penelitian
sebelumnya yang cenderung menggunakan pendekatan monodimensional.
penelitian ini memberikan kontribusi teoretis berupa kerangka analisis yang dapat
digunakan untuk memahami tidak hanya isu wakaf, tetapi juga isu-isu fikih lainnya
yang mengalami perbedaan pandangan antar mazhab. Kerangka ini dapat menjadi
model untuk penelitian-penelitian serupa di masa mendatang.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode penelitian hukum normatif (normative
legal research) dengan pendekatan kualitatif. Jenis penelitian yang digunakan
adalah penelitian kepustakaan (library research) yang bersifat deskriptif-analitis.
Data yang digunakan dalam penelitian ini adalah data sekunder yang terdiri dari
bahan hukum primer dan bahan hukum sekunder. Bahan hukum primer meliputi
al-Quran, hadis-hadis Rasulullah SAW, dan kitab-kitab fikih dari keempat mazhab
yang menjadi fokus penelitian, yaitu: kitab-kitab karya Imam Malik dan
pengikutnya dalam mazhab Maliki, kitab-kitab karya Imam Abu Hanifah dan
pengikutnya dalam mazhab Hanafi, kitab-kitab karya Imam Syafi'i dan pengikutnya
dalam mazhab Syafi'i, serta kitab-kitab karya Imam Ahmad bin Hanbal dan
pengikutnya dalam mazhab Hanbali.

Bahan hukum sekunder terdiri dari literatur-literatur penunjang seperti
buku-buku, jurnal ilmiah, artikel, dan karya tulis lainnya yang berkaitan dengan
topik wakaf dalam perspektif mazhab. Teknik pengumpulan data dilakukan
melalui studi dokumentasi dengan cara mengkaji, menelaah, dan menganalisis
literatur-literatur yang relevan dengan permasalahan penelitian. Analisis data
dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis) dan analisis
komparatif. Analisis isi digunakan untuk memahami substansi pendapat masing-
masing mazhab tentang wakaf, sementara analisis komparatif digunakan untuk
membandingkan perbedaan dan persamaan pandangan antar mazhab, termasuk
metodologi istinbath hukum yang digunakan dan faktor-faktor yang
melatarbelakangi perbedaan pendapat tersebut.

C. Hasil dan Pembahasan
1. Pengertian Wakaf

Kata “wakaf” atau “waqaf” berasal dari bahasa Arab yaitu wagqafa, yang
berarti menahan, berhenti, atau diam di suatu tempat. Dalam konteks hukum
[slam, wakaf dimaknai sebagai tindakan menahan suatu harta dari kerusakan,

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 227



Dzulkifli Noor

penjualan, atau bentuk pemanfaatan lain yang tidak sesuai dengan tujuan wakaf.
Penahanan ini juga berlaku terhadap manfaat dan hasil dari harta tersebut, yang
hanya boleh digunakan oleh pihak-pihak yang berhak sesuai dengan ketentuan
wakaf (RI, 2020). Sedangkan menurut istilah syari, Muhammad Jawad Mughniyah
dalam bukunya Al-Ahwalus Syakhsiyah, sebagaimana dikutip oleh Abdul Halim,
menjelaskan bahwa wakaf adalah bentuk pemberian yang menghendaki
penahanan terhadap pokok harta (aset), sementara hasil atau manfaatnya
disalurkan untuk kepentingan yang bermanfaat dan sesuai dengan nilai-nilai
kemaslahatan (Qahaf, 2019). Wakaf adalah menahan harta sehiingga tidak bisa
diwarisi, dijual atau dihibahkan dan mendermakan hasilnya kepada penerima
wakaf (Sabiq, 2021).
2. Dasar Hukum Wakaf
Dasar hukum wakaf adalah al-Quran, al-Hadis, dan ijma para sahabat.
a. Al-Quran
Di dalam al-Quran tidak terdapat ayat-ayat yang secara khusus mengatur
wakaf, namun demikian terdapat beberapa ayat tentang derma yang bersifat
umum dapat dijadikan dasar hukum wakaf, antara lain adalah:
“Kamu sekali-sekali tidak sampai kepada kebaktian (yang sempurna),
sebelum kamu menafkahkan sebagaian harta yang kamu cintai. Dan apa saja
yang kamu nafkahkan maka sesungguhnya Allah mengetahuinya”. (Ali
Imran: 92).
b. Hadis
Hadis yang dijadikan dasar hukum wakaf, antara lain adalah: Hadis Ibnu
Umar, ia berkata, bahwa Umar menerima tanah di Khaibar kemudian ia
mendatangi Nabi s.a.w untuk meminta tanah itu agar dapat diolahnya, Umar
berkata: Wahai Rasulullah, aku menerima bagian tanah di Khaibar tetapi aku
belum mengambil sama sekali manfaat dari tanah itu, apa perintahmu ? Nabi
bersabda: “Jika kamu mau tahanlah (wakafkanlah) tanah itu dan dermakanlah
manfaatnya”. [bnu Umar berkata: Maka Umar mendermakannya, ia tidak menjual
tanah itu, tidak menyuruh untuk menjualnya, tidak mewariskan, dan tidak
menghibahkannya. Ibnu Umar berkata: Umar mendermakannya kepada fakir
miskin, karib kerabat, para budak, di jalan Allah (sabilillah), para musafir, dan para
pendatang. Bagi pengurus wakaf boleh memakan hasil tanah itu sekedar untuk
keperluan atau untuk memberi makan pengurus wakaf tanpa bermaksud memiliki
atau menguasai harta itu. (Hadis riwayat Muslim) (Kemenag RI, 2006)
c. Ijma Sahabat
Praktek wakaf dilakukan oleh para sahabat, di antaranya adalah, Umar bin
Khatab mewakafkan tanah di Khaibar, Abu Thalhah, Abu Bakar, dan Ali bin Abi

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 228



Dzulkifli Noor

Thalib (Kemenag RI, 2006). Pelaksanaan wakaf yang dilakukan oleh para sahabat

ini tidak ada sahabat lain yang mengingkari, maka Ulama menyatakan para

sahabat sudah sepakat bahwa praktek wakaf adalah bagian dari Hukum Islam.

Praktek para sahabat diikuti pula oleh generasi tabi’in, tabi’it tabi’in hingga kaum

muslimin  setelahnya. Selanjutnya wakaf terus berkembang secara

berkesinambungan hingga sekarang. I[jma para sahabat ini dapat dijadikan dasar
hukum bahwa wakaf merupakan bagian dari ajaran Islam.

3. Unsur-Unsur Dan Benda Wakaf
Unsur-unsur wakaf adalah: Wagqif, yakni pihak yang menyerahkan wakaf;

Mauquf ‘alaih, yakni pihak yang diserahi wakaf; Mauquf bih, yakni benda atau

manfaat benda yang diwakafkan; Shighah atau ikrar, yakni pernyataan penyerahan

wakaf dari pihak pewakaf (Zuhaili, 1985). Inilah beberapa unsur yang harus
terpenuhi di dalam wakaf. Unsur-unsur ini akan lebih jelas bila diuraikan syarat-
syaratnya. Dalam hal ini akan dikemukakan syarat-syarat benda yang diwakafkan
menurut pendapat beberapa madzhab, yaitu Madzhab Imam Abu Hanifah,

Madzhab Imam Malik, Madzhab Imam Syafi’i, dan Madzhab Ahmad bin Hanbal.
Menurut Madzhab Imam Abu Hanifah ada empat syarat bagi benda wakaf,

yaitu:

a) Benda yang diwakafkan adalah benda tidak bergerak (‘al-‘aqar), maka tidak
sah mewakafkan manfaat tanpa bendanya, seperti hak-hak kebendaan, di
antaranya hak pakai karena hak-hak kebendaan tidak dianggap sebagai harta
(Zuhaili, 1985). Namun demikian, ada kekhususan untuk mewakafkan benda
bergerak pada beberapa hal, yaitu: benda bergerak mengikuti benda tidak
bergerak, seperti wakaf tanah yang termasuk di dalamnya tanaman dan
bangunan, wakaf sawah atau ladang yang termasuk di dalamnya hewan
pembajak; benda bergerak yang tidak mengikuti benda tidak bergerak hanya
sah menurut hukum jika didasarkan kepada hadis, seperti wakaf senjata (al-
silah) dan kuda perang (al-kura’) (Zahrah, 1959)

b) Benda wakaf diketahui baik kadar maupun jumlahnya.

c) Benda wakaf adalah hak milik penuh pewakaf.

d) Benda yang hendak diwakafkan harus terpisah dan tidak tercampur dengan
benda lainnya.

Menurut Madzhab Imam Malik syarat-syarat benda wakaf adalah: Hak milik
pewakaf dan tidak tercampur dengan hak milik orang lain; terpisah dari benda lain
bila benda itu tidak dapat dibagi. benda yang diwakafkan termasuk pokok benda
dan manfaat bagi pemilik hewan ternak boleh mewakafkan pemanfaatan hewan
itu untuk transportasi dan pengangkutan barang; makanan yang tahan lama dapat
diwakafkan; boleh mewakafkan uang seperti dinar dan dirham (Zuhaili, 1985).

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 229



Dzulkifli Noor

Harta yang dapat diwakafkan dapat berupa benda bergerak ataupun benda tak
bergerak. Benda tak bergerak, seperti tanah dan rumah. Sedangkan benda
bergerak, seperti hamba sahaya dan dan pakaian (Al-Sharbiniyy, 2000).

Dasar kebolehan mewakafkan benda bergerak adalah hadis Rasulullah:
Sedangkan Khalid, ia telah mewakafkan baju-baju perangnya di jalan Allah (Al-
Sharbiniyy, 2000).

Menurut Madzhab Imam Ahmad bin Hanbal, syarat sahnya suatu benda
untuk diwakafkan adalah: Benda yang dapat diperjualbelikan dan memungkinkan
untuk diambil manfaatnya dalam waktu yang lama, sedangkan pokok bendanya
tetap, seperti benda tidak bergerak, hewan ternak, perkakas rumah, dan senjata;
perhiasan, intan pada pakaian; tidak sah wakaf terhadap benda yang ada dalam
tanggungan seperti budak dan rumah, dan tidak sah wakaf terhadap benda yang
tidak jelas, tidak sah wakaf terhadap benda yang tidak halal untuk dijual, seperti
induk hewan dan anjing. (Qudamah, 2004)

Menurut Madzhab Imam Syafi'i syarat benda yang dapat diwakafkan adalah:
Benda yang jelas bentuknya dan tidak dalam tanggungan hutang; hak milik
pewakaf yang dapat diperjualbelikan; benda yang manfaatnya dapat bertahan
lama dan tidak berupa makanan, minuman, bau, dan pendengaran; benda wakaf
dapat berupa benda yang tercampur dengan kepemilikan orang lain; benda wakaf
dapat berupa benda bergerak dan tidak bergerak; benda wakaf terdiri dari pokok
benda dan manfaat (Al-Ramli, 2002).

Dari apa-apa yang tersebut di atas ada beberapa kesimpulan yang dapat
ditarik, yaitu:

a) Ulama sepakat dalam berbagai persoalan, yaitu: syarat benda yang diwakafkan
adalah harta yang kekal, diketahui kadarnya, dan hak milik penuh pewakaf.

b) Ulama berbeda dalam beberapa persoalan, yaitu: kriteria benda yang
diwakafkan (bergerak dan bergerak), benda wakaf termasuk pokok benda dan
manfaat atau hanya manfaatnya saja, dan ketetapan wakaf terhadap benda
yang berada dalam perserikatan.

Menurut penulis, pendapat yang tepat mengenai syarat benda yang
diwakafkan adalah pendapat dari Madzhab Imam Syafi'i dan Madzhab Imam
Ahmad bin Hambal. Syarat yang dikemukakan oleh kedua madzhab ini mengenai
benda yang diwakafkan mencakup kriteria benda bergerak dan benda tidak
bergerak. Wakaf benda bergerak seperti kuda perang, bahan bangunan untuk
pembangunan masjid, persenjataan, al-Quran, buku-buku ilmu pengetahuan, dan
lain-lain. Wakaf benda tidak bergerak seperti tanah dan pohon.

4. Macam-Macam Wakaf

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 230



Dzulkifli Noor

Macam-macam wakaf dikaitkan dengan pihak penerima wakaf ada dua, yaitu:
wakaf ahliy (wakaf keluarga) dan wakaf khairiy (wakaf sosial). a) Wakaf khairiy
adalah wakaf yang ditujukan pertama kali untuk kebajikan sampai batas waktu
tertentu, kemudian peruntukkan wakaf berpindah kepada seseorang atau
beberapa orang (Zuhaili, 1985). Contoh wakaf khairiy adalah seseorang
mewakafkan tanahnya untuk rumah sakit selama sepuluh tahun, kemudian setelah
batas waktu yang ditentukan wakaf itu menjadi wakaf ahliy yaitu untuk dirinya
dan anak-anaknya. Pengertian wakaf khairy tersebut, saat ini telah mengalami
perubahan hanya untuk kepentingan ibadah dan umum dan tidak kembali kepada
keluarga (Kemenag RI, 2006). Wakaf ahliy adalah wakaf yang pada awalnya
diwakafkan untuk diri pewakaf atau seseorang atau beberapa orang tertentu dan
terakhir untuk kepentingan kebajikan atau maslahat umum (Zuhaili, 1985).

Wakaf ahliy walaupun diperuntukkan untuk keluarga, namun pada akhirnya
mempunyai fungsi sosial. Untuk itu, wakaf ini terkait dengan teori inqiradh, yaitu
kesinambungan institusi wakaf yang ditetapkan dalam kaedah fikih. Isi teori
ingiradh, yaitu: Jika wakaf ahliy terputus maka berpindah status wakaf menjadi
wakaf khairiy. Kelanjutan dan penetapan bagi pendayagunaan wakaf ahliy yang
berubah statusnya menjadi wakaf khairiy ada di tangan kewenangan hakim;
apakah peruntukannya ditujukan untuk kepentingan ibadah, seperti masjid;
kepentingan sosial, seperti rumah sakit, sekolah dan sebagainya.

Wakaf ahliy telah berkembang sejak masa awal Islam dan telah dipraktikkan
sejak zaman Nabi Muhammad Saw. Pendapat mereka ini berdasarkan wakaf yang
dilakukan Abu Thalhah mewakafkan hartanya kepada kerabat dekat dan Zubai bin
Awwam mewakafkan rumah untuk anak laki-laki dan perempuan yang diceraikan
suaminya sampai menikah lagi (Rahmawati, 2020). Demikian pula Umar bin
Khatab mewakafkan tanahnya di Khaibar untuk kepentingan sosial dan keluarga
(Qudamah, 2004). Hal ini menunjukan kedua macam wakaf itu telah berkembang
sejak awal Islam.

5. Pandangan Ulama Tentang Wakaf

Ulama yang dimaksud di sini adalah ulama madzhab yang empat, yaitu:
Madzhab Imam Abu Hanifah, Madzhab Imam Malik, Madzhab Imam Syafi’i, dan
Madzhab Imam Ahmad bin Hambal. Dalam sub bab ini akan dibahas pandangan
mereka tentang essensi wakaf, kedudukan wakaf, status kepemilikan wakaf benda
yang diwakafkan.

a. Madzhab Imam Abu Hanifah

Menurut Imam Abu Hanifah, wakaf adalah menahan barang dalam status hak
milik pewakaf dan mendermakan manfaat untuk kebaikan. Harta wakaf tetap
menjadi hak milik pewakaf, dapat kembali kepadanya dan boleh bagi pewakaf

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 231



Dzulkifli Noor

untuk menjualnya. Pendapat ini dikemukakan berdasarkan, bahwa wakaf adalah
akad yang tidak biasa (ghair lazim) karena hak milik tidak beralih dan tetap pada
pewakaf, begitu pula akad pinjam meminjam (ariyah) (Abidin, 2003).

Namun, kedudukan hak milik dapat beralih ke tangan pihak penerima wakaf
dan menjadi akad yang mengalihkan hak milik (lazim) bila terjadi beberapa hal,
seperti:

1) Keputusan Hakim menetapkan bahwa wakaf menjadi akad yang lazim, yaitu
berpindahnya hak milik.

2) Hakim menghubungkan wakaf dengan kematian pewakaf, maka kedudukannya
menjadi wakaf wasiat.

3) Harta wakaf dijadikan untuk pembangunan wakaf masjid (Qudamah, 2004).

Keputusan yang ditetapkan oleh hakim dianggap memberikan kepastian
hukum yang berlaku dan harus ditaati. Terhadap permasalahan yang bersifat
ijtihadiyah ketetapan hakim menghilangkan perselisihan, sebagaimana yang
ditetapkan dalan kaedah fikih: Ketetapan hakim dalam masalah yang bersifat
ijtihadi menghilangkan perselisihan (Zahrah, 1959).

Harta wakaf yang ditetapkan hakim sebagai wakaf wasiat berlaku pada saat
wafatnya pewakaf. Wakaf yang telah menjadi wakaf wasiat ini tidak dapat
diwariskan dan diberikan sepertiga dari jumlah harta warisan (Abidin, 2003).

Sikap Imam Abu Hanifah yang menyatakan, bahwa status kepemilikan
wakaf tidak dapat beralih kecuali dalam tiga hal di atas, berdasarkan konsep hak
milik dalam Islam yang telah ditetapkan dalam kaedah-kaedah fikih, yaitu:

a) Hak milik memberikan kebebasan dalam penggunaannya, dapat dijual,
dihibahkan, digadaikan.

b) Sesuatu yang berada dalam hak milik seseorang tidak berpindah ke hak milik
orang lain (Zahrah, 1959).

Pendapat Abu Hanifah tentang wakaf juga berlatarbelakang dalil yang
dipakainya. Ada indikasi beliau tidak memakai hadis Ibnu Umar tentang tanah
Khaibar, tetapi ia menggunakan hadis lain, di antaranya: Dari ibnu Abbas ia
berkata, bahwa saya mendengar Rasulullah s.a.w melarang menahan barang (al-
habs) dalam wakaf setelah turunnya surah An-Nisa. Hadis riwayat al-Thahawi.

Pendapat Abu Hanifah berdasarkan hadis pertama menyatakan, bahwa hak
milik pewakaf tidak beralih kepada penerima wakaf tetapi manfaatnya saja yang
diwakafkan. Hadis kedua menyatakan, bahwa harta waris tidak boleh diwakafkan,
kecuali ada ketentuan wasiat dari pewaris, maka harta yang diwakafkan seseorang
dapat kembali dan diwariskan oleh ahli waris sepeninggal pewakaf. Adapun hadis
ketiga mengindikasikan kebolehan untuk menjual harta wakaf (Al-Mausili, 1937).

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 232



Dzulkifli Noor

Pendapat Abu Hanifah dalam hal kepemilikan wakaf tidak diikuti oleh kedua
muridnya, yaitu Abu Yusuf bin Ibrahim al-Anshari dan Muhammad bin al-Hasan al-
Syaibani. Menurut kedua muridnya, status kepemilikan harta wakaf berpindah
kepada hak milik Allah s.w.t dan tidak berada kepada pewakaf dan penerima wakaf
(Abidin, 2003).

Perbedaan antara guru dan muridnya ini disebabkan berbedanya landasan
hadis yang dipakai. Abu Hanifah berlandaskan hadis Ibnu Abbas sedangkan kedua
muridnya berdasarkan hadis Ibnu Umar tentang tanah khaibar. Hal ini diakui oleh
Abu Yusuf (muridnya), sebagaimana diriwayatkan oleh Hafizuddin al-Nasafi
(w.710 H), bahwa Abu Yusuf mempunyai pendapat yang sama dengan Abu Hanifah
tentang wakaf sampai beliau mengunjungi Baghdad dan mendengar hadis Umar,
setelah Abu Yusuf kembali dari Baghdad, ia berkata: “Bila hadis Umar ini sampai
kepada Abu Hanifah maka ia akan bersandarkan pada hadis ini.” (Al-Mausili,
1937). Jadi, berbedanya persepsi Abu Hanifah tentang tentang pengalihan hak
milik karena ia tidak bersandar kepada Hadis Umar.

Menurut Muhammad bin al-Hasan al-Syaibani, boleh mewakafkan benda
yang telah menjadi kebiasaan masyarakat setempat, hal ini berdasarkan kaedah
fikih: bl & 54 Jeldl) | yaitu kebiasaan yang berlaku meninggalkan metode qiyas;
dan adanya ketetapan hadis:

o A i 9gh L Ogaked) o7

Apa yang dipandang baik oleh kaum muslimin maka baik pula menurut Allah
(Al-Mausili, 1937).

b. Madzhab Imam Malik

Wakaf dalam pandangan Imam Malik adalah mewakafkan manfaat benda
kepada seseorang dan dapat dilembagakan secara abadi atau diperjanjikan sampai
waktu yang ditetapkan (Zuhaili, 1985). Wakaf merupakan akad tabarru
(pemberian derma atau sedekah). Untuk itu, Akad ini sah dilakukan tanpa
memerlukan jawaban (ijab) dari penerima wakaf.

Sedangkan maksud dari arti lazim (mengalihkan hak milik), maka wakaf
tidak boleh ditarik di tengah perjalanan, pewakaf tidak boleh menarik ikrar
wakafnya sebelum habis tenggang waktu yang ditetapkan. Inilah yang dimaksud
dari arti lazim, yaitu mengalihkan kepemilikan berdasarkan suatu ikrar. Status hak
kepemilikan benda tetap berada pada kekuasaan pewakaf. Namun, ia tidak berhak
untuk mengambil manfaatnya. Hal ini berdasarkan hadis Umar tentang tanah
Khaibar, yaitu:

MQMJWTWQL:Q\:AM;Q&&\&&\%M)JG

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 233



Dzulkifli Noor

Hadis ini memberikan isyarat untuk mewakafkan manfaat benda dan menahan
hak milik, dan larangan memberikan kepemilikan kepada orang dengan cara dijual,
dihibahkan, dan diwariskan (Zuhaili, 1985).

Imam Malik membolehkan wakaf dengan batas waktu tertentu, hal ini
berdasarkan atas suatu kenyataan tidak ada dalil yang mengharuskan wakaf itu
kekal (muabbad). Demikian pula tidak dalil yang melarang wakaf itu terbatas
(muaqqat) (Zahrah, 1959). Konsekuensi bila wakaf yang diikrarkan itu kekal,
sementara manfaat benda hanya berlangsung sementara waktu saja, maka wakaf
itu boleh dijual dengan pertimbangan al-maslahat al-mursalah. Teknis pengekalan
wakaf itu ialah dengan menjual benda wakaf yang tidak ataupun kurang
bermanfaat. Hasil penjualan digunakan membeli benda lain yang mempunyai nilai
atau manfaat yang sama (Zuhaili, 1985).

c. Madzhab Ahmad bin Hanbal

Wakaf dalam pandangan Imam Ahmad bin Hanbal, adalah menahan benda
dan menggunakan manfaatnya. Wakaf dapat terjadi dengan perkataan atau
perbuatan yang menunjukan kepada wakaf.

Perkataan yang diucapkan dapat berupa kata-kata yang jelas (sharih) atau
sindiran (kinayah). Kata yang jelas dapat berupa kata: <l 5 ,cuus i85 sedangkan
kata sindiran diucapkan dengan kata: @afs Cwoa cdual kata sindiran ini sah
diucapkan dengan niat wakaf. Sedangkan contoh perbuatan yang menunjukan
wakaf, adalah seseorang membangun masjid dan ia mengizinkan orang lain untuk
shalat di dalamnya, maka perbuatan orang itu menunjukan sebagai pernyataan
wakaf masjid (Qudamah, 2004).

Mengenai benda wakaf disyaratkan berupa benda yang bermanfaat dan
dapat diperjualbelikan. Dengan kata lain, benda wakaf itu pada dasarnya harus
memungkinkan kelanggengan atau kekekalan. Bila dikemudian hari benda wakaf
berkurang manfaat atau fungsinya, maka dapat dilakukan pertukaran dengan
benda lain yang memberi kemungkinan pemanfaatan dan Kkelanggengan
manfaatnya.

Status kepemilikan harta wakaf beralih ke dalam hak penerima wakaf pada
saat ikrar. Peralihan hak dapat terjadi bila penerima wakaf adalah perseorangan
atau kelompok yang jelas identitasnya. Beralihnya hak kepemilikan ini disebabkan
karena wakaf adalah mengeluarkan harta dari status kepemilikan. Dengan
melakukan wakaf, hak kepemilikan pewakaf beralih kepada penerima wakaf
(Qudamah, 2004).

d. Madzhab Imam Syafi’i

Wakaf dalam pandangan Imam Syafi'i, adalah menahan pokok benda dan

memanfaatkan hasilnya untuk diwakafkan. Implikasi dari pengertian wakaf ini

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 234



Dzulkifli Noor

berdampak kepada status hak milik. Hak milik benda yang telah diwakafkan tidak
lagi menjadi hak penerima wakaf, tetapi kembali kepada hukum asal, yaitu menjadi
milik Allah. Penerima wakaf hanya mempunyai hak untuk memanfaatkan hasilnya
dan tidak berhak untuk menjualnya. Imam Syafi'i menegaskan: ketika Rasulullah
s.a.w membolehkan untuk menahan pokok benda dan memanfaatkan hasilnya, hal
ini menunjukan bahwa wakaf adalah mengeluarkan pokok benda dari hak milik
untuk diwakafkan. Bagi penerima wakaf yang memanfaatkan hasilnya tidak
berhak untuk menjual benda tersebut. Untuk itu, harta yang diwakafkan berbeda
dengan harta yang lain (Al-Mawardiy, 1994).

Imam Syafi'i menganalogkan (qiyas) harta wakaf dengan pembebasan
budak. Ia berpendapat bahwa hukum mewakafkan harta sama dengan hukum
membebaskan budak. Keduanya dianggap mempunyai kesamaam illat, yaitu sama-
sama mengeluarkan benda dari hak milik untuk dikembalikan kepada hukum
asalnya menjadi milik Allah (Al-Mawardiy, 1994).

Al-Mawardi menambahkan, bahwa wakaf adalah sebab terputusnya hak
pewakaf dari penguasaan dan pemanfaatan maka hak milik berpindah (Al-
Mawardiy, 1994). Kedudukan harta yang telah diwakafkan tidak dapat kembali
menjadi hak milik pewakaf, dengan demikian harta tidak dapat diperjualbelikan,
dihibahkan, bagi pewaris tidak berhak untuk memanfaatkannya. Harta wakaf tidak
dapat disyaratkan untuk diterima penyerahannya dan tidak memerlukan hakim
untuk memutuskan hukum wakaf (Al-Mawardiy, 1994).

Imam Syafi’i berkata, bahwa boleh mewakafkan hamba sahaya dan hewan
untuk kendaraan apabila diketahui bendanya sebagai qiyas dari wakaf pohom
kurma, rumah, dan tanah. Untuk itu al-Mawardi menyimpulkan bahwa boleh
mewakafkan setiap benda yang bersifat kekal dan dapat dimanfaatkan (Al-
Mawardiy, 1994).

6. Analisis Penulis tentang Dialektika Pemikiran Ulama Mazhab tentang
Wakaf

Wakaf adalah suatu bentuk muamalat dalam Islam yang mempunyai akar
yang kuat berupa adanya praktek pada masa Rasulullah dan dilanjutkan oleh para
sahabat, tabi'in, dan ummat Islam hingga sekarang. Praktek ini terus diikuti oleh
kaum muslimin secara berkesinambungan dari masa ke masa.

Dalam dunia modern sekarang ini, praktek wakaf selalu dilakukan oleh kaum
muslimin, bahkan di beberapa negara Islam dan negara yang mayoritas muslim
telah dibentuk institusi yang khusus menangani wakaf. Institusi ini berupa aturan
perundang-undangan atau badan kementerian perwakafan. Institusi ini yang
mengatur perwakafan masyarakat agar dapat mencapai tujuan utama wakaf, yaitu
pendekatan kepada Allah yang diwujudkan dengan ibadah sosial untuk

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 235



Dzulkifli Noor

kepentingan masyarakat. Untuk itu, institusi wakaf harus dapat menjawab
tantangan dan dinamika masyarakat.

Beberapa pandangan Ulama terhadap wakaf telah menjadi aturan yang
dipakai oleh kaum muslimin dalam melakukan praktek ini. Pandangan Ulama yang
menjadi anutan mayoritas kaum muslimin adalah Madzhab Imam Hanafi, Madzhab
Imam Malik, Madzhab Imam Syafi'i, dan Madzhab Imam Ahmad bin Hanbal.

Undang-undang perwakafan di Mesir diatur dalam Undang-Undang No.48
tahun 1946, undang-undang ini berlandaskan empat madzhab ini; undang-undang
perwakafan di Indonesia diatur oleh Undang-Undang No. 41 tahun 2004 dan PP
No. 42 tahun 2006 tentang wakaf, UUPA No.6 Tahun 1960, PP. No.28 Tahun 1977,
dan Instruksi Presiden No.1 tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam, Undang-
undang ini berlandaskan empat madzhab dan lebih dominan menggunakan
madzhab Imam Syafi'i.

Berbagai pendapat yang timbul di antara Ulama disebabkan beberapa
permasalahan di antaranya, perbedaan persepsi terhadap wakaf, perbedaan
pemahaman dan pengambilan terhadap teks hadis yang menjadi sandaran, dan
kondisi masyarakat serta budaya dimana Ulama itu tinggal.

a. Perbedaan Persepsi Ulama Madzhab

Persepsi Imam Abu Hanifah terhadap wakaf adalah akad yang tidak biasa
(ghair lazim) berbeda dengan persepsi madzhab Imam Syafi'i dan Madzhab Imam
Ahmad bin Hanbal. Menurut kedua madzhab ini wakaf adalah akad yang lazim,
yang dengan itu beralih hak milik pewakaf.

Pendapat madzhab Imam Abu Hanifah menyatakan, bahwa wakaf seperti
akad pinjam-meminjam (ariyah), dimana hak milik tidak berpindah dan
manfaatnya saja yang dipinjamkan. Dengan demikian, hak milik pewakaf tidak
beralih kepada hak milik orang lain atau kepada hak milik Allah. Karena hak milik
tidak beralih, maka sah mengambil kembali benda itu atau menjualnya (Zuhaili,
1985). Dari perbedaan persepsi tentang wakaf ini akan menimbulkan perbedaan
aspek-aspek lainnya dalam wakaf.

b. Perbedaan Pengambilan hadis

Perbedaan pengambilan hadis sebagai sumber hukum dapat pula
menyebabkan perbedaan pendapat. Imam Abu Hanifah tidak melandaskan
pendapatnya kepada hadis dari Ibnu Umar, hingga pandangannya tentang
kepemilikan wakaf berbeda dengan madzhab lainnya. Ia melandaskan
pendapatnya pada hadis-hadis yang telah dikemukakan Ibnu Abbas di atas.

c. Perbedaan Pemahaman Teks Hadis yang Sama

Perbedaan pemahaman teks hadis yang sama dapat diketahui dari pendapat

Imam Malik yang menyatakan, bahwa hak milik pewakaf tidak terputus dari benda

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 236



Dzulkifli Noor

yang diwakafkan, yang terputus hanyalah hak pemanfaatan dari barang itu.
menurut Wahbah al-Zuhaili, dalil yang menjadi sandaran Imam Malik yaitu hadis
Ibnu Umar. Hadis ini menurut Imam Malik mengisyaratkan untuk mendermakan
manfaat benda sedangkan hak kepemilikan tetap berada pada pewakaf (Zuhaili,
1985).

Imam Syafi’i dan Imam Ahmad bin Hanbal juga bersandar pada hadis Ibnu
Umar, tetapi mereka berpendapat bahwa wakaf itu memutuskan hak kepemilikan
suatu benda.

d. Kondisi Masyarakat

Kondisi masyarakat dan adat setempat di mana para Imam Madzhab tinggal
juga memberikan pengaruh terhadap hukum yang ditetapkannya. Adat kebiasaan
setempat di dalam kaedah fikih ditetapkan bahwa, 4«Ssas salallyaitu adat kebiasaan
setempat yang tidak bertentangan dengan ruh syariah dapat diberlakukan sebagai
hukum. Berkaitan dengan masalah wakaf praktek yang terjadi di beberapa
berbeda, terutama dalam obyek yang diwakafkan. Di Indonesia, praktek
perwakafan identik dengan perwakafan tanah milik, begitu pula di beberapa
negara yang mayoritas muslim lainnya. Namun, di beberapa negara muslim ada
pula yang mewakafkan hewan ternak, mushaf al-Quran, buku-buku keislaman, dan
saham merupakan hal yang biasa. Dari perbedaan adat kebiasaan inilah
memberikan pengaruh terhadap perbedaan pendapat Imam madzhab.

e. Perbedaan Metodologi Istinbath Hukum

Analisis penulis menunjukkan bahwa perbedaan pandangan antar mazhab
dalam masalah wakaf tidak terlepas dari perbedaan metodologi istinbath hukum
yang digunakan. Mazhab Hanafi cenderung menggunakan pendekatan ra'yu
(rasional) dan istihsan dalam menetapkan hukum wakaf, sehingga memberikan
fleksibilitas yang lebih besar dalam hal objek wakaf dan mekanisme
pengelolaannya. Sebaliknya, mazhab Syafi'i lebih ketat dalam mengikuti nash dan
ijma’, yang tercermin dalam persyaratan yang lebih rigid untuk sahnya wakaf.

Mazhab Maliki menunjukkan karakteristik khas dengan mengutamakan
maslahat sebagai pertimbangan utama, sehingga dalam beberapa aspek wakaf,
mazhab ini memberikan ruang yang luas untuk ijtihad berdasarkan kemaslahatan
umum. Sementara mazhab Hanbali menampilkan pendekatan yang lebih literal
terhadap nash, namun tetap memberikan ruang untuk pertimbangan praktis
dalam implementasi wakaf.

f. Implikasi Kontekstual terhadap Wakaf Modern

Penulis berpendapat bahwa keragaman pandangan ulama mazhab dalam
masalah wakaf sesungguhnya memberikan kekayaan khazanah hukum Islam yang
dapat dimanfaatkan untuk merespon perkembangan zaman. Dalam konteks wakaf

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 237



Dzulkifli Noor

modern, seperti wakaf uang, wakaf produktif, dan wakaf melalui instrumen
keuangan syariah, setiap mazhab memberikan kontribusi pemikiran yang dapat
disinergikan.

Fleksibilitas mazhab Hanafi dalam hal objek wakaf memberikan landasan
yang kuat untuk pengembangan wakaf uang dan instrumen wakaf modern lainnya.
Penekanan mazhab Maliki pada maslahat dapat dijadikan justifikasi untuk inovasi-
inovasi dalam pengelolaan wakaf yang bertujuan memaksimalkan manfaat bagi
masyarakat. Kehati-hatian mazhab Syafi'i dalam menetapkan syarat-syarat wakaf
memberikan panduan untuk memastikan keabsahan wakaf secara syar'i.
Sedangkan pendekatan mazhab Hanbali memberikan keseimbangan antara
ketaatan terhadap nash dan adaptabilitas praktis.

g. Sintesis dan Harmonisasi Pandangan

Dalam analisis penulis, perbedaan pandangan ulama mazhab tentang wakaf
bukanlah kontradiksi yang tidak dapat didamaikan, melainkan variasi interpretasi
yang saling melengkapi. Harmonisasi pandangan ini dapat dicapai melalui
pendekatan takhayyur (memilih pendapat yang lebih kuat) dan talfiq
(menggabungkan pendapat dari berbagai mazhab) sesuai dengan konteks dan
kebutuhan zaman.

Penulis melihat bahwa pengembangan hukum wakaf kontemporer
memerlukan sintesis dari keempat mazhab tersebut, dengan tetap
mempertahankan prinsip-prinsip dasar wakaf yang telah disepakati bersama. Hal
ini penting untuk memastikan bahwa inovasi dalam bidang perwakafan tidak
menyimpang dari tujuan utama wakaf sebagai instrumen redistribusi kekayaan
dan pemberdayaan ekonomi umat.

D. Simpulan

Pemahaman ulama dari empat mazhab dalam menetapkan hukum wakaf
menunjukkan adanya keragaman pendapat yang dipengaruhi oleh beberapa faktor
utama, antara lain perbedaan dalam memaknai konsep wakaf, perbedaan dalam
penggunaan dan penafsiran sumber hukum seperti hadis, khususnya hadis Ibnu
Umar, serta latar belakang sosial dan budaya masyarakat tempat para ulama
tersebut hidup dan berkembang. Perbedaan ini bukan merupakan kelemahan,
melainkan mencerminkan kekayaan khazanah hukum Islam yang dinamis dan
kontekstual.

Keragaman pandangan tersebut memberikan kontribusi penting dalam
pengembangan hukum wakaf, khususnya sebagai referensi bagi pemerintah dalam
merumuskan regulasi yang sesuai dengan kondisi masyarakat. Dalam konteks
Indonesia, Undang-Undang No. 41 Tahun 2004 tentang Wakaf dan Peraturan

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 238



Dzulkifli Noor

Pemerintah No. 42 Tahun 2006 merupakan bentuk unifikasi hukum wakaf yang
merujuk pada berbagai pendapat ulama mazhab, sehingga dapat diterapkan secara
universal kepada seluruh warga negara. Dengan demikian, kajian literatur
terhadap pemikiran ulama mazhab tentang wakaf menjadi sangat penting sebagai
landasan normatif dan praktis dalam pengembangan hukum wakaf kontemporer.

Daftar Rujukan

Abidin, M. A. bin U. (2003). Rad Al-Mukhtar Ala Dar Al-Mukhtar Sharah Tanwir Al-
Absor (pp. 518-740).

Al-Mausili, A. bin M. bin M. A.-H. (1937). Al-Tkhtivar li Taclil Al-Mukhtar (p. 40).

Al-Mawardiy, A. H. A. bin M. bin M. bin H. A.-B. (1994). Al-Hawi al-Kabir Fi Fighi
Madzhab al-imam al-Shafi’iy (Syarh Mukhtashar al-Mazniy), Juz VII.

Al-Ramli, S. M. bin A. A.-A. A. bin H. ibn S. (2002). Nihayah Al-Muhtaj ila Sharh Al-
Minhgj (p. 357).

Al-Sharbiniyy, M. al-K. (2000). Mughni Al-Muhtaj.

Amalia Yunia Rahmawati. (2020). Rekonstruksi Hukum Wakaf Ahli Untuk Ketahanan
Keluarga. July, 1-23.

Ikhsan, M. N. (2005). Studi Komparatif Antara Mazhab Maliki Dan Mazhab Syafi’i
Tentang Wakaf Secara Temporal Dan Pengaruhnya Dalam KHI Di Indonesia.

Kahf, M. (2015). Wakaf Islam (p. 358).
Kemenag RI. (2006). Figih Wakaf. Direktorat Pemberdayaan Wakaf.
Khosyi’ah, S. (2010). Wakaf dan Hibah. In Buku Wakaf dan Hibah (p. 15).

Nissa, C. (2017). Sejarah, Dasar Hukum Dan Macam-Macam Wakaf. Tazkiyya: Jurnal
Keislaman, Kemasyarakatan Dan Kebudayaan, 18(02), 205-219.

Qahaf, M. (2019). Menejemen Wakaf Produktif. Pustaka Kautsa Group.
Qudamah, 1. (2004). Ibnu Qudamah Mughni wa syarhul kabir.pdf. Darul Hadis.

Rafigi, Y. (2018). Wakaf Benda Bergerak Dalam Perspektif Hukum Islam Dan
Perundang-Undangan Di Indonesia. Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan
Pranata Sosial, 6(02), 191-209.

RI, D. P. W.D. J. B. M. I. D. A. (2020). Figih Wakaf. Direktorat Pemberdayaan Wakaf
Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam Departemen Agama RI.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 239



Dzulkifli Noor

Sabig, S. (2021). Figih Sunnah Jilid 111. Darul Fikri Bairut.

Siregar, 1. (2012). Pembaruan Hukum Perwakafan di Indonesia. Tsagafah, 8(2), 273.
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v8i2.25

Zahrah, A. (1959). Muhadharat fil Waqgf. Ahmad Ali Muhaimir.
Zuhaili, W. (1985). Al Fighu Al Islami Wa Adillatuhu. In Daaru Al Fikru.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 23 Nomor 2, 2025 240



