Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan
dan Hukum Islam

Volume 21 Nomor 2 Tahun 2023
Print ISSN : 1693-0576
Online ISSN : 2540-7783

OTORITAS FATWA KEAGAMAAN DALAM KONTEKS ERA KECERDASAN
BUATAN (ARTIFICIAL INTELLIGENCE/AI)

Lukman Hakiml, Muhamad Risqil Azizi 2
IInstitut Agama Islam (IAI) Ibrahimy Genteng Banyuwangi, Indonesia;
2Universitas Islam Negeri (UIN) KH Achmad Siddiq Jember, Indonesia

e-mail: 11973elha@gmail.com , 2muhammadrizgilazizi@gmail.com,

Abstract

There is almost no line of life that is not possessed by artificial intelligence, including
in the religious field. Islamic information, including religious fatwas can now be
obtained quickly, easily, and abundantly by Muslims with the help of artificial
intelligence technology. This poses an ethical problem when artificial intelligence
algorithms shift religious authorities. This paper specifically discusses the views of (a)
Islam about the presence of artificial intelligence technology and (b) questions
religious fatwas from artificial intelligence using a normative approach with
literature data. From this paper it is obtained that seeing the positive and negative
impacts contained in the use of artificial intelligence, the Islamic view in this case is in
a position of conflict on the one hand and reconciliation on the other when faced with
artificial intelligence technology. As for fatwas obtained from artificial intelligence, in
general it cannot be the only source to be taken as a legal opinion that is followed
because of its anonymity (majhul al-hal). Thus, Muslims must still refer to credible
religious authorities established or legalized by local authorities.

Keywords : fatwa, kecerdasan buatan (artificial intelligence/Al), hukum Islam
Abstrak

Hampir tidak ada lini kehidupan yang tidak dirasuki oleh kecerdasan buatan,
termasuk dalam bidang keagamaan. Informasi-informasi keislaman, termasuk fatwa
keagamaan kini dapat diperoleh secara cepat, mudah, dan melimpah oleh umat Islam
dengan bantuan teknologi kecerdasan artifisial. Ini menimbulkan problem etik saat
algoritma kecerdasan artifisial menggeser otoritas-otoritas keagamaan. Tulisan ini
secara khusus membahas tentang pandangan (a) Islam tentang kehadiran teknologi
kecerdasan artifisial dan (b) menyoal fatwa keagamaan dari kecerdasan artifisial
menggunakan pendekatan normatif dengan data-data kepustakaan. Dari tulisan ini
diperoleh bahwa melihat dampak positif dan negatif yang terdapat dalam
pemanfaatan kecerdasan buatan, maka pandangan Islam dalam hal ini berada dalam
posisi konflik di satu pihak dan rekonsiliatif di pihak yang lain ketika dihadapkan
dengan teknologi kecerdasan buatan. Sedangkan mengenai fatwa yang diperoleh dari
kecerdasan buatan, secara umum tidak dapat menjadi sumber satu-satunya untuk
diambil sebagai pendapat hukum yang diikuti karena sifatnya yang anonimous

Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam

Print ISSN : 1693-0576 ; Online ISSN : 2540-7783


mailto:11973elha@gmail.com
mailto:2muhammadrizqilazizi@gmail.com

Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi

(majhul al-hal). Dengan demikian, umat Islam tetap harus merujuk otoritas
keagamaan kredibel yang ditetapkan atau dilegalkan oleh pemerintah setempat.

Keywords : fatwa, kecerdasan buatan (artificial intelligence/Al), hukum Islam

Accepted: Reviewed: Published:
September, 10 2023 September, 24 2023 October, 01 2023

A. Pendahuluan

Saat ini, dunia berada dalam era di mana kecerdasan buatan (artificial
intelligence/Al) dikembangkan secara masif. Mesin-mesin yang dilengkapi
teknologi tersebut merangsek hampir ke seluruh aspek kehidupan manusia. Dapat
dikatakan, seluruh lini kehidupan telah disentuh oleh teknologi otomasi,
komputerisasi, dan digitalisasi yang membuat persinggungan antara manusia dan
mesin-mesin cerdas tidak dapat dielakkan.

Dalam jangka panjang, tidak ada bidang pekerjaan dan lini kehidupan yang
terhindar dari optimasi kecerdasan artifisial. Kehidupan keagamaan pun kini mulai
‘dirasuki’ mesin-mesin cerdas ini. Di tahun 2023 ini, Gereja St. Paul di Bavarian,
Furth, Jerman, menampilkan khotbah yang menyertakan teks buatan ChatGPT,
layanan chatbot Al besutan openAl yang cukup populer saat ini. Selama 40 menit,
khotbah itu disampaikan oleh avatar pada layar televisi yang diletakkan di atas altar.
Tak ada lagi penampakan pendeta yang biasanya membawakan khotbah. Tentu,
informasi yang disampaikan oleh avatar pendeta tersebut telah diprogram atau
diinput sebelumnya oleh manusia. Diklaim bahwa 98% proses pelayanan di gereja
tersebut berbasis kecerdasan buatan (CNBC, 2023).

Bagaimana dengan umat muslim? Sampai saat ini memang belum dijumpai
masjid yang menggunakan robot cerdas untuk menyampaikan khotbah atau
menjadi imam salat. Hanya saja, penggunaan mesin/teknologi untuk melakukan
tugas-tugas keagamaan telah akrab dilakukan umat Islam. Contoh, sebelum
melaksanakan salat maktubah, masjid-masjid biasanya menyetel rekaman murattal
al-Qur’an dan salawat. Untuk keperluan ru’yat al-hilal dalam penentuan awal bulan,
umat Islam menggunakan bantuan teleskop, tidak lagi dengan mata telanjang.

Di tahun 2019, Uni Emirat Arab melalui lembaga Dairatu as-Syu’un al-
Islamiyyah wa al-‘Amal al-Khairii/Islamic Affairs & Charitable Activities Department
(IACAD) meluncurkan teknologi Mufti Virtual. Teknologi berbasis kecerdasan
buatan ini diklaim sebagai model pelayanan fatwa pertama berbasis Al. Dengan
keberadaan mufti virtual ini, kini tidak perlu lagi menunggu jawaban berhari-hari
dari ulama yang bertugas. Hanya dengan mengklik ikon chat with us di situs

Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 2, 2023 165



Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi

iacad.gov.ae, pengguna bisa bertanya dan langsung memperoleh jawaban secara
real time apabila jawaban untuk pertanyaan tersebut tersedia di database aplikasi.
Dengan begitu, ratusan ribu pertanyaan yang masuk tiap tahunnya dapat dijawab
(AlHurra, 2019).

Baru-baru ini, Arab Saudi mengerahkan robot-robot berbasis kecerdasan
buatan untuk memberikan pelayanan kepada jamaah haji. Di antara pelayanannya
adalah menjawab pertanyaan-pertanyaan umat muslim seputar agama, khususnya
tentang pelaksanaan ibadah haji. Robot-robot ini membantu memberikan jawaban
keagamaan bagi para jamaah (Kompas, 2023).

Dengan perubahan zaman yang dimotori oleh kecerdasan buatan, kini
persoalan-persoalan hukum Islam juga mungkin dijawab oleh kecerdasan buatan.
Sumber informasi keislaman (termasuk hukum Islam) masyarakat muslim kini
diperoleh dari algoritma kecerdasan buatan yang terdapat di ruang digital. Dengan
keberlimpahan informasi yang terdapat di dalamnya, tentu hal ini bisa
membingungkan umat dalam memilih informasi keislaman. Bahkan, sangat
mungkin informasi yang diperoleh tidak diketahui darimana asalnya, apakah dari
ahli (mufti yang berkompeten), atau justru dari algoritma kecerdasan buatan.
Mungkinkan institusi fatwa keagamaan digantikan kecerdasan buatan? Tulisan ini
secara khusus akan mengkaji konsep fatwa dalam konteks era kecerdasan buatan.

B. Metode Penelitian

Tulisan ini menggunakan pendekatan normatif yang melibatkan argumen-
argumen normatif dalam setiap isu yang diangkat dalam tulisan ini. Secara umum,
ada dua isu yang diangkat dalam tulisan ini, yaitu pandangan Islam terhadap
kehadiran kecerdasan buatan dan kedudukan fatwa dalam hukum Islam dalam
konteks era kecerdasan buatan. Berdasarkan dua isu tersebut, maka data yang
terdapat dalam penelitian ini melibatkan data yang berkenaan dengan konteks (era
kecerdasan buatan) dan yang berkenaan dengan teks (ajaran Islam tentang
teknologi dan fatwa dalam hukum Islam). Maka dari itu, bisa dikatakan ini
menggunakan riset pustaka (library research). Analisis yang digunakan dalam
penelitian ini pun juga menggunakan analisis normatif dengan menjadikan etika
ifta’ dan istifta’ sebagai acuan.

C. Hasil dan Pembahasan
1. Islam dan Teknologi Kecerdasan Buatan

Secara umum, kecerdasan buatan adalah sistem yang memungkinkan sebuah
komputer berperilaku cerdas seperti manusia. Sementara menurut World
Intellectual Property Organization (WIPO), kecerdasan buatan pada umumnya

Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 2, 2023 166



Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi

dianggap sebagai suatu disiplin ilmu komputer yang ditujukan untuk
mengembangkan mesin dan sistem untuk melakukan tugas-tugas yang dianggap
memerlukan kecerdasan manusia. Dari situ, dapat dipahami bahwa kecerdasan
buatan adalah kemampuan mesin untuk mempelajari pengalaman dan
menyelesaikan tugas sehubungan dengan atribusi kemampuan intelektual manusia
seperti pemecahan masalah, penalaran, dan pemahaman bahasa (Fauzi et al.,, 2022).

Kehadiran mesin-mesin cerdas menimbulkan problem etik saat peran
manusia lamat-lamat mulai tergantikan. Alat yang diciptakan manusia ini justru
dinilai mengancam eksistensi dan menghilangkan relevansi manusia dalam
kehidupan. Berbagai pro kontra muncul menanggapi kehadiran penanda era 5.0
tersebut. Sehingga, usulan untuk membuat regulasi yang tegas terhadapnya adalah
sesuatu yang mendesak. Untuk mewujudkan hal tersebut diperlukan basis nilai
yang dapat menjadi acuan.

Pada 28 Februari 2020, Akademi Kepausan untuk Kehidupan, Microsoft, IBM,
FAO, dan Pemerintah Italia, telah menandatangani “Call for an Al Ethics, suatu
dokumen yang dilahirkan untuk mendukung pendekatan etis bagi Artificial
Intelligence (Kecerdasan Buatan) dan menumbuh-kembangkan di antara
organisasi-organisasi, pemerintahan dan lembaga-lembaga suatu rasa tanggung
jawab yang terlibat dengan tujuan menjamin suatu masa depan di mana inovasi
digital dan perkembangan teknologi hendaknya berguna untuk melayani
kecerdasan dan kreativitas manusia dan bukan menggantikannya secara perlahan-
lahan. Dokumen ini mempromosikan “algor-etis”, yaitu penggunai etis Al yang
dirumuskan dalam prinsip-prinsip berikut: (a) Transparency, artinya sistem-sistem
Al harus dapat dijelaskan; (b) Inclusion, kebutuhan semua manusia harus
dipertimbangkan sehingga setiap orang dapat memperoleh manfaat dan semua
individu dapat diberi kondisi terbaik untuk mengungkapkan diri mereka sendiri dan
berkembang; (c) Responsibility, mereka yang merancang dan mempersiapkan
penggunaan Al harus melanjutkan dengan tanggung jawab dan transparansi; (d)
impartiality, artinya tidak menciptakan atau bertindak dengan bias, sehingga
menjaga keadilan dan martabat manusia; (e) Reliability, artinya sistem-sistem Al
harus dapat bekerja secara andal; (f) Security and privacy, artinya sistem-sistem Al
harus bekerja dengan aman dan menghormati privasi para pengguna (Eliot, 2020;
Rome Call for Al Ethics, 2020).

Bagaimana Islam memandang kehadiran teknologi kecerdasan buatan ini?
Abdullah bin Bayyah (Bayyah, 2023) mengatakan bahwa pada dasarnya agama-
agama mendukung penuh seluruh upaya yang ditujukan untuk kemajuan dan
kebahagian manusia di dunia dan akhirat. Islam sendiri mendorong agar umat
manusia mengambil pelajaran dan menggali pengetahuan secara terus menerus

Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 2, 2023 167



Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi

lewat ayat-ayat Tuhan baik yang terbaca (qur’aniyyah) maupun yang terhampar di
alam raya (kauniyah). llmu yang dimaksud di sini tidak hanya pengetahuan
keagamaan (diniyah), tak keluar pula darinya pengetahuan sains dan teknologi
(duniawiyah).

Islam sama sekali tidak menghalangi berbagai bentuk kreasi dan inovasi di
berbagai bidang yang hasilnya dimaksudkan untuk terciptanya kehidupan yang baik
di masyarakat, baik secara spiritual maupun material. Dalam upaya memajukan
kehidupan kemanusiaan, agama mendorong agar upaya tersebut
mempertimbangkan nilai etik universal yang melindungi martabat kemanusiaan
dan kehidupan. Teknologi Al, sebagai hasil inovasi peradaban manusia saat ini juga
seharusnya berada dalam kerangka etik tersebut.

Pada tataran riil, keberadaan Al cukup membantu dalam berbagai bidang,
seperti finansial, industri, pendidikan, transportasi, kesehatan, hingga kehidupan
keagamaan. Hal-hal positif yang telah dan akan dihasilkan oleh Al inilah yang perlu
didorong dalam tujuannya untuk meningkatkan kualitas hidup kemanusiaan.
Namung demikian, sebagaimana alat-alat yang lain, dampak negatif serta resiko dari
penggunaan yang tidak bertanggung jawab atasnya juga perlu diantisipasi.

Di antara hal yang dikhawatirkan oleh Bin Bayyah terhadap penyalahgunaan
teknologi ini adalah penyebaran hoaks, penggiringan opini publik (terutama dalam
pemilihan umum), ujaran kebencian, pelanggaran privasi dan keamanan data
pribadi, pembajakan, pencurian transaksi elektronik, dan kejahatan berbasis online
lainnya yang dapat mengakibatkan instabilitas dan disintegrasi masyarakat. Hal ini
tentu bertentangan dengan tujuan syariat untuk melindungi al-kulliyyat al-khamsah
(hifz ad-din, hifz an-nafs, hifz an-nasl, hifz al-‘aql, dan hifz al-mal). Maka dari itu,
tokoh asal Mauritania ini menyarankan agar pemerintah membuat regulasi yang
jelas untuk memastikan tidak ada pihak yang dirugikan oleh keberadaan teknologi
tersebut. Sehingga, keberadaan Al lebih banyak memberikan dampak maslahat
daripada ekses mafsadat.

Selain aspek teknis penggunannya, teknologi Al ke depan boleh jadi akan
berhadap-hadapan dengan ajaran agama secara langsung. Ajaran agama seringkali
melibatkan penafsiran teks suci dan otoritas keagamaan. Dengan kemampuan Al
untuk memproses sejumlah besar informasi dan menawarkan wawasan, boleh jadi
ke depan Al dapat membantu memberikan interpretasi ajaran agama bahkan
memberikan bimbingan spiritual yang dipersonalisasi (Nagem, 2023).

Tidak hanya itu, ketika teknologi digital memvirtualisasi segala urusan, maka
ia akan menyentuh aspek ritual keagamaan. Orang-orang tidak merasa perlu datang
ke masjid dan merasakan suasananya untuk mengikuti kajian atau khotbah
keagamaan karena semua sudah tersedia secara virtual. Masih segar dalam ingatan,

Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 2, 2023 168



Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi

gagasan tentang haji di metaverse, sebuah realitas virtual yang dapat
menghubungkan penggunanya dalam digital. Wacana ini muncul setelah
pemerintah arab saudi mengumumkan inisiatif realitas virtual (VR) yang
memungkinkan umat Islam dapat menyentuh Hajar Aswad tanpa meninggalkan
rumah. Teknologi itu disebut “Virtual Black Stone Initiative” yang merupakan
teknologi VR baru dan membawa situs suci umat Islam ke ruang keluarga Muslim
saat pandemi Covid-19. Langkah ini ditentang oleh banyak pihak karena dinilai
melakukan ibadah melalui teknologi metaverse tidak sah (BPKH RI, 2019).

Kebangkitan Al juga mendorong refleksi filosofis-teologis yang menghadap-
hadapkan ciptaan Tuhan dan manusia. Diskursus tentang kesadaran (conciousness)
dan kecerdasan (intelectual) akan membawa orang-orang dalam perangkap Kkrisis
kepercayaan (iman). Dengan demikian, tarik menarik antara hubungan konflik dan
rekonsiliatif dalam hubungan Al dan ajaran agama ke depan akan menemukan
momentumnya.

2. Fatwa Keagamaan dari Kecerdasan Buatan

Mengutip Global Fatwa Index, Syaikh Syauqi ‘Allam, Mufti Dar al-Ifta’ Mesir
saat ini menyebut 40% penggunaan Al berdampak positif bagi konteks keagamaan
dan aktivitas fatwa. Penggunaan Al meningkatkan kinerja dan produktivitas
lembaga fatwa untuk menyediakan informasi keagamaan dalam berbagai bidang
secara cepat (speed), murah, dan melimpah. Dari aspek kebahasaan, Al membantu
menerjemahkan fatwa ke dalam berbagai bahasa sehingga bisa diakses oleh negara-
negara yang terjemah fatwanya tersedia ('Allam, 2023).

Bersamaan dengan itu, penggunaan Al juga membawa 60% dampak negatif.
Dengan kecepatan, kemurahan, dan keberlimpahan informasi yang diberikan,
pengetahuan pun menjadi tak berharga. Buahnya, ketergantungan dalam
penggunaan Al menyebabkan kedangkalan berpikir (al-ummiyah al-fikriyah).
Semua informasi kegamaan yang ditawarkan oleh algoritma Al diterima begitu saja
tanpa dilakukan telaah ulang. Tradisi ‘copas’ atau ‘sharing tanpa saring’ adalah
kebiasaan yang tidak dapat dilepaskan dari keberadaan Al ini.

Tidak berhenti sampai disitu, keberadaan Al dapat memisahkan aspek
intelektual dan emosional antara mufti dan mustafti (pemohon fatwa). Revolusi
digital menawarkan cara berkomunikasi yang placeless (tanpa tempat) dan
bodyless (tanpa bertemu secara fisik). Tanpa bertemu langsung, mufti kemungkinan
besar akan gagal menangkap kompleksitas konteks persoalan yang dihadapi oleh
mustafti sehingga fatwa yang diberikan akan lebih dekat pada kesalahan dan
membawa mafsadah. Pada ujungnya, penggunaan Al secara tidak proposional akan
berdampak pada kualitas kecerdasan emosional umat manusia.

Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 2, 2023 169



Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi

Ketika akses informasi mudah dan cepat didapat tanpa harus repot-repot
mendatangi guru atau mufti langsung secara fisik, maka masyarakat akan terbiasa
menjadikan informasi dari internet sebagai rujukan utama, termasuk dalam
memperoleh pendapat keagamaan (fatwa). Bagaimana Islam memandang hal ini?

Secara bahasa, fatwa artinya jawaban atas persoalan yang terjadi dalam
sebuah peristiwa. Sedangkan dalam terminologi syariat, fatwa artinya adalah
penjelasan hukum syariat atas suatu problematika sebagai jawaban dari pertanyaan
yang diajukan oleh seeorang. Orang yang menjawab pertanyaan adalah mufti
(pemberi fatwa), sedangkan yang bertanya disebut mustafti (pemohon fatwa).

Fatwa memiliki kedudukan agung dalam syariat. Orang yang berkedudukan
sebagai mufti menurut pandangan as-Syatibi sebagaimana dikutip Yusuf al-
Qardlawi adalah penerus tugas kenabian untuk menjelaskan hukum syariat. Maka
dari itu, tidak sembarang orang bisa melaksanakan tugas tersebut. Diperlukan
kompetensi khusus yang tak lain merupakan kompetensi mujtahid. Barang siapa
berfatwa tanpa memiliki kompetensi yang dibutuhkan itu, maka ia berdosa, begitu
pula orang yang mengangkatnya (Al-Qardlawi, 1988).

Mengenai kompetensi mufti, dapat dipahami dari pendapat Imam as-Syafii
sebagaimana dikutip oleh al-Khatib al-Bagdadi berikut: “Tak halal bagi siapapun
untuk berfatwa kecuali orang yang memahami Kitabullah, nasikh dan mansukhnya,
muhkam dan mutasyabihnya, takwil dan tanzilnya, makkiyah dan madaniyahnya,
maksud yang di kandungnya, dan konteks diturunkannya. Setelah itu, ia juga harus
menguasai hadits Rasulullah berikut yang menyertainya sebagaimana dalam
pemahaman atas kitabullah. Di samping itu, ia harus bersikap tenang dan tidak
banyak bicara.” (Al-Qardlawi, 1988)

Jika melihat penjelasan di atas, tentu posisi menjadi mufti/mujtahid adalah
hal yang mustahil apalagi untuk konteks saat ini. Maka dari itu, ulama ushul fikih
kemudian memberikan rumusan yang meringankan untuk menduduki jabatan
tersebut. Di antaranya, yang harus diketahui hanya ayat atau hadits yang berkenaan
dengan hukum saja (ayat al-ahkam dan hadits al-ahkam). Tidak hanya itu, mufti
tidak harus memiliki kompetensi mujtahid mutlak yang bisa langsung berijtihad
langsung dengan berpijak pada sumber utama hukum Islam, melainkan bisa
menganut pendapat atau metode imam yang dianutnya (Az-Zuhaily, 1986).

Jadi, Mufti adalah orang yang mampu melakukan ijtihad, baik ijtihad secara
langsung maupun tidak langsung. ijtihad adalah upaya keras untuk mengetahui
hukum syariat. Ijtihad secara langsung artinya menggali hukum langsung dari
sumber utama (al-Qur’an dan as-Sunnah) menggunakan dengan metode tertentu.
Sedangkan dimaksud ijtihad tidak langsung di sini adalah ijtihad yang masih
berdasar pada pendapat-pendapat mujtahid sebelumnya.

Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 2, 2023 170



Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi

Hal yang juga tak kalah penting bagi seorang mufti adalah, ia harus
mengetahui realitas atau konteks persoalan (al-waqi’) yang dihadapi oleh mustafti.
Seorang mufti bukanlah orang yang sekadar memiliki hafalan hukum-hukum lalu
dengannya ia memberi pendapat hukum tanpa memahami realitas (As-Syathibi,
1997). Jadi, seorang mufti selain harus memahami wahyu (figh at-tanzil) baik
nushush dan maqashidnya, juga harus memahami realitas (figh al-waqi’) keputusan
hukumnya bisa sesuai dengan kebutuhan zaman.

Dalam Islam, terdapat kewajiban bagi orang awam bertanya kepada orang
yang paham. orang awam wajib bertanya dan mengikuti mujtahid/mufti mengenai
persoalan hukum Islam yang tidak dipahaminya (Al-Ghazali, 2022). Hal ini di
antaranya berdasar pada ayat,

btlaf ¥ 28y S 4t e

“..maka bertanyalah kepada orang yang mempunyai pengetahuan jika kamu
tidak mengetahui” (QS. An-Nahl [16]: 43) (Kementerian Agama, 2019)

Jadi, dalam menanyakan persoalan hukum Islam, seseorang tidak bisa
bertanya (istifta’) ke sembarang pihak. Mustafti (pemohon fatwa) harus bertanya
kepada pihak yang dinilai layak untuk memberi fatwa. Tidak semua orang yang
dinilai memiliki ilmu agama layak menjadi mufti (Isa al-Fadani, 2019). Bagaimana
cara seorang mustafti menilai (zhann) seseorang layak memberi fatwa atau tidak?
Di sini para ulama berbeda pendapat. Pertama, pihak yang dimintai fatwa dikenal
luas layak memberi fatwa. Kedua, berdasarkan dari pengakuannya sendiri bahwa ia
layak berfatwa. Dua pendapat tersebut sesungguhnya satu suara melarang mustafti
bertanya pendapat hukum (legal opinion) kepada pihak yang tidak diketahui
kompetensi dan kapabilitasnya dalam berfatwa (majhul al-hal) (An-Nawawi, 1988).
Dalam konteks saat ini, lisensi resmi dari pemerintah/organisasi keagamaan yang
direkognisi pemerintah bisa menjadi salah satu acuan apakah sebuah lembaga atau
organisasi keagamaan layak memberi fatwa atau tidak.

Penjelasan ini perlu diperhatikan oleh siapapun yang mencari informasi
keagamaan atau pendapat hukum (fatwa) via internet. Di jagad digital berseliweran
media-media yang menyampaikan informasi keagamaan termasuk memberikan
pendapat hukum atas pertanyaan-pertanyaan yang diajukan oleh warganet.
Sebelum mengajukan pertanyaan, terlebih dahulu warganet harus mengenal
kredibilitas pihak yang dimintai fatwa. Ketelitian dalam memilih tidak hanya
diperlukan saat berbelanja barang-barang lewat marketplace, tetapi juga saat
memilih pendapat hukum keagamaan yang berserakan di ‘pasar digital’.

Berikut tuntunan dalam mengambil fatwa di internet: (a) harus meneliti situs
yang memberikan layanan fatwa, apakah diisi oleh orang-orang yang berkompeten

Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 2, 2023 171



Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi

atau tidak; (b) Kejujuran ilmiah mufti dalam berfatwa. Di sini mustafti perlu melihat
lebih dalam, apabila mufti menukil pendapat, apakah tepat dari sumbernya atau
tidak; (c) fatwanya jelas, tidak menimbulkan multitafsir; (d) penyampaiannya pun
harus jelas, baik dalam bentuk tulisan, audio, atau audio visual (Jasoor, 2023).

Bagaimana jika meminta fatwa kepada kecerdasan buatan? Jika teknologi
kecerdasan buatan hanya menyediakan fitur search engine (mesin pencari) atau
menyarankan jawaban-jawaban yang telah diberikan oleh seorang mufti (hikayat
al-ifta’) yang dinilai kredibel untuk pertanyaan serupa, maka mustafti bisa
mengambil jawaban yang disarankan oleh algoritma Al tersebut. Hanya saja,
pemohon fatwa harus tetap berkonsultasi kepada pihak yang dinilai ahli secara
langsung. Hal ini sebagaimana jika seseorang memiliki keluhan kesehatan, ia tidak
cukup hanya mengandalkan penjelasan dari dokter yang memberikan layanan
kesehatan secara virtual (baik melalui telemedicine maupun fitur chat), tetapi harus
datang ke dokter terdekat untuk didiagnosis secara langsung.

Jika teknologi Al sendiri yang memberikan jawaban atas pertanyaan berikut
dalil dan analisisnya, ia tidak bisa menjadi rujukan mustafti dalam meyakini
pendapat hukum (taqlid). Walaupun Al dilengkapi seperangkat informasi dan
program yang membuat kecerdasannya (intelligence) bahkan melampaui manusia,
ia tidak memiliki kesadaran (conciousness) sebagaimana manusia. Maka dari itu,
kedudukan hukumnya sama dengan entitas benda mati (jamaadat) yang tidak
mungkin memenuhi syarat-syarat menjadi subjek hukum.

Al juga bersifat anonimous (majhul al-hal) sehingga tidak layak menjadi
mufti untuk diikuti pendapatnya. Walaupun Al bisa memberikan asistensi hukum
secara virtual dan memberikan saran untuk pengambilan keputusan, pengambilan
keputusan tersebut tetap berada di tangan manusia. Hal ini sebagaimana dalam
pertandingan sepak bola, wasit (manusia) tetaplah pihak yang mengambil
keputusan walaupun perangkat VAR (Video Assistant Referee) sudah semakin
canggih.

D. Simpulan

Melihat dampak positif dan negatif yang melekat dalam pemanfaatan
kecerdasan buatan, Islam memandang kecerdasan buatan dalam posisi konflik di
satu pihak dan rekonsiliatif di pihak yang lain. Islam mendorong pengembangan dan
penggunaan Al yang mengikuti prinsip algoretis, yaitu transparan, inklusif,
bertanggung jawab, tidak bertindak bias, andal, aman serta tidak menghilangkan
hak-hak asasi (fitrah) kemanusiaan.

Mengenai fatwa dari algoritma kecerdasan buatan, secara umum dapat
disimpulkan bahwa ia tidak bisa menjadi sumber satu-satunya untuk diikuti.

Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 2, 2023 172



Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi

Bahkan, ia tidak layak menjadi sumber pendapat keagamaan karena sifatnya yang
anonimous (majhul al-hal). Mustafti tetap wajib merujuk pada otoritas fatwa
setempat untuk memperoleh pendapat hukum atas persoalan yang melandanya.

Teladan yang diberikan ulama terdahulu (salaf as-salih) dalam memperoleh
informasi keagamaan (termasuk pendapat hukum) tidak hanya memperhatikan
konten informasinya, tetapi juga dari siapa informasi itu berasal (sanad).
Memvalidasi sumber informasi saat ini menjadi tantangan utama bagi umat muslim
dalam realitas digital.

Pada ujungnya, interaksi antara Al dan ajaran agama-kehidupan
keberagamaan akan menimbulkan pertanyaan yang kompleks. Hal ini mengundang
siapapun untuk merenungkan dampak teknologi pada kehidupan spiritual dan
religiusitas umat manusia. Maka dari itu, penting bagi umat Islam yang terlibat
dalam pengembangan maupun penggunaan Al untuk mendekati pengembangan
dan penerapannya dengan kerangka etik yang berakar pada prinsip-prinsip Islam,
memastikan bahwa ia digunakan untuk kebaikan dan menghormati nilai-nilai etik
dan hak asasi manusia. Dengan begitu, Islam dan Al dapat terhubung secara
rekonsiliatif menuju kemajuan yang bermanfaat bagi individu dan masyarakat
secara keseluruhan.

Daftar Rujukan

‘Allam, S. (2023). Al-Fatwa wa at-Tahaddiyyat al-Mu’ashirah ad-Dzaka’ al-
I[shthina’iyy. Jasoor, 50.

Al-Ghazali, A. H. (2022). Al-Mustashfa min '[lm al-Ushul. Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah.

Al-Qardlawi, Y. (1988). Al-Fatwa Bayn al-Indhibath wa at-Tasayyub. Dar as-Shahwah
li an-Nasyr wa at-Tauzi’.

AlHurra. (2019). Al-Ula fi al-’Alam Dubai Tuthliq al-Ifta’ bi Taqniyat ad-Dzaka’ al-
Ishtina’iy.

An-Nawawi, Y. bin S. (1988). Adab al-Fatwa wa al-Mufti wa al-Mustafti. Dar al-Fikr.

As-Syathibi, L. bin M. (1997). Al-Muwafaqat fi Ushul as-Syari’ah. In 7. Dar Ibn Affan.

Az-Zuhaily, W. (1986). Usul al-Fiqh Islamy. Dar Fikr.

Bayyah, A. bin. (2023). Akhlaqiyyat ad-Dzaka’ al-Ishthina’i (Al Ethics) min Wijhat an-
Nazhr al-Islam. Binbayyah.Net.

BPKH RI. (2019). Apa Itu Haji Metaverse dan Bagaimana Sikap Dunia Islam? Badan
Pengelola Keuangan Haji.

CNBC. (2023). Tanda Kiamat Baru, ChatGPT Gantikan Pendeta di Gereja. CNBC
Indonesia.

Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 2, 2023 173



Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi

Eliot, L. (2020). Pope Francis offers ‘Rome call for Al ethics’ to step-up Al wokefulness,
which is a wake-up call for Al self-driving cars too. Forbes.

Fauzi, R, Ramli, T. S., & Permata, R. R. (2022). Masa Depan Hak Cipta: Tinjauan
Keabsahan Hasil Karya Kecerdasan Artifisial Di Indonesia. Citizen: Jurnal
IImiah Multidisiplin Indonesia, 2(1), 118-128.
https://doi.org/10.53866/jimi.v2il.51

[sa al-Fadani, M. Y. (2019). Bughyat al-Musytaq fi Syarh al-Luma’ li ibni Ishaq. Dar
Ibnu Katsir.

Jasoor. (2023). Silah Dzu Haddain: al-Fatwa ad-Diniyah al-Elektroniyyah Kaifa
Yumkin al-Muwa’amah Bayn Hajat al-Waqt wa Dlawabith al-Fugaha’ Bi Sya’ni
I[stikhdam at-Teknolojiya ar-Raqmiyyah fi al-Ifta’. Jasoor.

Kementerian Agama, R. [ (2019). Al-Qur'an dan Terjemahannya Edisi
Penyempurnaan 2019. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Balitbang
Diklat Kemenag RI.

Kompas. (2023). Kerahkan Robot dan Al, Arab Saudi: Ibadah Haji Sudah Berkembang.
Nagem, I. (2023). Religiosity in the Digitalized Age. Jasoor.
Rome Call for Al Ethics, (2020).

Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 2, 2023 174



