Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media
Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam

Volume 21 Nomor 1 Tahun 2023
Print ISSN : 1693-0576
Online ISSN : 2540-7783

ISLAM PROGRESIF DAN KONTEKSTUALISASINYA DI INDONESIA:
PERTAUTAN TRADISI DAN MODERNISASI DALAM KRITIK

Moch. Muwaffiqillah
Institusi Agama Islam Negeri (IAIN) Kediri, Indonesia
e-mail: wafigmuhammad®@iainkediri.ac.id

Abstract

This article examines the idea of Progressive Muslims as represented by Muslim
Americans because of the horror and shock of the loss of innocent lives on 9/11. Added
to this is the damage to the reputation of the Muslim community in many places due
to events that give the impression that Islam is not compatible with the spirit of this
globalized era. The spirit of disseminating Progressive Muslim ideas can be an
alternative that enlivens the Islamic discourse that is taking place in Indonesian
society. However, contextualization in Indonesia is also proposed by looking back at
the ideas of neo-modernism and post-traditionalism which have been substantially
longer in existence. By using a meta-synthesis which is an interpretative synthesis of
qualitative data this research takes place. Progressive Muslim ideas have the ambition
to place Islam in a position that is in line with the progress of modernity but still
grounded in tradition, with a critical spirit towards both.

Keywords: Progressive Muslim, Double Criticism, Involved in Tradition and
Modernity, Neo-modernism, Post-traditionalism

Abstrak

Artikel ini mengkaji gagasan tentang Muslim Progresif yang didengungkan oleh
Muslim Amerika karena kengerian dan keterpanaan akibat hilangnya nyawa yang
tidak bersalah pada peristiwa 9/11. Ditambah rusaknya reputasi umat Islam di
banyak tempat atas peristiwa yang menimbulkan kesan bahwa Islam tidak
kompatibel dengan semangat zaman yang sudah mengglobal ini. Semangat dari
diseminasi gagasan Muslim Progresif bisa menjadi alternatif yang ikut meramaikan
diskursus keislaman yang berlangsung di masyarakat Indonesia. Namun demikian
kontekstualisasinya di Indonesia juga diajukan dengan menengok ulang gagasan
tentang neo-modernisme dan post-tradisionalisme yang secara substansial lebih lama
keberadaannya. Dengan menggunakan meta-sintesis yang merupakan sintesis
interpretatif dari data kualitatif penelitian ini berlangsung. Gagasan Muslim Progresif
berambisi untuk menempatkan Islam pada posisi yang selaras dengan kemajuan
modernitas namun tetap berpijak pada tradisi, dengan semangat kritis terhadap
keduanya.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam
Print ISSN : 1693-0576 ; Online ISSN : 2540-7783


mailto:wafiqmuhammad@iainkediri.ac.id

Moch. Muwaffigillah

Keywords: Muslim Progresif, Kritik Ganda, Terlibat Dalam Tradisi dan Modernitas,
neo-modernisme, post-tradisionalisme

Accepted: Reviewed: Published:
March, 05 2023 March, 19 2023 April 30 2023

A. Pendahuluan

Dunia (Islam) hari ini memiliki cita rasa yang berbeda dengan kemunculan
agama Islam 1400 tahun yang lalu. Dunia Islam hari ini berada dalam mangkok yang
sama dunia lainnya dan teraduk dalam satu menu global. Bisa saja ia menjadi
perusak rasa tapi bisa saja ia menjadi penyedap rasa. Tentu saja pilihan-pilihan yang
harus dijatuhkan oleh para pemeluknya sendiri.

Dunia yang kita hidupi hari ini adalah dunia global yang mendekatkan
seluruh wacana kehidupan termasuk keagamaan. Globalisasi, adalah awal dari
segenap proses bagi setiap bangsa dunia untuk dengan serentak mengikuti ritme ke
mana irama dunia didendangkan. Unifikasi dunia secara teknologis ini telah
menyebabkan munculnya struktur-struktur global yang mendasari shrinking of the
globe (penyempitan bumi) (Tibi & Rosyidi, 2000: 9) Proses globalisasi yang pada
akhirnya mengaburkan batas-batas negara ini menurut Kenichi Ohmae disebabkan
adanya “4-1” yaitu; investasi, pasar modal telah sedemikian rupa mengembangkan
berbagai macam mekanisme untuk mentransfer investasi melampaui batas-batas
negara. Industri, strategi perusahaan internasional dijalankan atas keinginan dan
kebutuhan untuk melayani pasar yang atraktif di mana saja dan mencari potensi
sumberdaya di manapun. Informasi, bergerak masuknya investasi dan industri
sangat dipengaruhi oleh menyebarnya informasi. Individual, para konsumen secara
individual juga berorientasi global karena memiliki akses secara lebih baik pada
informasi atas gaya hidup yang ada di seluruh dunia (Ohmae, 1996, 45).

Secara definitif, globalisasi adalah sebuah proses yang mengarah pada
perkembangan sebuah interdependensi yang kuat antara bagian besar dari dunia.
Hasil dari fenomena ini adalah kejadian-kejadian dan pembangunan-pembangunan
di satu wilayah pasti akan memiliki dampak pada wilayah lain (Meuleman, 2005).
Sistem ekonomi dan politik yang mengglobal ini memaksa banyak negara untuk
dengan sengaja melakukan pembaharuan dalam sistem politik dan ekonomi
mereka. Hal ini terjadi karena tak sebuah negarapun, dalam konteks globalisasi,
yang mampu berdiri secara independen.

Globalisasi diinterpretasikan sebagai pemampatan dunia dan intensifikasi
kesadaran mengenai dunia sebagai satu kesatuan, yang di dalamnya terdapat
sebuah proses di mana budaya, ekonomi dan batas-batas nasional ‘dilarutkan’,

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 54



Moch. Muwaffigillah

dengan kata lain dunia telah mengalami ‘borderless world'. Karenanya manusia
Muslim kontemporer yang menjalani hidupnya sekarang ini di manapun
merupakan warga dunia (global citizenship), bukan hanya local citizenship. Dan
karenanya pula terjadi perjumpaaan erat antara local dan global citizenship ini
sehingga melahirkan pergulatan dan pergumulan identitas yang tidak lirih, muncul
dialektika serta dinamika antara keduanya, yakni antara being a true Muslim dan
being a member of global citizenship sekaligus, yang pada akhirnya berujung
pada usaha untuk mencari sintesis baru yang dapat menaungi dan sekaligus menjadi
jangkar-pijak spiritual untuk mereka yang menjalani hidup dalam dunia baru
dan dalam derasnya arus pusaran perubahan sosial yang bersifat global
(Abdullah, 2011).

Muslim hari ini yang dihadapkan pada problematika yang sedemikian
rumitnya itu berusaha untuk mencari jalan keluar yang mulia dan terhormat. Salah
satu pilihannya adalah Muslim Progresif, istilah yang digemakan oleh sejumlah
ilmuwan muslim kontemporer untuk mengurai rumitnya problem keberislaman di
satu sisi serta solusinya di sisi lain. Mengurai gagasan Omid Safi, editor buku
Progressive Muslim: On Justice, Gender, and Pluralism adalah tujuan utama dari
penulisan makalah ini. Penghampiran metodologis dan isu-isu kontemporer dari
Muslim Progresif adalah bagian penting yang menjadi pijakan dasar Muslim
Progresif.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini bersifat bibliografis atau mengkaji teks-teks kepustakaan.
Sumber utama kajian ini adalah buku dan jurnal-jurnal ilmiah membincangkan
diskursivitas muslim progresif utamanya buku Omid Safi (Safi, 2010). Dalam
perspektif Piliang dan Audifax, acuan dari penelitian ini adalah meta-sintesis yang
secara metodik memiliki tipikal meta-analisis (Yasraf Amiri Piliang & Audifax,
2018). Meta-sintesis ini dipakai untuk menguraikan beberapa sintesis yang berasal
dari laporan kualitatif konvergen yang beraneka ragam yang menghasilkan
interpretasi baru (Finfgeld-Connett, 2018). Dengan demikian meta-sintesis
merupakan sintesis interpretatif dari data kualitatif, termasuk di dalamnya adalah
gambaran terhadap wawasan metodologis dari fenomenologi, etnografi, grounded
theory, dan teori-teori lain untuk mengintegrasikan dan membuat deskripsi atau
penjelasan yang dapat dipahami tentang fenomena, kasus, atau peristiwa (Dawson,
2019).

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 55



Moch. Muwaffigillah

C. Hasil dan Pembahasan
1. Muslim Progresif dalam Perdebatan

Muasal dari buku Progressive Muslim muncul pasca peristiwa 11 September
di WTC (World Trade Center) dan juga Pentagon. Secara individu dan kelompok,
beberapa ilmuwan Muslim Islam, yang mewakili keragaman spesialisasi, merasa
ngeri dan terpana oleh hilangnya nyawa yang tidak bersalah, juga bingung oleh
kerusakan akibat serangan terhadap reputasi umat Islam di banyak tempat. Dalam
dialog yang intens mereka menyadari adanya kebutuhan untuk menjauh dari
standar presentasi apologetis Islam dan semua solusi sederhana yang ditawarkan.
Sadar akan fakta bahwa masalah rumit tersebut memerlukan analisis dan jawaban
yang sama rumitnya, karenanya mereka memilih jalan untuk terlibat secara kritis
dengan tradisi dan modernitas sekaligus (Drozdikova, 2005).

Progress dalam pengertian latinnya adalah verb dari progredior yang
bermakna “moving forward, advancing further” dan menggambarkan kata benda
progression yang berarti a step-by-step advance. Perkembangan yang dikualifikasi
dari kata sifat progressive dalam pengertian ini adalah yang tidak melalui
pemutusan radikal terhadap masa lalu tetapi malahan mendasarkan pada apa yang
telah ada sebelumnya (Goérlach & Politische Akademie, 2006). Bagi Ebrahim Moosa,
progress dalam Islam adalah “sebuah tantangan kritis, satu sisi, terhadap tradisi dan
terhadap konteks dalam mana kita hidup, disisi lainnya” (Gorlach & Politische
Akademie, 2006). Sedangkan menurut Nasr Abu Zayd, “Hanya ketika seseorang siap
untuk mengakui perubahan, seseorang dapat memikirkan perubahan tersebut dan
menarik kesimpulan mengenai hal itu.” Selanjutnya “Dengan merenungkan
kontemporer berdasarkan perebutan warisan dan signifikansinya saya dapat
memberi nama pada yang baru”. Untuk menjadi progresif berarti “to bring about a
change in meaning” (Gorlach & Politische Akademie, 2006). Dengan demikian,
progresif berarti mengenali koordinat luas saat ini, menembusnya dan menamainya
ulang berdasarkan pada yang ada. Bagi dunia Islam, bertemu dengan agama, budaya
dan gaya hidup di Barat mengharuskan dilakukannya perluasan sistem
koordinatnya, kata Nasr Abu Zayd (Gorlach & Politische Akademie, 2006).

Secara terminologis istilah progresif dalam Islam muncul dan berkembang
pada tahun 2000-an (Safi, 2010). Namun demikian sebelumnya—tidak dalam
konteks mempersamakan—telah muncul seiring dengan gagasan Liberal Islam oleh
Kurzman yang menyatakan bahwa Islam Liberal adalah: “Pemikir dan organisasi
Islam yang secara terbuka telah menyokong dan memberi dukungan pada gagasan
dan nilai liberal seperti oposisi terhadap negara Islamberbasis syariah, mendukung
demokrasi, perlindungan hak asasi manusia, terutama untuk perempuan dan
etnis/agama minoritas, kebebasan berpikir dan berekspresi, pengakuan kebebasan

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 56



Moch. Muwaffigillah

beragama atau setidaknya, toleransi beragama, dan kepercayaan akan potensi
“kemajuan” manusia” (Kurzman, 1998).

Di Indonesia, Martin van Bruinessen dkk dalam buku kolaboratif mereka,
Conservative Turn: Islam Indonesia dalam Ancaman Fundamentalisme (2014)
menggunakan istilah Liberal dan Progresif secara bergantian ataupun bersamaan
untuk menunjukkan keterbukaan dinamis pada kelompok Muslim Indonesia kelas
menengah yang terdidik terhadap ide-ide pembaruan Islam. Secara lengkap
Bruinessen menyatakan bahwa menurutnya kata ‘liberal dan progresif’ bisa saja
mengacu kepada keseluruhan pemikir dan aktivis yang mengartikulasikan tafsir
nonliteral atas konsep-konsep Islam (Bruinessen, 2013 ). Juga hal ini bisa jadi
karena dalam beberapa point liberal dan progresif memiliki irisan yang sama dalam
beberapa hal (Ida, 2004).

Boleh dikata bahwa Islam Progresif ini adalah edisi lanjut dari Islam Liberal.
Penjelasan Omid Safi dalam “What is Progressive Islam?” cukup menggambarkan
hal itu. Menurutnya Berbagai pemahaman tentang Islam yang termasuk dalam
rubrik “progresif’ merupakan kelanjutan dari, dan keberangkatan radikal dari
tradisi Islam liberal yang berusia seratus lima puluh tahun (Safi, 2005). Namun
demikian Safi membedakan secara substansial dengan Islam Liberal dengan dalam
beberapa hal, pertama Pendukung Islam liberal pada umumnya memiliki tampilan
identifikasi tidak kritis dan hampir bersifat devosional dengan modernitas, dan
seringkali (tapi tidak selalu) melalui diskusi tentang kolonialisme dan imperialisme.
Para pendukung progresif Islam, di sisi lain, hampir secara seragam mengkritik
kolonialisme, manifestasi abad kesembilan belas dan keragamannya saat ini. Kedua,
Kaum Muslim progresif mendukung kritik ganda yang kritis dan tidak apologetis
sehubungan dengan Islam dan modernitas. Dalam konteks ini mereka dapat
dikategorikan sebagai postmodern dalam arti pendekatan kritis mereka terhadap
modernitas. Ketiga, Keterlibatan ganda dengan keragaman Islam dan modernitas,
ditambah penekanan pada aksi dan transformasi sosial yang konkret, adalah ciri
khas Islam progresif saat ini (Safi, 2005) (Farish A. Noor, 2006). Dengan
pernyataannya yang lain terma “progresif” ditujukan sebagai konsep utama yang
memayungi sekelompok masyarakat yang mengharapkan ruang terbuka dan
sekaligus aman untuk menjalani sebuah keterlibatan intim nan jujur dengan tradisi,
dan serta sungguh-sungguh berharap bisa menuntun pada aksi lebih lanjut (Safj,
2010) (Safi, 2005).

2. Karakteristik Muslim Progresif

Secara substansial menurut Thariq Ramadan terma Islam/Muslim progresif
sesungguhnya serupa serta sepadan dengan istilah-istilah lainnya, semisal Islam
Inklusif dan juga Islam Transformatif. Hanya saja Islam Progresif (Progressive

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 57



Moch. Muwaffigillah

[slam) adalah terma terkini dalam kajian Islam kontemporer yang pakai oleh para
akademisi dan aktivis. Beberapa tahun terakhir terma tersebut telah dipakai untuk
melabeli kepada diskursus dan tindakan umat Islam yang berjuang dalam
penegakan nilai-nilai yang mengedepankan nilai kemanusiaan, pengembangan civil
society, keadilan, demokrasi, membela kaum minoritas, kesetaraan gender,
pembelaan terhadap kaum tertindas dan pluralitas (Ramadan & Ramadan, 2005).

Karakteristik umum yang terdapat dalam kelompok muslim progresif
tersebut adalah sebagai berikut:

1. Pada umumnya mereka memiliki keyakinan bahwa beberapa pandangan
keislaman tradisional memerlukan perubahan dan sekaligus reformasi yang
bersifat substansial dengan tujuan agar sesuai dengan keperluan masyarakat
muslim terkini.

2. Mereka mendukung adanya fresh ijtihad dengan menggunakan metodologi baru
dalam ijtihad tersebut agar bisa menjawab persoalan-persoalan kontemporer.

3. Sebagian dari mereka juga berusaha melakukan kombinasi atau integrasi kreatif
terhadap warisan pengetahuan keislaman tradisional dengan pengetahuan Barat
modern.

4. Mereka optimis sekaligus yakin bahwa selurh dinamika sekaligus perubahan
sosial, baik yang terjadi pada ranah intelektual, hukum, moral, ekonomi serta
teknologi, bisa direfleksikan dalam ranah Islam.

5. Mereka merasa tidak terikat pada prinsip dogmatis atau mazhab atau sekte dan
teologi tertentu secara khusus dalam pendekatan dan metodologi kajiannya.

6. Mereka lebih mengutamakan pemikirannya pada titik tekan berbagai isu
keadilan sosial, HAM, keadilan gender, dan hubungan harmonis antara Muslim
dan non-Muslim (Farish A. Noor, 2006).

Tetapi meski demikian para Muslim progressif sesungguhnnya masih
memedomani al-Qur'an dan Hadith, hanya saja memahaminya dalam perspektif
ilmu sosial dan humaniora (Duderija, 2012). Secara umum terdapat sepuluh kriteria
teknis distingtif dari pemikiran dan gerakan antara muslim progresif dengan
lainnya, yaitu bahwa muslim progresif memiliki pemikiran dan keyakinan sebagai
berikut: (Safi, 2005)

1. Kenyamanan saat memberikan reinterpretasi bahkan mengaplikasikan kembali

Islam dengan berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam dasar.

Diyakini bahwa keadilan gender dalam Islam bersifat tegas.

Secara inheren semua agama sama dan dilindungi berdasar konstitusi.

Keyakinan bahwa semua manusia setara dan sama.

Keindahan adalah bagian inheren yang tak terpisahkan dari tradisi Islam yang

i W

terdapat dalam seni, puisi, arsitektur, maupun musik.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 58



Moch. Muwaffigillah

6. Memberikan dukungan terhadap kebebasan berbicara, berkeyakinan dan
berserikat.

7. 7. Memberikan kasih sayang pada semua ciptaan.

8. 8. Keyakinan bahwa “orang lain” memiliki ha dan menghargainya.

9. Bersikap moderat dan anti-kekerasan saat menyelesaikan persoalan
kemasyarakatan.

10. Antusias terhadap isu-isu yang berhubungan dengan peran agama dalam ruang

publik.

Muslim Progresif terlahir dari asumsi yang didasarkan pada ayat-ayat Al-
Quran. Seluruh keyakinan mereka dalam berbagai persoalan terkait dengan tiga
agenda utama mereka keadilan sosial, kesetaraan gender, dan pluralisme
merupakan ramifikasi selebar-lebarnya dari tiga asumsi kunci kunci tersebut (Murfi
& Nursyahidin, 2015). Asumsi pertama, bahwa seluruh manusia, apapun jenis
kelaminnya, apapun agamanya, apapun strata ekonominya darimanapun ia berasal,
selalu dibekali dengan kemuliaan intrinsik yang diberikan oleh Tuhan secara sama.
Kemuliaan intrinsik yang sama tersebut, dalam perspektif al-Qur’an, merupakan
ruh ilahiyah yang dihembuskan oleh Tuhan sendiri kedalam diri manusia dalam
proses penciptaan (Murfi & Nursyahidin, 2015). Dua ayat al-Qur’an lainya dengan
redaksi yang mirip yaitu al-Hijr: 29 dan as-Shad: 71.

Asumsi yang kedua biasanya bergandengan dengan asumsi yang ketiga, dua
asumsi ini diderivasikan dari ayat yang sama dalam al-Qur’an, yakni “tugas utama
manusia terlahir muka bumi ini adalah untuk menjadi penegak keadilan (‘adl,
justice) bagi seluruh umat manusia”, dan “manusia diwajibkan berbuat kebajikan
dan berperilaku santun kepada sesama makhluk Tuhan (insan, goodness-and-
beauty)”. Kedua hal tersebut bersumber dari ayat al-Qur’an surah al-Nahl: 90 (Murfi
& Nursyahidin, 2015).

Dengan demikian banyak problematika kontemporer seperti hak-hak asasi
manusia, pluralisme dan lain sebagainya dapat memperoleh jawabannya dari Islam.
Omid Safi, menyatakan “Saya menyarankan agar proyek Muslim progresif bukanlah
perpecahan epistemologis dari sebelumnya yang terjadi seperti penyetelan,
pemolesan, pengeditan, penekanan ulang dan koreksi ini. Singkatnya, ini adalah
penggabungan penting dengan warisan pemikiran Islam, dan bukan sekadar
melintas dari pencapaiannya. Dalam beberapa esai dalam buku ini Anda akan
melihat bahwa para penulis menghabiskan banyak waktu untuk mengerjakan
bagian-bagian Al Qur'an, teks hukum abad pertengahan, filsafat politik, dan tulisan
kontemporer. Mungkin tugas yang lebih mudah dimulai dengan tabula rasa, tapi itu
bukan proyek Islam. Sebagai seorang Muslim progresif, setidaknya dalam

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 59



Moch. Muwaffigillah

pandangan kelompok ini, mengamanatkan keterlibatan yang sulit, berat, kritis, dan
tidak nyaman dengan tradisi tersebut (Safi, 2010).”

Dalam konteks ini Safi sangat berhati-hati dengan epistemological rupture.
Jika kita memahami dalam perspektif Yasraf Amir Pilliang, “akhir-akhir ini,
epistemologi nampak cenderung mempertunjukkan kelenturannya, melalui
beragam retakan epistemologi (epistemological rupture), penuh dengan banyak
celah (leakages), yang dari banyak celah tersebut dimungkinkan beragam bentuk
“persinggungan”, “pelintasan”, “divergensi” bahkan juga termasuk di dalamnya
adalah “hibriditas keilmuan” (hybridity). Beragam ilmu-ilmu “hibrid” (hybrid)
akhir-akhir ini bertumbuh sebagai hasil dari retakan epistemologis ini. Cultural
studies, social studies, gender studies, atau social and technological studies adalah
buktinya. Dalam retakan epistemologis tersebut pula “ilmu lintas” dapat
ditumbuh-kembangkan, sesuai dengan kebutuhan pengetahuan terkini (Yasraf
Amir Pilliang, 2006).

3. Muslim Progresif: Hampiran Metodologis
a. Kritik Ganda

Metode yang dipakai oleh Omid Safi dalam membangun konsep tentang
Muslim Progresif adalah metode multiple critique. Istilah tersebut biasanya
dimaknai sebagai kritik-ganda, dalam pengertian kita sebagai umat Muslim harus
memiliki kemampuan untuk melakukan kritik terhadap diri sendiri (self criticism)
(Boullata, 1990) di satu sisi dan sekaligus harus mampu mengkritisi Barat ataupun
modernitas dalam sisi yang lain. Karenanya kritik ganda juga merupakan sebuah
pendekatan yang beragam arah (a multi-headed approach) yang berdasar atas
kritik simultan terhadap beragam komunitas dan wacana dimana kita terlibat
di dalamnya (Safi, 2010).

Ini berarti secara terbuka dan sengaja menolak, menantang, dan
menggulingkan struktur tirani dan ketidakadilan dalam masyarakat ini. Dalam
konteks ini seluruh perilaku ketidakadilan yang diperankan oleh negara maupun
kelompok Muslim tertentu harus menjadi sasaran utama dari kritik yang dibangun
Muslim progresif. Di sisi lain Muslim Progresif juga harus bersikap kritis terhadap
terbentuknya struktur politik, ekonomi, dan intelektual Barat yang hegemonik yang
mengabadikan distribusi sumber daya yang tidak setara di seluruh dunia. Hegemoni
ini biasanya diperankan oleh kekuatan yang menindas dan merusak lingkungan
seperti perusahaan multi-nasional (MNCs) yang disokong oleh negara dan mewujud
dalam neo-Imperialisme dan pemerintahan otoriter (Safi, 2010).

Pendasaran interpretasi Muslim progresif bersifat sederhana namun radikal:
setiap kehidupan manusia, perempuan dan laki-laki, Muslim dan non-Muslim, kaya
atau miskin, “Utara” atau “Selatan,” memiliki nilai intrinsik yang sama persis. Nilai

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 60



Moch. Muwaffigillah

esensial dari kehidupan manusia adalah pemberian Tuhan—memiliki nilai yang
sama, yaitu sama-sama dibekali dengan nilai kesucian atau hembusan ruh Tuhan
dan sama sekali tidak berhubungan dengan budaya, geografi, atau keistimewaan.
Karenanya “progresif,” selalu mengacu pada usaha tanpa henti menuju gagasan
keadilan universal dimana tidak ada kemakmuran, kebenaran, dan harga diri satu
komunitas yang datang dengan mengorbankan orang lain (Safi, 2010).

Disisi lain Omid Safi juga konsisten bahwa pemikiran dan aksi progresif
harus berlandas pada nilai-nilai keislaman. Karenanya ia tidak setuju jika gagasan
tentang keadilan sosial, isu gender, dan pluralisme, dari pemikir muslim seringkali
menempatkan “Islam”sebagai ciri bagi beberapa ideologi politik kontemporer
seperti Marxisme. Sebaliknya, usaha progresif adalah usaha tanpa henti untuk
menyerahkan kehendak manusia kepada Yang Ilahi dengan cara yang menegaskan
kemanusiaan bersama dari semua ciptaan Tuhan (Safi, 2010). Karenanya menjadi
seorang Muslim progresif berarti tidak hanya memikirkan Alquran dan kehidupan
Nabi, tapi juga memikirkan kehidupan bersama di planet ini dengan semua manusia
dan semua makhluk hidup. Terlihat dalam terang ini, hubungan kita dengan umat
manusia lainnya mengubah cara kita berpikir tentang Tuhan, dan sebaliknya (Safi,
2010).

b. Terlibat Dengan Tradisi dalam Terang Modernitas

Secara umum kita dapat menemukan ujung yang berlawanan dari spektrum
Muslim kontemporer yang bergulat dengan tradisi, di satu sisi terdapat sekolompok
penganut tradisionalisme konservatif yang teguh, dan di sisi lain terdapat kelompok
yang menolak warisan tradisional Muslim yang dilakukan kaum modernis Muslim
tertentu. Tradisionalisme Konservatif melihat semua umat Islam terikat oleh apa
yang dianggap sebagai keputusan yuridis atau teologis yang otoritatif di masa lalu.
Penolakan terhadap perspektif ini berpendapat bahwa sekarang ada perpecahan
epistemologis dengan masa lalu yang sangat parah. Antara lain, perspektif modernis
ini menyerukan untuk menghapuskan mazhab pemikiran hukum dan teologi Islam
(Safi, 2010).

Muslim progresif mendorong keterikatan yang serius terhadap segenap
spektrum pemikiran dan praktek keislaman, bukan untuk tunduk kepadanya tetapi
untuk mengkritisinya dalam perspektif kekinian. Untuk keluar dari problematika
relasi kelaluan dan kekinian muslim progresif melewati secara kritis tradisi dan
mengalaminya secara langsung. Dalam ungkapan Omid Safi, “To move beyond
problematic past and present interpretations of Islam, progressive Muslims have to
pass critically through them and experience them first-hand” (Safi, 2005). Dalam
kasus-kasus tertentu warisan tradisi dalam wujud pemahaman-pemahaman
keislaman masa lampau bisa jadi tidak memberi petunjuk yang memadai untuk

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 61



Moch. Muwaffigillah

masa sekarang. Tetapi, kesimpulan itu bisa diambil dengan meyakinkan hanya
setelah dan bukan sebelum keterlibatan yang serius dengan warisan tradisi itu
(Mukhlis, 2011). Selaras dengan pemikiran Safi tersebut adalah Nasr Hamid Abu
Zayd yang mengatakan bahwa tradisi adalah milik kita yang diwariskan generasi
terdahulu bukan sebagai belenggu terhadap kebebasan dan gerakan kita. Namun ia
hadir untuk dijelaskan dan dikembalikan pemahaman dan interpretasinya
berdasarkan titik tolak kekinian (Zayd, 1996).

Bandingkan misalnya dengan gagasan al-]Jabiri tentang pentingnya tradisi.
Bagi al-]Jabiri suatu kebangkitan tidaklah bertolak dari ruang kosong namun harus
berpijak pada tradisi. la melanjutkan bahwa “bangsa lain tidak akan pernah tegak
berdiri menyambut sebuah kebangkitan dengan berpijak pada tradisi orang lain.
Agar dihormati haruslah berpijak pada tradisinya sendiri. Dari sini kita belajar
berpijak dari tradisi kita sendiri secara sadar, kritis, dan rasional (al-Jabiri, 1991).”

Karenanya tantangannya bukanlah menemukan jalan tengah yang magis dan
mitos, melainkan menciptakan ruang yang aman, terbuka, dan dinamis, yang
dipandu oleh keprihatinan akan keadilan global dan pluralisme, pendeknya
menciptakan percakapan kritis antara tradisi Islam dalam terang modernitas.
Selanjutnya Safi mengutip pernyataan yang bertenaga dari Rabbi Zalman
Schachter,—seorang Yahudi, “Tradisi memiliki suara, bukan hak veto” (tradition has
a vote not a veto) (Safi, 2010).

Tujuan kami adalah untuk membayangkan identitas Muslim yang aktif secara
sosial dan politik yang tetap berkomitmen pada cita-cita keadilan sosial, pluralisme,
dan keadilan gender. Menjadi progresif juga berarti menimbulkan tantangan aktif
dan dinamis bagi mereka yang memiliki interpretasi eksklusivis, kekerasan, dan
misoginis. Tradisi tidak datang dari surga sepenuhnya terbentuk, namun tunduk
pada perubahan sejarah manusia. Setiap tradisi selalu menjadi tradisi yang sedang
dalam (a tradition-in-becoming), dan tidak terkecuali Islam (Safi, 2010).

c. Pluralitas Epistemologi

Para eksponen muslim progresif menyandarkan pendapat dan analisis
mereka pada sumber yang sangat luas dan beragam, baik berasal dari sumber-
dalam-Islam—seperti al-Qur’an, hadits, dan literatur otoritatif klasik dan
kontemporer—maupun sumber-luar-Islam, seperti kitab atau teks suci agama lain,
nilai-nilai kearifan lokal, dan wisdom dari berbagai gerakan, tokoh, tradisi, atau
budaya. Sumber sumber itu dirujuk tentu saja sejauh relevansinya dengan tiga tema
besar konsen mereka, yaitu keadilan sosial, keadilan gender, dan pluralisme
(Mukhlis, 2011). Dalam hal ini nampak mereka menerapkan prinsip eklektisisme
dalam menggali kebenaran.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 62



Moch. Muwaffigillah

Kaum progresif Muslim memanfaatkan tradisi keadilan sosial yang kuat dari
dalam Islam dari sumber-sumber yang beragama seperti al-Quran dan hadis ke
otoritas yang lebih baru dengan juru bicara seperti Syari'ati. Cairnya hampiran
metodologis mereka tampak jelas dalam epistemologi pluralistik mereka, yang
secara bebas dan terbuka diambil dari sumber-sumber di luar tradisi Islam yang
dapat menjadi alat yang berguna dalam pencarian keadilan global. Sumber-sumber
eksternal ini termasuk teologi pembebasan Leonardo Boff, Gustavo Gutiérrez, dan
Rebecca S. Chopp, serta humanisme sekuler Edward Said, Noam Chomsky, dan lain-
lain. Muslim progresif cenderung menggabungkan panggilan al-Qur'an untuk
melayani sebagai ‘saksi bagi Tuhan dalam keadilan’ (QS 42:15), dengan panggilan
Edward Said untuk ‘berbicara kebenaran kepada kekuasaan (speak truth to the
powers) (Safi, 2005).

d. Konstekstualisasi Indonesia: Neo-Modernisme dan Post-Tradisionalisme

Sebelum munculnya gagasan Islam Progresif, di Indonesia telah muncul
gagasan Neo-Modernisme dan Post-Tradisonalisme yang memiliki semangat utama
yang sama yakni eklektisisme antara tradisi keislaman dengan modernitas, tentu
dengan penekanan yang berbeda-beda. Neo modernisme bisa pahami sebagai
keberlanjutan dari modernisme. Tetapi secara epistemologis pemikiran neo-
modernisme menekankan pengetahuannya dengan pemahaman bahwa
modernisme merupakan sebuah keniscayaan akan tetapi tradisi Islam sebelumnya
tidak boleh ditanggalkan sedemikian rupa (Qodir, 2006).

Gagasan kelompok neomodernis ini ikut memainkan peran cukup signifikan
dalam horizon pemikiran Islam pada akhir abad ke-20 di Indonesia. Awal dasawarsa
1970an, setelah kehadiran Nurcholish Madjid pasca berguru di Chicago dan
Abdurrahman Wahid dari Timur Tengah, muncul geliat baru generasi intelektual
pada dekade tersebut mulai menampilkan kecenderungan pemikiran secara lebih
dinamis dan bahkan progresif dalam memahami agama serta realitas sosial-budaya.
Mereka tidak kaku dalam cara berpijak pada teks-teks keagamaan sebagaimana
sebelumnya. Dari preferensi seperti ini pemeikiran Islam, khususnya yang
berkembang di kelompok tradisional dan juga modernis memperoleh tantangan
baru yang dinamis, sehingga mendapatkan label neo-modernis Islam (Barton,
2014).

Didasarkan pada keyakinannya tentang sifat positif dari modernitas dan
keterhubungan secara esensial dengan tujuan serta semangat Islam, Madjid
berargumentasi bahwa tidak ada alasan yang kuat bagi umat Islam untuk
menentang atau menolaknya, apalagi jika mereka dapat melihat betapa
bermanfaatnya hal itu bagi bertumbuh-kembangnya Islam dan masyarakat Muslim
di masa yang akan datang (Barton, 2014).

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 63



Moch. Muwaffigillah

Madjid terikat dengan warisan neo modemisme yang pahami oleh Fazlur
Rahman. Madjid berkeyakinan bahwa yang menjadi prioritas utama perhatian umat
Islam haruslah diarahkan pada pertanyaan dasar tentang pendekatan secara
metodologis untuk memahami Islam dan rumusan pandangan dunia Al-Qur'an
(weltanschauung). Oleh karenanya, Madjid mempresentasikan konsep reaktualisasi
terhadap ajaran Islam dengan cara ijtihad dan menafsir ulang Al-Qur'an, dengan
memakai pendekatan kontekstual sekaligus substansial. Menurutnya, itu penting
untuk keberlangsungan universalisme Islam. Karenanya prinsip utama dari neo-
modernisme adalah menafsirkan ulang Islam agar sesuai dengan konteks
historisitasnya dengan menetapkan prinsip universal dan substansial serta
menggariskan tujuan dan semangat dasarnya sebagai hal yang utama (Barton,
2014).

Selain neo-modernisme, di Indonesia secara khusus muncul langgam
gerakan yang disebut dengan pos-tradisionalisme. Awalnya kemunculan ini adalah
beriringan dengan perkembangan pemikiran Muhammad ‘Abid al-Jabiri dari
Maroko. Ahmad Baso, seorang intelektual muda NU, yang pada awalnya
mengintrodusir gagasan al-Jabiri tersebut yang diberi judul pos-tradisionalisme
[slam. Pada akhirnya buku ini menjadi sedemikian lekat dengan kalangan muda NU
karena bisa menjadi jembatan antara tradisionalitas dan modernitas dalam
konstruksi epistemologisnya. Berikutnya gagasan pos-Tradisionalisme ini
berkembang dikalangan anak muda NU yang pada umumnya adalah pengikut
Abdurrahman Wahid (Sholeh, 2004) (Rumadi, 2008) (Effendi, 2010).

Para eksponen Post-Tradisionalisme Islam di Indonesia memanfaatkan
campuran gagasan yang eklektik. Seperti rekan-rekan mereka di Asia Selatan dan
Amerika Latin, dan juga dengan pengakuan mereka sendiri, Islam Post-Tradisionalis
Indonesia sangat berhutang budi pada pemikiran strukturalis dan poststrukturalis,
dekonstruksionisme, dan teori postmodern lainnya yang dikembangkan oleh para
filsuf Eropa. Perkenalan awal terhadap untaian pemikiran Barat ini sampai kepada
para intelektual Muslim Indonesia melalui sebuah jalan memutar: Tulisan-tulisan
para intelektual kontemporer yang seringkali kontroversial dari belahan dunia
Muslim berbahasa Arab. Sarjana Islam dan filsuf Aljazair, Mesir, dan Maroko, seperti
Nasr Hamid Abu Zayd (1943-2010), Mohammed Arkoun (1928-2010), Hasan Hanafi
(. 1935), Muhammad Abid al-Jabiri (1936-2010), dan lainnya, memelopori
penggunaan postmodernisme berbahasa Prancis dalam kritik ganda mereka
terhadap pemikiran dan peradaban Islam dan Barat (Kersten, 2015).

Dengan demikian secara substansial Muslim Progresif dalam konteks
Indonesia adalah istilah baru untuk gagasan yang telah lama berkembang di
Indonesia. Jika di Barat muncul karena dipicu oleh peristiwa 9/11, maka gagasan

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 64



Moch. Muwaffigillah

eklektis antara tradisi Islam dan post-tradisionalisme Islam (dalam intensitas dan
penekanan serta titik pijak epistemologis yang variatif) berkembang lebih dahulu
karena pencarian para eksponen pemikiran Islam akan kebutuhan riil yang dihadapi
umat Islam Indonesia.

D. Simpulan

Gagasan tentang Muslim Progresif berimplikasi positif bagi studi Islam yang
selama ini didominasi oleh dua kutub berseberangan dalam memperlakukan tradisi
dan modernitas. Tetap menggeluti tradisi dan menerima modernitas dengan
kritisisme yang sama barangkali adalah cerminan dari keadilan dan ke-ihsan-an
yang sejak awal menjadi acuan dasar Omid Safi dalam mengkonstruksi gagasan ini.
Dengan demikian dibutuhkan kemampuan yang mendalam terhadap warisan
tradisi yang biasanya termaktub dalam buku-buku keislaman yang berbahasa Arab
sekaligus kemampuan yang kritis dan eklektis terhadap kajian-kajian kontemporer
yang menjadi acuan bagi penegmbangan pengetahuan modern.

Gagasan Muslim Progresif kompatibel dengan kondisi Indonesia kekinian.
Meskipun gagasan ini muncul dan berkembang di Dunia Barat (Amerika, Eropa, dan
Australia) namun sesungguhnya Muslim Indonesia atau Muslim diseluruh dunia
mengalami problematika dan kerumitan yang sama. Terlebih jika hal ini ditelaah
dalam perspektif global. Pencarian akan being a true Muslim dan being a member
of global citizenship sebagaimana digemakan oleh M. Amin Abdullah menemukan
relevansi kekinian dan kedisinian. Sebagai catatan pentingnya gagasan Muslim
progresif sesungguhnya secara substansial telah lebih dahulu berkembang di
Indonesia dalam wujud neo-modernisme dan post-tradisionalisme.

Daftar Rujukan

Abdullah, M. A. (2011, Ramadlan/Agustus). Reaktualisasi Islam Yang ‘Berkemajuan’:
Agenda Strategis Muhammadiyah Ditengah Gerakan Keagamaan
Kontemporer. Makalah disampaikan dalam Pengajian Ramadlan Pimpinan
Pusat Muhammadiyah 1432 H,.
http://arsip.muhammadiyah.or.id/id/download-arsip-materi-seminar-dan-
pengajian-ramadhan.html

al-Jabiri, M. ’Abid. (1991). Al-Turath wa al-Hadathah, Dirasat wa Munaqasat. Markaz
Dirasat al-Wihdah al-‘Arabiyah.

Barton, G. (2014). Indonesia’s Nurcholish Madjid and Abdurrahman Wahid as
Intellectual ‘Ulama’: The Meeting of Islamic Traditionalism and Modernism
in neo-Modernist Thought. Studia Islamika, 4(1).
https://doi.org/10.15408/sdi.v4i1.786

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 65



Moch. Muwaffigillah

Boullata, I. ]J. (1990). Trends and issues in contemporary Arab thought. State
University of New York Press.

Bruinessen, M. van (Ed.). (2013). Contemporary developments in Indonesian Islam:
Explaining the “conservative turn.” Institute of Southeast Asian Studies.

Dawson, A.]. (2019). Meta-synthesis of Qualitative Research. Dalam P. Liamputtong
(Ed.), Handbook of Research Methods in Health Social Sciences (hlm. 785-
804). Springer Singapore. https://doi.org/10.1007/978-981-10-5251-
4 112

Drozdikova, J. (2005). Review Articel: Progressive Muslim. Asian and African Studies,
14, 1, 83-95.

Duderija, A. (2012). Pre-Modern and Critical Progressive Methodologies of
Interpretation of the Qur’an and the Sunnah. Journal of Qur’an and Hadith
Studies, 181-195.

Effendi, D. (2010). Pembaruan tanpa membongkar tradisi: Wacana keagamaan di
kalangan generasi muda NU masa kepemimpinan Gus Dur. Buku Kompas.

Farish A. Noor. (2006). Islam: Tantangan, peluang, dan masa depannya di Asia
Tenggara (M. N. Ichwan & I. Rosyadi, Ed.; Cetakan I). Samha.

Finfgeld-Connett, D. (2018). A guide to qualitative meta-synthesis. Routledge, Taylor
and Francis Group.

Gorlach, A., & Politische Akademie (Ed.). (2006). Progressive thinking in
contemporary Islam.

Ida, L. (2004). NU muda: Kaum progresif dan sekularisme baru. Erlangga.

Kersten, C. (2015). Islamic Post-Traditionalism: Postcolonial and Postmodern
Religious  Discourse in Indonesia. Sophia, 54(4), 473-489.
https://doi.org/10.1007/s11841-014-0434-0

Kurzman, C. (Ed.). (1998). Liberal Islam: A source book. Oxford University Press.

Meuleman, J. H. (2005). Islam in the era of globalization: Muslim attitudes towards
modernity and identity. RoutledgeCurzon : Taylor & Francis.

Mukhlis, M. (2011). Metodologi Muslim Progresif dalam Memahami Pesan Sejati Al-
Qur’an. Al-Tahrir:  Jurnal Pemikiran Islam, 11(1), 29.
https://doi.org/10.21154 /al-tahrir.v11i1.25

Murfi, A., & Nursyahidin, R. (2015). “MUSLIM PROGRESIF” OMID SAFI DAN ISU-ISU
ISLAM KONTEMPORER. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 12(2), 229-242.
https://doi.org/10.14421 /jpai.2015.122-08

Ohmae, K. (1996). Berakhirnya Negara Bangsa. Jurnal Analisis CSIS XXV, No. 2.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 66



Moch. Muwaffigillah

Qodir, Z. (2006). Pembaharuan pemikiran Islam: Wacana dan aksi Islam Indonesia
(Cet. 1). Pustaka Pelajar.

Ramadan, T., & Ramadan, T. (2005). Western Muslims and the future of Islam (1.
issued as an Oxford University Press paperback). Oxford Univ. Press.

Rumadi. (2008). Post-tradisionalisme Islam: Wacana intelektualisme dalam
komunitas NU (Cet. 1.). Fahmina Institute.

Safi, 0. (Ed.). (2010). Progressive Muslims: On justice, gender and pluralism
(Reprinted). Oneworld.

Safi, 0. (2005). What Is Progressive Islam.
http://nawaat.org/portail/2005/03 /29 /what-is-progressive-islam/

Sholeh, S. (2004). Arus baru NU: Perubahan pemikiran kaum muda dari
tradisionalisme ke pos-tradisionalisme (Cetakan I, November 2004). JP
Books.

Tibi, B., & Rosyidi, I. (2000). Ancaman fundamentalisme: Rajutan Islam politik dan
kekacauan dunia baru. Tiara Wacana.

Yasraf Amir Pilliang. (2006). Dialog Epistemologi: Seni, Ilmu-ilmu Sosial dan
Kemanusiaan, Sains dan Teknologi. Jurnal Sosioteknologi, 5(8), 74-80.

Yasraf Amiri Piliang & Audifax. (2018). Kecerdasan Semiotik: Melampaui Dialektika
dan Fenomena. Aurora.

Zayd, N. H. A. (1996). Ishkaliyat al-Qira’ah wa ‘Aliyat al-Ta'wil. Beirut: al-Markaz al-
Thagqafi al-‘Arabi.

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023 67



