
Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media 
Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam 
 

Volume 21 Nomor 1 Tahun 2023 

Print ISSN : 1693-0576 

Online ISSN : 2540-7783 
 
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam 

Print ISSN : 1693-0576 ; Online ISSN : 2540-7783 

ISLAM PROGRESIF DAN KONTEKSTUALISASINYA DI INDONESIA:  
PERTAUTAN TRADISI DAN MODERNISASI DALAM KRITIK 

 
Moch. Muwaffiqillah 

Institusi Agama Islam Negeri (IAIN) Kediri, Indonesia 
e-mail: wafiqmuhammad@iainkediri.ac.id 

 
Abstract 

 
This article examines the idea of Progressive Muslims as represented by Muslim 
Americans because of the horror and shock of the loss of innocent lives on 9/11. Added 
to this is the damage to the reputation of the Muslim community in many places due 
to events that give the impression that Islam is not compatible with the spirit of this 
globalized era. The spirit of disseminating Progressive Muslim ideas can be an 
alternative that enlivens the Islamic discourse that is taking place in Indonesian 
society. However, contextualization in Indonesia is also proposed by looking back at 
the ideas of neo-modernism and post-traditionalism which have been substantially 
longer in existence. By using a meta-synthesis which is an interpretative synthesis of 
qualitative data this research takes place. Progressive Muslim ideas have the ambition 
to place Islam in a position that is in line with the progress of modernity but still 
grounded in tradition, with a critical spirit towards both.  
 
Keywords: Progressive Muslim, Double Criticism, Involved in Tradition and 

Modernity, Neo-modernism, Post-traditionalism 
 

Abstrak 
 

Artikel ini mengkaji gagasan tentang Muslim Progresif yang didengungkan oleh 
Muslim Amerika karena kengerian dan keterpanaan akibat hilangnya nyawa yang 
tidak bersalah pada peristiwa 9/11. Ditambah rusaknya reputasi umat Islam di 
banyak tempat atas peristiwa yang menimbulkan kesan bahwa Islam tidak 
kompatibel dengan semangat zaman yang sudah mengglobal ini. Semangat dari 
diseminasi gagasan Muslim Progresif bisa menjadi alternatif yang ikut meramaikan 
diskursus keislaman yang berlangsung di masyarakat Indonesia. Namun demikian 
kontekstualisasinya di Indonesia juga diajukan dengan menengok ulang gagasan 
tentang neo-modernisme dan post-tradisionalisme yang secara substansial lebih lama 
keberadaannya. Dengan menggunakan meta-sintesis yang merupakan sintesis 
interpretatif dari data kualitatif penelitian ini berlangsung. Gagasan Muslim Progresif 
berambisi untuk menempatkan Islam pada posisi yang selaras dengan kemajuan 
modernitas namun tetap berpijak pada tradisi, dengan semangat kritis terhadap 
keduanya. 
 

mailto:wafiqmuhammad@iainkediri.ac.id


 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      54 

Keywords: Muslim Progresif, Kritik Ganda, Terlibat Dalam Tradisi dan Modernitas, 
neo-modernisme, post-tradisionalisme 

 
Accepted: 

March, 05 2023 

Reviewed: 

March, 19 2023 

Published: 

April 30 2023 

 
A. Pendahuluan  

Dunia (Islam) hari ini memiliki cita rasa yang berbeda dengan kemunculan 

agama Islam 1400 tahun yang lalu. Dunia Islam hari ini berada dalam mangkok yang 

sama dunia lainnya dan teraduk dalam satu menu global. Bisa saja ia menjadi 

perusak rasa tapi bisa saja ia menjadi penyedap rasa. Tentu saja pilihan-pilihan yang 

harus dijatuhkan oleh para pemeluknya sendiri.  

Dunia yang kita hidupi hari ini adalah dunia global yang mendekatkan 

seluruh wacana kehidupan termasuk keagamaan. Globalisasi, adalah awal dari 

segenap proses bagi setiap bangsa dunia untuk dengan serentak mengikuti ritme ke 

mana irama dunia didendangkan. Unifikasi dunia secara teknologis ini telah 

menyebabkan munculnya struktur-struktur global yang mendasari shrinking of the 

globe (penyempitan bumi) (Tibi & Rosyidi, 2000: 9) Proses globalisasi  yang pada 

akhirnya mengaburkan batas-batas negara ini menurut Kenichi Ohmae disebabkan 

adanya  “4-I” yaitu; investasi, pasar modal telah sedemikian rupa mengembangkan 

berbagai macam mekanisme untuk mentransfer investasi melampaui batas-batas 

negara. Industri, strategi perusahaan internasional dijalankan atas keinginan dan 

kebutuhan untuk melayani pasar yang atraktif di mana saja dan mencari potensi 

sumberdaya di manapun. Informasi, bergerak masuknya investasi dan industri 

sangat dipengaruhi oleh menyebarnya informasi. Individual, para konsumen secara 

individual juga berorientasi global karena memiliki akses secara lebih baik pada 

informasi atas gaya hidup yang ada di seluruh dunia (Ohmae, 1996, 45).  

Secara definitif, globalisasi adalah sebuah proses yang mengarah pada 

perkembangan sebuah interdependensi yang kuat antara bagian besar dari dunia. 

Hasil dari fenomena ini adalah kejadian-kejadian dan pembangunan-pembangunan 

di satu wilayah pasti akan memiliki dampak pada wilayah lain (Meuleman, 2005). 

Sistem ekonomi dan politik yang mengglobal ini memaksa banyak negara untuk 

dengan sengaja melakukan pembaharuan dalam sistem politik dan ekonomi 

mereka. Hal ini terjadi karena tak sebuah negarapun, dalam konteks globalisasi, 

yang mampu berdiri secara independen. 

Globalisasi diinterpretasikan sebagai pemampatan dunia dan intensifikasi 

kesadaran mengenai dunia sebagai satu kesatuan, yang di dalamnya terdapat 

sebuah proses di mana budaya, ekonomi dan batas-batas nasional ‘dilarutkan’, 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      55 

dengan kata lain dunia telah mengalami ‘borderless world’. Karenanya manusia  

Muslim kontemporer yang menjalani hidupnya sekarang ini di manapun  

merupakan warga  dunia  (global   citizenship), bukan hanya local citizenship. Dan 

karenanya pula terjadi perjumpaaan erat antara local dan global citizenship ini 

sehingga melahirkan pergulatan dan pergumulan identitas yang tidak lirih, muncul 

dialektika serta dinamika antara keduanya, yakni antara being  a  true  Muslim dan  

being  a  member  of   global  citizenship  sekaligus,  yang pada akhirnya berujung 

pada usaha untuk mencari sintesis baru yang dapat menaungi dan sekaligus menjadi 

jangkar-pijak spiritual  untuk mereka   yang menjalani hidup  dalam  dunia  baru  

dan  dalam  derasnya arus  pusaran perubahan  sosial  yang  bersifat global  

(Abdullah, 2011). 

Muslim hari ini yang dihadapkan pada problematika yang sedemikian 

rumitnya itu berusaha untuk mencari jalan keluar yang mulia dan terhormat. Salah 

satu pilihannya adalah Muslim Progresif, istilah yang digemakan oleh sejumlah 

ilmuwan muslim kontemporer untuk mengurai rumitnya problem keberislaman di 

satu sisi serta solusinya di sisi lain. Mengurai gagasan Omid Safi, editor buku 

Progressive Muslim: On Justice, Gender, and Pluralism adalah tujuan utama dari 

penulisan makalah ini. Penghampiran metodologis dan isu-isu kontemporer dari 

Muslim Progresif adalah bagian penting yang menjadi pijakan dasar Muslim 

Progresif. 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini bersifat bibliografis atau mengkaji teks-teks kepustakaan. 

Sumber utama kajian ini adalah buku dan jurnal-jurnal ilmiah membincangkan 

diskursivitas muslim progresif utamanya buku Omid Safi (Safi, 2010).  Dalam 

perspektif Piliang dan Audifax, acuan dari penelitian ini adalah meta-sintesis yang 

secara metodik memiliki tipikal meta-analisis (Yasraf Amiri Piliang & Audifax, 

2018). Meta-sintesis ini dipakai untuk menguraikan beberapa sintesis yang berasal 

dari laporan kualitatif konvergen yang beraneka ragam yang menghasilkan 

interpretasi baru (Finfgeld-Connett, 2018). Dengan demikian meta-sintesis 

merupakan sintesis interpretatif dari data kualitatif, termasuk di dalamnya adalah 

gambaran terhadap wawasan metodologis dari fenomenologi, etnografi, grounded 

theory, dan teori-teori lain untuk mengintegrasikan dan membuat deskripsi atau 

penjelasan yang dapat dipahami tentang fenomena, kasus, atau peristiwa (Dawson, 

2019). 

 

 

 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      56 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Muslim Progresif dalam Perdebatan  

Muasal dari buku Progressive Muslim muncul pasca peristiwa 11 September 

di WTC (World Trade Center) dan juga Pentagon. Secara individu dan kelompok, 

beberapa ilmuwan Muslim Islam, yang mewakili keragaman spesialisasi, merasa 

ngeri dan terpana oleh hilangnya nyawa yang tidak bersalah, juga bingung oleh 

kerusakan akibat serangan terhadap reputasi umat Islam di banyak tempat. Dalam 

dialog yang intens mereka menyadari adanya kebutuhan untuk menjauh dari 

standar presentasi apologetis Islam dan semua solusi sederhana yang ditawarkan. 

Sadar akan fakta bahwa masalah rumit tersebut memerlukan analisis dan jawaban 

yang sama rumitnya, karenanya mereka memilih jalan untuk terlibat secara kritis 

dengan tradisi dan modernitas sekaligus (Drozdíková, 2005). 

Progress dalam pengertian latinnya adalah verb dari progredior yang 

bermakna “moving forward, advancing further” dan menggambarkan kata benda 

progression yang berarti a step-by-step advance. Perkembangan yang dikualifikasi 

dari kata sifat progressive dalam pengertian ini adalah yang tidak melalui 

pemutusan radikal terhadap masa lalu tetapi malahan mendasarkan pada apa yang 

telah ada sebelumnya (Görlach & Politische Akademie, 2006). Bagi Ebrahim Moosa, 

progress dalam Islam adalah “sebuah tantangan kritis, satu sisi, terhadap tradisi dan 

terhadap konteks dalam mana kita hidup, disisi lainnya” (Görlach & Politische 

Akademie, 2006). Sedangkan menurut Nasr Abu Zayd, “Hanya ketika seseorang siap 

untuk mengakui perubahan, seseorang dapat memikirkan perubahan tersebut dan 

menarik kesimpulan mengenai hal itu.” Selanjutnya “Dengan merenungkan 

kontemporer berdasarkan perebutan warisan dan signifikansinya saya dapat 

memberi nama pada yang baru”. Untuk menjadi progresif berarti “to bring about a 

change in meaning” (Görlach & Politische Akademie, 2006). Dengan demikian, 

progresif berarti mengenali koordinat luas saat ini, menembusnya dan menamainya 

ulang berdasarkan pada yang ada. Bagi dunia Islam, bertemu dengan agama, budaya 

dan gaya hidup di Barat mengharuskan dilakukannya perluasan sistem 

koordinatnya, kata Nasr Abu Zayd (Görlach & Politische Akademie, 2006). 

Secara terminologis istilah progresif dalam Islam muncul dan berkembang 

pada tahun 2000-an (Safi, 2010). Namun demikian sebelumnya—tidak dalam 

konteks mempersamakan—telah muncul seiring dengan gagasan Liberal Islam oleh 

Kurzman yang menyatakan bahwa Islam Liberal adalah: “Pemikir dan organisasi 

Islam yang secara terbuka telah menyokong dan memberi dukungan pada gagasan 

dan nilai liberal seperti oposisi terhadap negara Islamberbasis syariah, mendukung 

demokrasi, perlindungan hak asasi manusia, terutama untuk perempuan dan 

etnis/agama minoritas, kebebasan berpikir dan berekspresi, pengakuan kebebasan 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      57 

beragama atau setidaknya, toleransi beragama, dan kepercayaan akan potensi 

“kemajuan” manusia” (Kurzman, 1998). 

Di Indonesia, Martin van Bruinessen dkk dalam buku kolaboratif mereka, 

Conservative Turn: Islam Indonesia dalam Ancaman Fundamentalisme (2014) 

menggunakan istilah Liberal dan Progresif secara bergantian ataupun bersamaan 

untuk menunjukkan keterbukaan dinamis pada kelompok Muslim Indonesia kelas 

menengah yang terdidik terhadap ide-ide pembaruan Islam. Secara lengkap 

Bruinessen menyatakan bahwa menurutnya kata ‘liberal dan progresif’ bisa saja 

mengacu kepada keseluruhan pemikir dan aktivis yang mengartikulasikan tafsir 

nonliteral atas konsep-konsep Islam (Bruinessen, 2013 ). Juga hal ini bisa jadi 

karena dalam beberapa point liberal dan progresif memiliki irisan yang sama dalam 

beberapa hal (Ida, 2004). 

Boleh dikata bahwa Islam Progresif ini adalah edisi lanjut dari Islam Liberal. 

Penjelasan Omid Safi dalam “What is Progressive Islam?” cukup menggambarkan 

hal itu. Menurutnya Berbagai pemahaman tentang Islam yang termasuk dalam 

rubrik “progresif” merupakan kelanjutan dari, dan keberangkatan radikal dari 

tradisi Islam liberal yang berusia seratus lima puluh tahun (Safi, 2005). Namun 

demikian Safi membedakan secara substansial dengan Islam Liberal dengan dalam 

beberapa hal, pertama Pendukung Islam liberal pada umumnya memiliki tampilan 

identifikasi tidak kritis dan hampir bersifat devosional dengan modernitas, dan 

seringkali (tapi tidak selalu) melalui diskusi tentang kolonialisme dan imperialisme. 

Para pendukung progresif Islam, di sisi lain, hampir secara seragam mengkritik 

kolonialisme, manifestasi abad kesembilan belas dan keragamannya saat ini. Kedua, 

Kaum Muslim progresif mendukung kritik ganda yang kritis dan tidak apologetis 

sehubungan dengan Islam dan modernitas. Dalam konteks ini mereka dapat 

dikategorikan sebagai postmodern dalam arti pendekatan kritis mereka terhadap 

modernitas. Ketiga, Keterlibatan ganda dengan keragaman Islam dan modernitas, 

ditambah penekanan pada aksi dan transformasi sosial yang konkret, adalah ciri 

khas Islam progresif saat ini (Safi, 2005) (Farish A. Noor, 2006). Dengan 

pernyataannya yang lain terma “progresif” ditujukan sebagai konsep utama yang 

memayungi sekelompok masyarakat yang mengharapkan ruang terbuka dan 

sekaligus aman untuk menjalani sebuah keterlibatan intim nan jujur dengan tradisi, 

dan serta sungguh-sungguh berharap bisa menuntun pada aksi lebih lanjut (Safi, 

2010) (Safi, 2005). 

2. Karakteristik Muslim Progresif 

Secara substansial menurut Thariq Ramadan terma Islam/Muslim progresif 

sesungguhnya serupa serta sepadan dengan istilah-istilah lainnya, semisal Islam 

Inklusif dan juga Islam Transformatif.  Hanya saja Islam Progresif (Progressive 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      58 

Islam) adalah terma terkini dalam kajian Islam kontemporer yang pakai oleh para 

akademisi dan aktivis. Beberapa tahun terakhir terma tersebut telah dipakai untuk 

melabeli kepada diskursus dan tindakan umat Islam yang berjuang dalam 

penegakan nilai-nilai yang mengedepankan nilai kemanusiaan, pengembangan civil 

society, keadilan, demokrasi, membela kaum minoritas, kesetaraan gender, 

pembelaan terhadap kaum tertindas dan pluralitas (Ramadan & Ramadan, 2005). 

Karakteristik umum yang terdapat dalam kelompok muslim progresif 

tersebut adalah sebagai berikut: 

1. Pada umumnya mereka memiliki keyakinan bahwa beberapa pandangan 

keislaman tradisional memerlukan perubahan dan sekaligus reformasi yang 

bersifat substansial dengan tujuan agar sesuai dengan keperluan masyarakat 

muslim terkini. 

2. Mereka mendukung adanya fresh ijtihad dengan menggunakan metodologi baru 

dalam ijtihad tersebut agar bisa menjawab persoalan-persoalan kontemporer. 

3. Sebagian dari mereka juga berusaha melakukan kombinasi atau integrasi kreatif 

terhadap warisan pengetahuan keislaman tradisional dengan pengetahuan Barat 

modern. 

4. Mereka optimis sekaligus yakin bahwa selurh dinamika sekaligus perubahan 

sosial, baik yang terjadi pada ranah intelektual, hukum, moral, ekonomi serta 

teknologi, bisa direfleksikan dalam ranah Islam. 

5. Mereka merasa tidak terikat pada prinsip dogmatis atau mazhab atau sekte dan 

teologi tertentu secara khusus dalam pendekatan dan metodologi  kajiannya.  

6. Mereka lebih mengutamakan pemikirannya pada titik tekan berbagai isu 

keadilan sosial, HAM, keadilan gender, dan hubungan harmonis antara Muslim 

dan non-Muslim (Farish A. Noor, 2006). 

Tetapi meski demikian para Muslim progressif sesungguhnnya masih 

memedomani al-Qur’an dan Hadith, hanya saja memahaminya dalam perspektif 

ilmu sosial dan humaniora (Duderija, 2012). Secara umum terdapat sepuluh kriteria 

teknis distingtif dari pemikiran dan gerakan antara muslim progresif dengan 

lainnya, yaitu bahwa muslim progresif memiliki pemikiran dan keyakinan sebagai 

berikut: (Safi, 2005) 

1. Kenyamanan saat memberikan reinterpretasi bahkan mengaplikasikan kembali 

Islam dengan berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam dasar. 

2. Diyakini bahwa keadilan gender dalam Islam bersifat tegas. 

3. Secara inheren semua agama  sama dan dilindungi berdasar konstitusi. 

4. Keyakinan bahwa semua manusia setara dan sama. 

5. Keindahan adalah bagian inheren yang tak terpisahkan dari tradisi Islam yang 

terdapat dalam seni, puisi, arsitektur, maupun musik. 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      59 

6. Memberikan dukungan terhadap kebebasan berbicara, berkeyakinan dan 

berserikat. 

7. 7. Memberikan kasih sayang pada semua ciptaan. 

8. 8. Keyakinan bahwa “orang lain” memiliki ha dan menghargainya. 

9. Bersikap moderat dan anti-kekerasan saat menyelesaikan persoalan 

kemasyarakatan. 

10. Antusias terhadap isu-isu yang berhubungan dengan peran agama dalam ruang 

publik. 

 Muslim  Progresif  terlahir dari asumsi yang didasarkan pada ayat-ayat Al-

Quran.  Seluruh keyakinan mereka  dalam  berbagai  persoalan terkait dengan  tiga 

agenda  utama mereka keadilan sosial, kesetaraan gender, dan pluralisme 

merupakan ramifikasi selebar-lebarnya dari tiga asumsi kunci kunci tersebut (Murfi 

& Nursyahidin, 2015). Asumsi  pertama,  bahwa seluruh manusia, apapun jenis 

kelaminnya, apapun agamanya, apapun strata ekonominya darimanapun ia berasal,  

selalu dibekali dengan kemuliaan  intrinsik  yang diberikan oleh Tuhan secara sama. 

Kemuliaan intrinsik  yang  sama  tersebut,  dalam perspektif al-Qur’an, merupakan 

ruh ilahiyah yang dihembuskan  oleh  Tuhan  sendiri kedalam  diri  manusia dalam  

proses  penciptaan (Murfi & Nursyahidin, 2015).  Dua  ayat  al-Qur’an lainya dengan 

redaksi yang mirip yaitu al-Hijr: 29 dan as-Shad: 71.  

Asumsi yang kedua biasanya bergandengan dengan asumsi yang ketiga, dua 

asumsi ini diderivasikan dari ayat yang sama dalam al-Qur’an, yakni “tugas utama 

manusia terlahir muka bumi ini adalah untuk menjadi penegak keadilan (‘adl,  

justice) bagi seluruh umat manusia”, dan “manusia diwajibkan berbuat kebajikan 

dan berperilaku santun kepada sesama makhluk Tuhan (insan, goodness-and-

beauty)”. Kedua hal tersebut bersumber dari ayat al-Qur’an surah al-Nahl: 90 (Murfi 

& Nursyahidin, 2015). 

Dengan demikian banyak problematika kontemporer seperti hak-hak asasi 

manusia, pluralisme dan lain sebagainya dapat memperoleh jawabannya dari Islam. 

Omid Safi, menyatakan “Saya menyarankan agar proyek Muslim progresif bukanlah 

perpecahan epistemologis dari sebelumnya yang terjadi seperti penyetelan, 

pemolesan, pengeditan,  penekanan ulang dan koreksi ini. Singkatnya, ini adalah 

penggabungan penting dengan warisan pemikiran Islam, dan bukan sekadar 

melintas dari pencapaiannya. Dalam beberapa esai dalam buku ini Anda akan 

melihat bahwa para penulis menghabiskan banyak waktu untuk mengerjakan 

bagian-bagian Al Qur'an, teks hukum abad pertengahan, filsafat politik, dan tulisan 

kontemporer. Mungkin tugas yang lebih mudah dimulai dengan tabula rasa, tapi itu 

bukan proyek Islam. Sebagai seorang Muslim progresif, setidaknya dalam 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      60 

pandangan kelompok ini, mengamanatkan keterlibatan yang sulit, berat, kritis, dan 

tidak nyaman dengan tradisi tersebut (Safi, 2010). ” 

Dalam konteks ini Safi sangat berhati-hati dengan epistemological rupture.  

Jika kita memahami dalam perspektif Yasraf Amir Pilliang, “akhir-akhir  ini, 

epistemologi  nampak cenderung  mempertunjukkan kelenturannya,  melalui  

beragam retakan  epistemologi  (epistemological rupture),  penuh  dengan  banyak 

celah (leakages),  yang  dari banyak celah tersebut dimungkinkan  beragam bentuk 

“persinggungan”, “pelintasan”,  “divergensi”  bahkan  juga termasuk di dalamnya 

adalah “hibriditas keilmuan”  (hybridity).  Beragam ilmu-ilmu  “hibrid”  (hybrid)  

akhir-akhir  ini bertumbuh sebagai  hasil dari  retakan epistemologis  ini.  Cultural 

studies, social studies, gender studies, atau  social and technological studies adalah 

buktinya. Dalam  retakan epistemologis  tersebut pula  “ilmu lintas”  dapat  

ditumbuh-kembangkan,  sesuai dengan kebutuhan pengetahuan terkini (Yasraf 

Amir Pilliang, 2006). 

3. Muslim Progresif: Hampiran Metodologis 

a. Kritik Ganda 

Metode  yang  dipakai  oleh  Omid Safi dalam membangun konsep tentang  

Muslim  Progresif  adalah  metode multiple  critique.  Istilah tersebut biasanya 

dimaknai sebagai kritik-ganda, dalam pengertian kita sebagai umat Muslim harus 

memiliki kemampuan untuk melakukan kritik terhadap diri sendiri (self criticism) 

(Boullata, 1990) di satu sisi dan sekaligus harus mampu mengkritisi Barat ataupun 

modernitas dalam sisi yang lain. Karenanya kritik ganda juga merupakan  sebuah  

pendekatan yang beragam  arah  (a  multi-headed  approach) yang  berdasar atas  

kritik  simultan terhadap  beragam  komunitas  dan  wacana  dimana  kita  terlibat  

di  dalamnya (Safi, 2010). 

Ini berarti secara terbuka dan sengaja menolak, menantang, dan 

menggulingkan struktur tirani dan ketidakadilan dalam masyarakat ini. Dalam 

konteks ini seluruh perilaku ketidakadilan yang diperankan oleh negara maupun 

kelompok Muslim tertentu harus menjadi sasaran utama dari kritik yang dibangun 

Muslim progresif. Di sisi lain Muslim Progresif juga harus bersikap kritis terhadap 

terbentuknya struktur politik, ekonomi, dan intelektual Barat yang hegemonik yang 

mengabadikan distribusi sumber daya yang tidak setara di seluruh dunia. Hegemoni 

ini biasanya diperankan oleh kekuatan yang menindas dan merusak lingkungan 

seperti perusahaan multi-nasional (MNCs) yang disokong oleh negara dan mewujud 

dalam neo-Imperialisme dan pemerintahan otoriter (Safi, 2010). 

Pendasaran interpretasi Muslim progresif bersifat sederhana namun radikal: 

setiap kehidupan manusia, perempuan dan laki-laki, Muslim dan non-Muslim, kaya 

atau miskin, “Utara” atau “Selatan,” memiliki nilai intrinsik yang sama persis. Nilai 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      61 

esensial dari kehidupan manusia adalah pemberian Tuhan—memiliki nilai  yang  

sama,  yaitu  sama-sama  dibekali  dengan  nilai  kesucian atau hembusan ruh Tuhan 

dan sama sekali tidak berhubungan dengan budaya, geografi, atau keistimewaan. 

Karenanya “progresif,” selalu mengacu pada usaha tanpa henti menuju gagasan 

keadilan universal dimana tidak ada kemakmuran, kebenaran, dan harga diri satu 

komunitas yang datang dengan mengorbankan orang lain (Safi, 2010). 

Disisi lain Omid Safi juga konsisten bahwa pemikiran dan aksi progresif 

harus berlandas pada nilai-nilai keislaman. Karenanya ia tidak setuju jika gagasan 

tentang keadilan sosial, isu gender, dan pluralisme, dari pemikir muslim seringkali 

menempatkan “Islam”sebagai ciri bagi beberapa ideologi politik kontemporer 

seperti Marxisme. Sebaliknya, usaha progresif adalah usaha tanpa henti untuk 

menyerahkan kehendak manusia kepada Yang Ilahi dengan cara yang menegaskan 

kemanusiaan bersama dari semua ciptaan Tuhan (Safi, 2010). Karenanya menjadi 

seorang Muslim progresif berarti tidak hanya memikirkan Alquran dan kehidupan 

Nabi, tapi juga memikirkan kehidupan bersama di planet ini dengan semua manusia 

dan semua makhluk hidup. Terlihat dalam terang ini, hubungan kita dengan umat 

manusia lainnya mengubah cara kita berpikir tentang Tuhan, dan sebaliknya (Safi, 

2010). 

b. Terlibat Dengan Tradisi dalam Terang Modernitas 

Secara umum kita dapat menemukan ujung yang berlawanan dari spektrum 

Muslim kontemporer yang bergulat dengan tradisi, di satu sisi terdapat sekolompok 

penganut tradisionalisme konservatif yang teguh, dan di sisi lain terdapat kelompok 

yang menolak warisan tradisional Muslim yang dilakukan kaum modernis Muslim 

tertentu. Tradisionalisme Konservatif melihat semua umat Islam terikat oleh apa 

yang dianggap sebagai keputusan yuridis atau teologis yang otoritatif di masa lalu. 

Penolakan terhadap perspektif ini berpendapat bahwa sekarang ada perpecahan 

epistemologis dengan masa lalu yang sangat parah. Antara lain, perspektif modernis 

ini menyerukan untuk menghapuskan mazhab pemikiran hukum dan teologi Islam 

(Safi, 2010). 

Muslim progresif mendorong keterikatan yang serius terhadap segenap 

spektrum pemikiran dan praktek keislaman, bukan untuk tunduk kepadanya tetapi 

untuk mengkritisinya dalam perspektif kekinian. Untuk keluar dari problematika 

relasi kelaluan dan kekinian muslim progresif melewati secara kritis tradisi dan 

mengalaminya secara langsung. Dalam ungkapan Omid Safi, “To move beyond 

problematic past and present interpretations of Islam, progressive Muslims have to 

pass critically through them and experience them first-hand” (Safi, 2005). Dalam 

kasus-kasus tertentu warisan tradisi dalam wujud pemahaman-pemahaman 

keislaman masa lampau bisa jadi tidak memberi petunjuk yang memadai untuk 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      62 

masa sekarang. Tetapi, kesimpulan itu bisa diambil dengan meyakinkan hanya 

setelah dan bukan sebelum keterlibatan yang serius dengan warisan tradisi itu 

(Mukhlis, 2011). Selaras dengan pemikiran Safi tersebut adalah Nasr Hamid Abu 

Zayd yang mengatakan bahwa tradisi adalah milik kita yang diwariskan generasi 

terdahulu bukan sebagai belenggu terhadap kebebasan dan gerakan kita. Namun ia 

hadir untuk dijelaskan dan dikembalikan pemahaman dan interpretasinya 

berdasarkan titik tolak kekinian (Zayd, 1996). 

Bandingkan misalnya dengan gagasan al-Jabiri tentang pentingnya tradisi. 

Bagi al-Jabiri suatu kebangkitan tidaklah bertolak dari ruang kosong namun harus 

berpijak pada tradisi. Ia melanjutkan bahwa “bangsa lain tidak akan pernah tegak 

berdiri menyambut sebuah kebangkitan dengan berpijak pada tradisi orang lain. 

Agar dihormati haruslah berpijak pada tradisinya sendiri. Dari sini kita belajar 

berpijak dari tradisi kita sendiri secara sadar, kritis, dan rasional (al-Jabiri, 1991).” 

Karenanya tantangannya bukanlah menemukan jalan tengah yang magis dan 

mitos, melainkan menciptakan ruang yang aman, terbuka, dan dinamis, yang 

dipandu oleh keprihatinan akan keadilan global dan pluralisme, pendeknya 

menciptakan percakapan kritis antara tradisi Islam dalam terang modernitas. 

Selanjutnya Safi mengutip pernyataan yang bertenaga dari  Rabbi Zalman 

Schachter,—seorang Yahudi, “Tradisi memiliki suara, bukan hak veto” (tradition has 

a vote not a veto) (Safi, 2010). 

Tujuan kami adalah untuk membayangkan identitas Muslim yang aktif secara 

sosial dan politik yang tetap berkomitmen pada cita-cita keadilan sosial, pluralisme, 

dan keadilan gender. Menjadi progresif juga berarti menimbulkan tantangan aktif 

dan dinamis bagi mereka yang memiliki interpretasi eksklusivis, kekerasan, dan 

misoginis. Tradisi tidak datang dari surga sepenuhnya terbentuk, namun tunduk 

pada perubahan sejarah manusia. Setiap tradisi selalu menjadi tradisi yang sedang 

dalam (a tradition-in-becoming), dan tidak terkecuali Islam (Safi, 2010). 

c. Pluralitas Epistemologi 

Para eksponen muslim progresif menyandarkan pendapat dan analisis 

mereka pada sumber yang sangat luas dan beragam, baik berasal dari sumber-

dalam-Islam—seperti al-Qur’an, hadits, dan literatur otoritatif klasik dan 

kontemporer—maupun sumber-luar-Islam, seperti kitab atau teks suci agama lain, 

nilai-nilai kearifan lokal, dan wisdom dari berbagai gerakan, tokoh, tradisi, atau 

budaya. Sumber sumber itu dirujuk tentu saja sejauh relevansinya dengan tiga tema 

besar konsen mereka, yaitu keadilan sosial, keadilan gender, dan pluralisme 

(Mukhlis, 2011). Dalam hal ini nampak mereka menerapkan prinsip eklektisisme 

dalam menggali kebenaran. 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      63 

Kaum progresif Muslim memanfaatkan tradisi keadilan sosial yang kuat dari 

dalam Islam dari sumber-sumber yang beragama seperti al-Quran dan hadis ke 

otoritas yang lebih baru dengan juru bicara seperti Syari'ati. Cairnya hampiran 

metodologis mereka tampak jelas dalam epistemologi pluralistik mereka, yang 

secara bebas dan terbuka diambil dari sumber-sumber di luar tradisi Islam yang 

dapat menjadi alat yang berguna dalam pencarian keadilan global. Sumber-sumber 

eksternal ini termasuk teologi pembebasan Leonardo Boff, Gustavo Gutiérrez, dan 

Rebecca S. Chopp, serta humanisme sekuler Edward Said, Noam Chomsky, dan lain-

lain. Muslim progresif cenderung menggabungkan panggilan al-Qur’an untuk 

melayani sebagai ‘saksi bagi Tuhan dalam keadilan’ (QS 42:15), dengan panggilan 

Edward Said untuk ‘berbicara kebenaran kepada kekuasaan (speak truth to the 

powers) (Safi, 2005). 

d. Konstekstualisasi Indonesia: Neo-Modernisme dan Post-Tradisionalisme 

Sebelum munculnya gagasan Islam Progresif, di Indonesia telah muncul 

gagasan Neo-Modernisme dan Post-Tradisonalisme yang memiliki semangat utama 

yang sama yakni eklektisisme antara tradisi keislaman dengan modernitas, tentu 

dengan penekanan yang berbeda-beda. Neo modernisme bisa pahami sebagai 

keberlanjutan dari modernisme. Tetapi secara epistemologis pemikiran neo-

modernisme menekankan pengetahuannya dengan pemahaman bahwa 

modernisme merupakan sebuah keniscayaan akan tetapi tradisi Islam sebelumnya 

tidak boleh ditanggalkan sedemikian rupa (Qodir, 2006). 

Gagasan kelompok neomodernis ini ikut memainkan peran cukup signifikan 

dalam horizon pemikiran Islam pada akhir abad ke-20 di Indonesia. Awal dasawarsa 

1970an, setelah kehadiran Nurcholish Madjid pasca berguru di Chicago dan 

Abdurrahman Wahid dari Timur Tengah, muncul geliat baru generasi intelektual 

pada dekade tersebut mulai menampilkan kecenderungan pemikiran secara lebih 

dinamis dan bahkan progresif dalam memahami agama serta realitas sosial-budaya. 

Mereka tidak kaku dalam cara berpijak pada teks-teks keagamaan sebagaimana 

sebelumnya. Dari preferensi seperti ini pemeikiran Islam, khususnya yang 

berkembang di kelompok tradisional dan juga modernis memperoleh tantangan 

baru yang dinamis, sehingga mendapatkan label neo-modernis Islam (Barton, 

2014). 

Didasarkan pada keyakinannya tentang sifat positif dari modernitas dan 

keterhubungan secara esensial dengan tujuan serta semangat Islam, Madjid 

berargumentasi bahwa tidak ada alasan yang kuat bagi umat Islam untuk 

menentang atau menolaknya, apalagi jika mereka dapat melihat betapa 

bermanfaatnya hal itu bagi bertumbuh-kembangnya Islam dan masyarakat Muslim 

di masa yang akan datang (Barton, 2014). 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      64 

Madjid terikat dengan warisan neo modemisme yang pahami oleh Fazlur 

Rahman. Madjid berkeyakinan bahwa yang menjadi prioritas utama perhatian umat 

Islam haruslah diarahkan pada pertanyaan  dasar tentang pendekatan secara 

metodologis untuk memahami Islam dan rumusan pandangan dunia Al-Qur'an 

(weltanschauung). Oleh karenanya, Madjid mempresentasikan konsep reaktualisasi 

terhadap ajaran Islam dengan cara ijtihad dan menafsir ulang Al-Qur'an, dengan 

memakai pendekatan kontekstual sekaligus substansial. Menurutnya, itu penting 

untuk keberlangsungan universalisme Islam. Karenanya prinsip utama dari neo-

modernisme adalah menafsirkan ulang Islam agar sesuai dengan konteks 

historisitasnya dengan menetapkan prinsip universal dan substansial serta 

menggariskan tujuan dan semangat dasarnya sebagai hal yang utama (Barton, 

2014).  

Selain neo-modernisme, di Indonesia secara khusus muncul langgam 

gerakan yang disebut dengan pos-tradisionalisme. Awalnya kemunculan ini adalah 

beriringan dengan perkembangan pemikiran Muhammad ‘Abid al-Jabiri dari 

Maroko. Ahmad Baso, seorang intelektual muda NU, yang pada awalnya 

mengintrodusir gagasan al-Jabiri tersebut yang diberi judul pos-tradisionalisme 

Islam. Pada akhirnya buku ini menjadi sedemikian lekat dengan kalangan muda NU 

karena bisa menjadi jembatan antara tradisionalitas dan modernitas dalam 

konstruksi epistemologisnya. Berikutnya gagasan pos-Tradisionalisme ini 

berkembang dikalangan anak muda NU yang pada umumnya adalah pengikut 

Abdurrahman Wahid (Sholeh, 2004) (Rumadi, 2008) (Effendi, 2010). 

Para eksponen Post-Tradisionalisme Islam di Indonesia memanfaatkan 

campuran gagasan yang eklektik. Seperti rekan-rekan mereka di Asia Selatan dan 

Amerika Latin, dan juga dengan pengakuan mereka sendiri, Islam Post-Tradisionalis 

Indonesia sangat berhutang budi pada pemikiran strukturalis dan poststrukturalis, 

dekonstruksionisme, dan teori postmodern lainnya yang dikembangkan oleh para 

filsuf Eropa. Perkenalan awal terhadap untaian pemikiran Barat ini sampai kepada 

para intelektual Muslim Indonesia melalui sebuah jalan memutar: Tulisan-tulisan 

para intelektual kontemporer yang seringkali kontroversial dari belahan dunia 

Muslim berbahasa Arab. Sarjana Islam dan filsuf Aljazair, Mesir, dan Maroko, seperti 

Nasr Hamid Abu Zayd (1943-2010), Mohammed Arkoun (1928-2010), Hasan Hanafi 

(l. 1935), Muhammad Abid al-Jabiri (1936–2010), dan lainnya, memelopori 

penggunaan postmodernisme berbahasa Prancis dalam kritik ganda mereka 

terhadap pemikiran dan peradaban Islam dan Barat (Kersten, 2015). 

Dengan demikian secara substansial Muslim Progresif dalam konteks 

Indonesia adalah istilah baru untuk gagasan yang telah lama berkembang di 

Indonesia. Jika di Barat muncul karena dipicu oleh peristiwa 9/11, maka gagasan 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      65 

eklektis antara tradisi Islam dan post-tradisionalisme Islam (dalam intensitas dan 

penekanan serta titik pijak epistemologis yang variatif) berkembang lebih dahulu 

karena pencarian para eksponen pemikiran Islam akan kebutuhan riil yang dihadapi 

umat Islam Indonesia.  

 

D. Simpulan 

 Gagasan tentang Muslim Progresif berimplikasi positif bagi studi Islam yang 

selama ini didominasi oleh dua kutub berseberangan dalam memperlakukan tradisi 

dan modernitas. Tetap menggeluti tradisi dan menerima modernitas dengan 

kritisisme yang sama barangkali adalah cerminan dari keadilan dan ke-ihsan-an 

yang sejak awal menjadi acuan dasar Omid Safi dalam mengkonstruksi gagasan ini. 

Dengan demikian dibutuhkan kemampuan yang mendalam terhadap warisan 

tradisi yang biasanya termaktub dalam buku-buku keislaman yang berbahasa Arab 

sekaligus kemampuan yang kritis dan eklektis terhadap kajian-kajian kontemporer 

yang menjadi acuan bagi penegmbangan pengetahuan modern.  

Gagasan Muslim Progresif kompatibel dengan kondisi Indonesia kekinian. 

Meskipun gagasan ini muncul dan berkembang di Dunia Barat (Amerika, Eropa, dan 

Australia) namun sesungguhnya Muslim Indonesia atau Muslim diseluruh dunia 

mengalami problematika dan kerumitan yang sama. Terlebih jika hal ini ditelaah 

dalam perspektif global. Pencarian akan being  a  true  Muslim dan  being  a  member  

of global  citizenship sebagaimana digemakan oleh M. Amin Abdullah menemukan 

relevansi kekinian dan kedisinian. Sebagai catatan pentingnya gagasan Muslim 

progresif sesungguhnya secara substansial telah lebih dahulu berkembang di 

Indonesia dalam wujud neo-modernisme dan post-tradisionalisme.  

 

Daftar Rujukan  

Abdullah, M. A. (2011, Ramadlan/Agustus). Reaktualisasi Islam Yang ‘Berkemajuan’: 
Agenda Strategis Muhammadiyah Ditengah Gerakan Keagamaan 
Kontemporer. Makalah disampaikan  dalam  Pengajian  Ramadlan  Pimpinan  
Pusat  Muhammadiyah  1432  H,. 
http://arsip.muhammadiyah.or.id/id/download-arsip-materi-seminar-dan-
pengajian-ramadhan.html 

al-Jabiri, M. ’Abid. (1991). Al-Turath wa al-Hadathah, Dirasat wa Munaqasat. Markaz 
Dirasat al-Wihdah al-‘Arabiyah. 

Barton, G. (2014). Indonesia’s Nurcholish Madjid and Abdurrahman Wahid as 
Intellectual ‘Ulamā’: The Meeting of Islamic Traditionalism and Modernism 
in neo-Modernist Thought. Studia Islamika, 4(1). 
https://doi.org/10.15408/sdi.v4i1.786 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      66 

Boullata, I. J. (1990). Trends and issues in contemporary Arab thought. State 
University of New York Press. 

Bruinessen, M. van (Ed.). (2013). Contemporary developments in Indonesian Islam: 
Explaining the “conservative turn.” Institute of Southeast Asian Studies. 

Dawson, A. J. (2019). Meta-synthesis of Qualitative Research. Dalam P. Liamputtong 
(Ed.), Handbook of Research Methods in Health Social Sciences (hlm. 785–
804). Springer Singapore. https://doi.org/10.1007/978-981-10-5251-
4_112 

Drozdíková, J. (2005). Review Articel: Progressive Muslim. Asian and African Studies, 
14,  1, 83–95. 

Duderija, A. (2012). Pre-Modern and Critical Progressive Methodologies of 
Interpretation of the Qur’an and the Sunnah. Journal of Qur’an and Hadith 
Studies, 181–195. 

Effendi, D. (2010). Pembaruan tanpa membongkar tradisi: Wacana keagamaan di 
kalangan generasi muda NU masa kepemimpinan Gus Dur. Buku Kompas. 

Farish A. Noor. (2006). Islam: Tantangan, peluang, dan masa depannya di Asia 
Tenggara (M. N. Ichwan & I. Rosyadi, Ed.; Cetakan I). Samha. 

Finfgeld-Connett, D. (2018). A guide to qualitative meta-synthesis. Routledge, Taylor 
and Francis Group. 

Görlach, A., & Politische Akademie (Ed.). (2006). Progressive thinking in 
contemporary Islam. 

Ida, L. (2004). NU muda: Kaum progresif dan sekularisme baru. Erlangga. 

Kersten, C. (2015). Islamic Post-Traditionalism: Postcolonial and Postmodern 
Religious Discourse in Indonesia. Sophia, 54(4), 473–489. 
https://doi.org/10.1007/s11841-014-0434-0 

Kurzman, C. (Ed.). (1998). Liberal Islam: A source book. Oxford University Press. 

Meuleman, J. H. (2005). Islam in the era of globalization: Muslim attitudes towards 
modernity and identity. RoutledgeCurzon : Taylor & Francis. 

Mukhlis, M. (2011). Metodologi Muslim Progresif dalam Memahami Pesan Sejati Al-
Qur’an. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 11(1), 29. 
https://doi.org/10.21154/al-tahrir.v11i1.25 

Murfi, A., & Nursyahidin, R. (2015). “MUSLIM PROGRESIF” OMID SAFI DAN ISU-ISU 
ISLAM KONTEMPORER. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 12(2), 229–242. 
https://doi.org/10.14421/jpai.2015.122-08 

Ohmae, K. (1996). Berakhirnya Negara Bangsa. Jurnal Analisis CSIS XXV, No. 2. 



 
Moch. Muwaffiqillah  
 

Jurnal Ilmiah Ar-Risalah: Volume 21 Nomor 1, 2023      67 

Qodir, Z. (2006). Pembaharuan pemikiran Islam: Wacana dan aksi Islam Indonesia 
(Cet. 1). Pustaka Pelajar. 

Ramadan, T., & Ramadan, T. (2005). Western Muslims and the future of Islam (1. 
issued as an Oxford University Press paperback). Oxford Univ. Press. 

Rumadi. (2008). Post-tradisionalisme Islam: Wacana intelektualisme dalam 
komunitas NU (Cet. 1.). Fahmina Institute. 

Safi, O. (Ed.). (2010). Progressive Muslims: On justice, gender and pluralism 
(Reprinted). Oneworld. 

Safi, O. (2005). What Is Progressive Islam. 
http://nawaat.org/portail/2005/03/29/what-is-progressive-islam/ 

Sholeh, S. (2004). Arus baru NU: Perubahan pemikiran kaum muda dari 
tradisionalisme ke pos-tradisionalisme (Cetakan I, November 2004). JP 
Books. 

Tibi, B., & Rosyidi, I. (2000). Ancaman fundamentalisme: Rajutan Islam politik dan 
kekacauan dunia baru. Tiara Wacana. 

Yasraf Amir Pilliang. (2006). Dialog Epistemologi: Seni, Ilmu-ilmu Sosial dan 
Kemanusiaan, Sains dan Teknologi. Jurnal Sosioteknologi, 5(8), 74–80. 

Yasraf Amiri Piliang & Audifax. (2018). Kecerdasan Semiotik: Melampaui Dialektika 
dan Fenomena. Aurora. 

Zayd, N. H. A. (1996). Ishkaliyat al-Qira’ah wa ‘Aliyat al-Ta’wil. Beirut: al-Markaz al-
Thaqafi al-‘Arabi. 

 

 


