
Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan 
dan Hukum Islam 
 

Volume XX Nomor 1 Tahun 2022 

Print ISSN : 1693-0576 

Online ISSN : 2540-7783 
 

 

AR-RISALAH: Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam 

Print ISSN : 1693-0576 ; Online ISSN : 2540-7783 

BIOGRAFI KH. MUNTAHA (1912-2004)  
SEBAGAI PEMIMPIN PONDOK PESANTREN AL-ASY’ARIYYAH WONOSOBO 

 
Faisal Kamal1, Abdurrahman Mas’ud2, Nur Uhbiyati3 

1Universitas Sains Al-Qur’an (UNSIQ) Wonosobo, Indonesia 
2,3Universitas Islam Negeri (UIN) Walisongo Semarang, Indonesia 
e-mail : 1 faisalkamal789@gmail.com; 2 walisongos@yahoo.com; 

3nuruhbiyati@gmail.com  
 

Abstrak 
 
Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan tentang biografi dan peranan KH. 
Muntaha dalam mengembangkan pondok pesantren dengan model perpaduan 
pendidikan umum dan agama. Sistem tersebut ternyata memberi dampak positif 
bagi kemajuan pondok pesantren al-Asy’ariyyah. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan sejarah, sosiologi, dan antropologi. Pengumpulan datanya dengan 
wawancara mendalam, observasi dan dokumentasi. Pemikiran KH. Muntaha dalam 
mengintegrasikan pendidikan umum dan agama berhasil membawa kemajuan 
pondok pesantren al-Asy’ariyyah, yang dibuktikan dengan pesatnya perkembangan 
sekolah-sekolah formal dalam dari jenjang pra-sekolah, sekolah dasar, menengah, 
dan perguruan tinggi. Selain itu, kontribusi penting peranan KH. Muntaha dalam 
pengembangan pesantren, pemikirannya diwujudkan dalam berbagai inovasi 
pendidikan, seperti adanya sistem penjenjangan, masuknya subjek umum 
pendidikan, pengembangan manajemen dan kepemimpinan birokratis, peningkatan 
fungsionalitas lembaga pendidikan Islam, lembaga yang berciri kajian studi al-
Qur’an, penulisan mushaf al-Qur’an Akbar. Hasil dan temuan penelitian tersebut 
menunjukkan kontribusi KH. Muntaha merupakan tokoh utama yang menentukan 
dalam perkembangan pondok pesantren al-Asy’ariyyah. Temuan-temuan tersebut 
merupakan hasil penting yang berimplikasi pada pengembangan pendidikan dengan 
model integrasi lembaga pendidikan dapat memajukan pondok pesantren al-
Asy’ariyyah lembaga pendidikan Islam. 
 
Kata Kunci: Peranan, Pengembangan, KH. Muntaha, PP Al-Asy’ariyyah. 

 
Abstract 

 
This study aims to describe the biography and role of KH Muntaha in developing a 
boarding school education model that integrates general and religious education. 
This system turned out to have a positive impact on the progress of the al-Asy'ariyyah 
Islamic boarding school. This research uses historical, sociological, and 
anthropological approaches. Collecting data by in-depth interviews, observation, and 
documentation. KH Muntaha's thinking in integrating general and religious 

mailto:faisalkamal789@gmail.com
mailto:walisongos@yahoo.com
mailto:nuruhbiyati@gmail.com


 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        134 

education has succeeded in bringing the progress of the al-Asy'ariyyah Islamic 
boarding school, which is evidenced by the rapid development of formal schools from 
the pre-school, elementary, secondary, and tertiary levels. In addition, the important 
contribution of KH. Muntaha's role in the development of Islamic boarding schools is 
that his thoughts are manifested in various educational innovations, such as the 
existence of a grading system, the inclusion of general education subjects, the 
development of management and bureaucratic leadership, the improvement of the 
functionality of Islamic educational institutions, institutions characterized by the 
study of the Qur'an study. 'an, the writing of the Mushaf al-Qur'an Akbar. The results 
and findings of this study indicate the contribution of KH. Muntaha is the main figure 
who determines the development of the al-Asy'ariyyah Islamic boarding school. These 
findings are important results that have implications for the development of 
education with an integrated model of educational institutions that can advance 
Islamic boarding schools al-Asy'ariyyah as Islamic educational institutions. 
 
Keywords: Role, Development, KH. Muntaha, PP Al-Asy'ariyyah  
 

Accepted: 
December 11 2021 

Reviewed: 
March 17 2022 

Published: 
April 09 2022 

 

A. Pendahuluan 

Berkembangnya pondok pesantren dewasa ini tidak dapat dilepaskan dari 

peran kiai. Pentingnya kiai peran dalam dinamika pendidikan Islam menyangkut 

tiga hal pokok. Pertama sebagai sumber transmisi pengetahuan  Islam. Kedua 

sebagai pemelihara tradisi Islam Indonesia, dan ketiga sebagai tempat reproduksi 

ulama/kiai (Azra, 2015). Oleh karena itu dapat dipahami bagaimana pengaruh 

besar dari figur seorang kiai dalam menentukan maju dan tidaknya perkembangan 

suatu pondok pesantren (Fanani, 2020). 

Aspek kesejarahan pondok pesantren dikenal sebagai lembaga pendidikan 

Islam yang mulanya adalah fenomena pedesaan. Kegiatan pendidikannya hanya 

mengajarkan pengetahuan agama. Namun demikian, berkembang dan berada di 

daerah perkotaan, dan mengembangkan model pendidikan umum dengan adanya 

sekolah dan madrasah formal. Sehingga, perkembangan pondok pesantren 

bergantung pada biaya finansial dalam operasional lembaganya (Federspiel, 

2018). Umumnya biaya-biaya itu diperoleh dalam bentuk donasi dari donatur 

masyarakat, dan sumbangan para santrinya (Wood, n.d.). 

Suatu kenyataan bahwa adanya modernisasi berdampak pada 

perkembangan unsur-unsur pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam 

tradisional. Ciri tradisionalnya ada pada unsur-unsur seperti pondok, masjid, kiai, 

santri, dan kitab klasik/kitab kuning (Dhofier, 1981).  Berkembang dengan 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        135 

penambahan unsur baru dengan adanya sistem madrasah dan sekolah umum. 

Namun demikian, upaya mempertahankan elemen tradisional pendidikan pondok 

pesantren ini, melahirkan sebuah sistem pendidikan yang memadukan model 

pendidikan pondok pesantren tradisional dan pendidikan pondok pesantren yang 

lebih modern (Subhan, 2012). Meskipun dalam perkembangannya model demikian 

masih dihadapkan pada tantangan yang lain tentang format pendidikan pesantren 

yang ideal. 

Selain itu, pengembangan pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan 

Islam, banyak ditentukan, dipengaruhi dan bergantung peran kiainya. Umumnya 

pondok pesantren tradisional berfokus pada pembelajaran keagamaan. Namun 

belakangan ini, ada kecenderungan yang kuat, mengintegrasikan pembelajaran 

umum dan agama (Pohl, n.d.). Fenomena ini menjadi menarik untuk dikaji lebih 

lanjut, sebab ada tidaknya perubahan dan perkembangan pondok pesantren, 

hanya dapat dilakukan dari dalam (endegeneous), yakni peran kiainya. Penelitian 

ini berupaya memotret bagaimana peran sebenarnya seorang kiai sebagai tokoh 

utama kepemimpinan dipondok pesantren. 

Kajian tentang pondok pesantren pada dasarnya telah banyak dilakukan 

oleh para ahli dan pakar kepesantrenan, beberapa di antaranya oleh Zamakhsyari 

Dhofier (1980), Karel A. Steenbrink (1985), Mastuhu (1989), Abdurrahman Mas’ud 

(1997), Ronald Alan Lukens-Bull (1997), dan beberapa pakar lainnya. Hasil 

penelitiannya tersebut, meskipun sudah lama dilakukan, namun sampai saat ini, 

masih menjadi rujukan utama yang relevan bagi para peminat bidang 

kepesantrenan. Sedangkan titik pijak dalam kajian ini adalah disertasi Z. (Sukawi, 

2016) yang membahas tentang spiritualitas qur’ani yang berpusat kepada 

KH.Muntaha sebagai tokoh utama berdirinya UNSIQ. Temuan pada hasil 

penelitiannya ialah sebuah konsep spiritualitas qur’ani yang dibangun atas dasar 

syajarah al-Qur’an atau pohon keilmuan berbasis al-Qur’an, sehingga temuannya 

itu menjadi karakteristik yang unik sebagai kerangka filosofi akademik perguruan 

tinggi UNSIQ Wonosobo. Konsep ini bermuara pada terwujudnya sebuah model 

pengembangan universitas pesantren yang transformatif, humanis dan qur’ani 

dengan memosisikan diri sebagai perguruan tinggi yang mengintegrasikan nilai-

nilai tradisional dan modernitas (Sukawi, 2016).  

Uraian tersebut menunjukkan bahwa sejauh ini belum ditemukan laporan 

penelitian yang sama sebagaimana yang fokus masalah dalam kajian ini, sehingga 

penelitian ini dipastikan berbeda dengan penelitian sebelumnya. Oleh karena itu, 

kajian ini layak dilakukan untuk mengisi kajian tentang bagaimana peran kiai 

dalam pengembangan pondok pesantren. 

 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        136 

B. Metode 

Penelitian adalah diseminasi laporan penelitian disertasi dengan jenis 

penelitian kualitatif deskriptif. Penelitian yang mengacu kepada pemahaman 

peneliti dalam proses kegiatan penelitian. Seperti yang disebutkan oleh (Ratna, 

2010) artinya bahwa pendekatan dalam jenis penelitian kualitatif mendasarkan 

kepada pemahaman (verstehen) peneliti sebagai instrumen sepanjang proses 

kegiatan penelitian. Dalam sistematika dan cara kerja penelitiannya mengacu 

kepada model analisis data-data kualitatif.  

Penelitian ini menggunakan pendekatan pendekatan historis. (Suhartono, 

2010) dalam penelitian sejarah bahwa kombinasi pendekatan historis yang 

dimaksud membahas aspek-aspek kesejarahan sebuah peristiwa di masa lalu 

dengan pendekatan diakronis, bersifat sejarah sepanjang waktu dan sinkronis, 

memahami peristiwa yang terjadi pada masa yang terbatas. Kombinasi itu 

melahirkan sejarah pendidikan, antropologi pendidikan, manajemen pendidikan, 

dan politik pendidikan. Perluasan sudut pandang diperlukan mengetahui lebih 

detail kehidupan tokoh KH. Muntaha. Disisi lainnya, pendekatan sosiologi dan 

antropologi pendidikan dielaborasikan dengan pendekatan fenomenologi. 

Sebagaimana (Muhadjir, 2011) menyatakan sebagai suatu pendekatan yang lazim 

digunakan dalam studi Islam, yakni pendekatan yang value-bond, pendekatan yang 

terkait aspek norma dan nilai, tidak value-free, terikat nilai, sistematikanya 

berlandaskan pada nilai-nilai kemanusiaan.  

Pokok masalah penelitian adalah untuk menjawab masalah tentang biografi 

dan peranan KH. Muntaha dan kontribusi pemikirannya dalam mengembangkan 

pondok pesantren al-Asy’ariyyah Wonosobo. Berdasarkan pokok permasalahan 

tersebut, kemudian dirumuskan sub masalah; (1) Bagaimana profil dan latar 

belakang kehidupan KH. Muntaha sebagai pemimpin pondok pesantren al-

Asy’ariyyah? (2) Bagaimana pemikiran KH. Muntaha dalam mengembangkan 

pondok pesantren al-Asy’ariyyah dan implikasinya bagi perkembangan pesantren 

sebagai lembaga pendidikan Islam?    

Kajian ini menggunakan sumber data primer dan sumber data sekunder 

(Bungin, 2001). Sumber data primer yang diperoleh dalam penelitian ini, didapat 

melalui kegiatan wawancara, observasi, dan dokumentasi. Sumber data penelitian 

ini meliputi pengasuh, murid, keluarga, ustad, santri, pengurus, alumni, tokoh 

setempat. Sedangkan sumber data sekunder sebagai informasi yang tidak 

didapatkan secara langsung berasal dari catatan-catatan, dokumen-dokumen, 

pendapat, dan literatur pendukung sebagai penjelas data primer. Penelitian ini 

menggunakan tiga uji keabsahan data yaitu perpanjangan pengamatan, triangulasi, 

dan pemeriksaan rekan sejawat. Sedangkan analisisnya menggunakan model Miles 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        137 

dan Huberman, yang terdiri dari tahapan yaitu reduksi data, penyajian data, 

verifikasi data dan konklusi (Idrus, 2009). 

 

C. Hasil Penelitian Dan Pembahasan  

1. Profil KH. Muntaha Sebagai Ulama Karismatik 

a. Latar Belakang Keluarga 

Penelusuran terhadap silsilah keluarga KH. Muntaha diketahui merupakan 

keturunan yang berasal dari garis turunan ningrat. Sebab kakek buyutnya 

dikenal sebagai seorang pejuang yang pernah terlibat dalam perang 

kemerdekaan bersama Pangeran Diponegoro, yakni Raden 

Hadiwijaya/Muntaha bin Nida’ Muhammad. Sebagaimana dalam catatan 

sejarah saat pangeran Diponegoro melakukan perundingan dengan Belanda 

kemudian di jebak, ditangkap dan diasingkan. Ada salah seorang pengawalnya 

yang berhasil lolos. Ia adalah orang yang pertama kali mengawali pendirian 

pondok pesantren ini. Di tengah pelariannya sebagai seorang buron 

bersembunyi didaerah Kalibeber. Daerah ini merupakan cikal bakal awal 

pondok pesantren al-Asy’ariyyah yang dikenal sekarang (Suyono & Munir, 

2004). 

Silsilah keluarga merujuk kepada data dokumentasi yang juga tercantum dalam 

buku profil pondok pesantren al-Asy’ariyyah yang secara berurutan dimulai 

dari Muntaha (1950-2004) bin Asy'ari (1917-1949) bin Abdurrochim (1860-

1916) bin Muntaha/Raden Hadi Wijaya (1832-1859) bin Nida' Muhammad 

binti R. Ayu Puspowijoyo binti R. Ayu Muhammad Shalih binti R.M Sandiyo BP 

Ngabei K. Muhammad Ihsan (K. Nur Iman Mlangi bin Hamangkurat IV RM. 

Suryo Putra atau Syeikh Syamsudin atau Wongso Taruno dengan istri R. Rr. 

Irawati binti Untung Suropati) (Suyono & Munir, 2004) (Syam, n.d.). 

Sebagai perbandingan silsilah keluarga dalam jalur yang berbeda, yakni silsilah 

dari Mlangi, Sleman, Yogyakarta. Ky Nur Iman bin M. Sandiyo/P. Hangabei bin 

Muhamad Soleh bin Puspawijaya bin Ny. Bulqis (Ny Nida Muhammad/Ky 

Ledung) bin Ky. Muntaha (R. Hadi Wijaya) bin Abdurrahim bin Asy’ari bin 

Muntaha (Suyono & Munir, 2004). Sebagai pembanding informasi lainnya juga 

diperoleh dari dokumen silsilah keluarga KH. Muntaha yang datanya 

bersumber dari K. Muttaqin bin K. Mustangin. Dengan sama menyebutkan 

secara runtut silsilahnya KH. Muntaha bin KH. Asy’ary bin KH. Abdurrahim bin 

K. Muntaha/R. Hadiwijaya bin K. Nida’ Muhammad bin K. Suratman/K.Doplak 

bin K. Adam Muhammad bin K. Rofi’i Gondosuli bin K. Klimbung/Abdullah 

Klimbung bin K. R. Trenggono Kesumo bin Joko Tingkir alias Panembahan 

Senopati (Sukawi, 2016).  



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        138 

Namun demikian informasi ini perlu ditelusuri kembali, karena tampak adanya 

disinformasi. Salah satunya mata rantainya menyebut kepada Joko Tingkir 

sebagai Panembahan Senopati, padahal pengetahuan umum menyebutkan 

Panembahan Senopati adalah Sutawijaya, anak angkat dari Sultan Hadiwijaya 

alias Joko Tingkir. Selain itu pula, apabila mata rantai keluarga yang dimaksud 

Kiai Trenggono Kesumo dari Temanggung, lebih dikenal sebagai salah satu 

anak keturunan dari Raja Brawijaya V bukan dari Joko Tingkir. Meskipun 

perbedaan-perbedaan ini tampak mengarahkan kepada keraguan tentang 

kebenaran silsilah keluarganya, namun satu yang terpenting bahwa benar 

nasab KH. Muntaha tersambung kepada Kiai Nur Iman dari Mlangi, Sleman 

Yogyakarta. 

Ibunda KH. Muntaha yakni Ny. Safinah memiliki 5 orang anak dan Muntaha 

merupakan anak ke-3. Kakaknya adalah K. Mustangin, K. Murtadho, dan 

adiknya adalah KH. Mudastsir, Ny H. Maziyah. Sedangkan KH. Mustahal Asy’ari 

merupakan adik yang berbeda ibu yang berasal dari Kertek, Wonosobo yakni 

Nyai Hj. Sufiyah. Adapun istri-istri KH Muntaha ada lima orang di antaranya 

adalah (1) Ny. Hj. Saudah dari Wonokromo Wonosobo. (2) Ny. Hj. Maryam dari 

Parakan Temanggung. (3) Ny. Hj. Maijan Jariyah Tohari dari Kalibeber yang 

kemudian berpisah/cerai. (4) Ny. Hj. Hinduniyah dari Kalibeber Mojotengah. 

(5) Istri terakhirnya adalah Ny. Hj. Sahilah dari Munggang Mojotengah (Suyono 

& Munir, 2004). Dari kelima istri tersebut KH. Muntaha mempunyai keturunan 

hanya dari dua orang istrinya. Putra dari Ny. Hj. Maijan Jariyah yaitu Faqih 

Muntaha. Putra dari Ny. Hj. Sahilah yaitu Siti Nur Latifah, Agus Muhammad 

Abdul Malik Abu Yahya, Ahmad Syarif Syukri, dan Ahmad Walid Aufa. 

Berdasarkan uraian tersebut memberikan informasi bagaimana silsilah 

keluarga KH. Muntaha terhubung kepada beberapa tokoh penting, seperti Kiai 

Nur Iman Mlangi. Sehingga memberikan petunjuk tentang bagaimana 

karismanya berasal. Sebab dalam teori kepemimpinan karismatik, salah satu 

faktor pendukung kuatnya karisma seseorang selain muncul dari sifat, 

karakteristik dan kepribadiannya, juga didukung oleh faktor keturunan sebagai 

penguat karisma kepemimpinan seseorang. 

b. Latar Belakang Pendidikan 

KH. Muntaha sebagai orang yang dibesarkan dalam tradisi dan lingkungan 

pondok pesantren, ia menjalankan tradisi belajar sebagaimana lazim dilakukan 

oleh seorang santri yaitu santri kelana. Berdasarkan penggalian informasi yang 

dihimpun menyebutkan bahwa KH. Muntaha merupakan seorang tokoh yang 

menjadi bagian dari pada jaringan ulama terkemuka nusantara, yang dikenal 

sebagai santri pengembara (peripatetic scholars) (Azra, 1994). Santri yang 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        139 

berkelana dari satu tempat ke tempat lainnya, yang banyak dipengaruhi oleh 

pelbagai pemikiran melalui guru-guru mereka. Sehingga, sejak dini ia 

dipersiapkan dan dididik untuk dapat meneruskan pesantren. Keilmuan dan 

keahliannya diperoleh melalui perjuangan menuntut ilmu yang panjang, rihlah 

ilmiah, dari pesantren satu dan pesantren lainnya, hingga KH. Muntaha dikenal 

oleh masyarakat luas sebagai seorang ulama yang ahli dalam bidang al-Qur’an. 

Berdasarkan data-data yang diperoleh, KH. Muntaha pertama kali belajar 

secara formal belajar di sekolah SR IV, ELS/SR (SD)/Sederajat. Madrasah Darul 

Marif IV di Banjarnegara, MULO (SMP)/Sederajat (Hidayat & Fogg, 2018). 

Setelah itu, tahun 1925 ia melanjutkan pendidikannya kepada KH. Usman di 

pondok pesantren Kaliwungu Kendal. KH. Usman merupakan seorang kiai yang 

dikenal sebagai ulama pentashih al-Qur’an pertama di Indonesia. Kepadanya 

belajar untuk menghafalkan al-Qur’an dan pada tahun 1928. Saat berusia 16 

tahun, ia menyelesaikan hafalan al-Qur’an. Sebagai seorang santri, minat dan 

bakat Muntaha terhadap bidang al-Qur’an, pada usia yang cukup muda sebagai 

seorang santri yang telah menyelesaikan seluruh hafalannya. Pada tahun 1929 

ia melanjutkan belajarnya menuntut ilmu ke sebuah pondok pesantren yang 

masyhur dalam bidang al-Qur’an. sahabat ayahnya KH. Asy’ari, yaitu KH. 

Munawwir (1870-1941), pondok pesantren al-Munawwir Krapyak, Yogyakarta.  

Pada tahun 1932, setelah menyelesaikan belajarnya kepada KH. Munawwir, ia 

melanjutkan pendidikannya ke pondok pesantren Tremas, Pacitan, Jawa Timur 

sampai tahun 1935 (Wawancara KH. Jauzi, putra tertua KH. Muntaha, tanggal 07 

Agustus 2019). Berdasarkan uraian tersebut, ragam keilmuan dari KH. Muntaha 

dapat diketahui bahwa proses belajarnya melalui kiai dan pondok pesantren 

pada tiga wilayah yaitu Jawa Tengah, Yogyakarta, dan Jawa Timur. Sebagai 

peripatetic scholars, dalam perjalanan belajar KH. Muntaha dari berbagai guru, 

kiai dan pondok pesantren yang mempengaruhi watak dan corak pemikirannya 

saat ia nanti mengembangkan pondok pesantren al-Asy’ariyyah sebagai 

lembaga pendidikan yang secara khusus menghasilkan pada penghafal al-

Qur’an dan lembaga-lembaga formal. 

c. Guru-Guru dan Sanad Keilmuan 

Keilmuan KH. Muntaha sebagai tokoh bidang al-Qur’an tersambung dalam satu 

jaringan santri nusantara. Secara ringkas tokoh-tokoh tersebut merupakan 

tokoh yang memiliki hubungan guru, murid, rekan sejawat yang terhubung 

kepada guru besar Syaikhona Khalil dan Syeikh Mahfudz dalam suatu jaringan 

santri, yang oleh Abdurrahman Mas’ud (1998) menyebutkannya sebagai para 

arsitek pondok pesantren. Jaringan tersebut yang terhubung lagi kepada K.H. 

Hasyim Asy'ari (1871-1947), K.H. Wahab Hasbullah, Jombang (1888-1921), 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        140 

Muhammad Bakir bin Nur (1887-1943) Jogjakarta. K.H.R. Asnawi (1861-1959) 

Kudus. Mu'ammar bin Kyai Baidawi dari Lasem, jawa Tengah, Ma’sum bin 

Muhammad, Lasem (1870-1972). Kyai Abbas Buntet (1879-1946), Cirebon 

Jawa Barat (Mas‘ud, 1998). 

Beberapa informasi penting berkaitan dengan keilmuan KH. Muntaha diketahui 

terhubung langsung dalam sebuah jaringan tokoh spesialis al-Qur’an yaitu KH. 

Munawwir (w. 1941 M) Krapyak, Yogyakarta. Bersama dengan beberapa kiai 

lain seperti KH. Munawwar (w. 1944), Gresik. KH. Sa’id Isma’il (w. 1954), 

Madura. KH. Ahmad Umar Abdul Mannan (l. 1916) Surakarta. KH. Muhammad 

Dimyathi (w. 2003), Banten. KH. Yusuf Junaedi (w. 1987), Bogor (Mursyid & 

Mustautina, 2019). KH. Chudlori, Magelang (1912-1977) (Khuluk, 2000). 

Sebagai suatu jaringan santri, tokoh-tokoh lain yang juga terhubung dengan 

beberapa kiai-kiai lainnya yang berasal dari berbagai wilayah seperti Jawa 

Barat, Jawa Tengah, Jawa Timur, Sulawesi dan Nusa Tenggara. K.H. Arwani 

Amin (1905-1994), Kudus. K.H. Abdullah Salam (1915-2001), Kajen, Pati. K.H. 

Faqih (w.1937), Gresik. K.H. Adnan Ali (w.1990), Jombang. K.H. As’ad (1907-

1952), Sulawesi Selatan. Tuan Guru Zainuddin (1898-1997), NTB. K.H. Dimyati 

(1925-2003), Banten (Atabik, 2014).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. Pemikiran Pendidikan KH. Muntaha dalam Pengembangan Pondok 

Pesantren Al-Asy’ariyyah 

Gagasan KH. Muntaha dalam mengembangkan dan memperbaharui 

pendidikan pesantren merupakan sebuah gagasan yang inovatif. Hal ini 

dibenarkan oleh KH. Muchotob Hamzah, sudah lama KH. Muntaha menggagas 

berbagai hal tentang inovasi pendidikan. Seperti mencanangkan tentang 

berdirinya sekolah-sekolah, kemudian ada beberapa momentum yang 

Muntaha dari 

Kalibeber, 

Wonosobo 

Usman dari 

Kaliwungu, 

Kendal 

Munawwir dari 

Krapyak, 

Yogyakarta 
M. Dimyati dari 

Termas, 

Pacitan 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        141 

kemudian dapat mengakselerasikan pengembangan lembaga pendidikan 

tersebut (Wawancara KH. Muchotob Hamzah, pembina yayasan dan rektor 

UNSIQ, tanggal 14 Agustus 2019). Apalagi keberadaan pondok pesantren al-

Asy’ariyyah yang pada waktu itu belum dikenal oleh masyarakat luas dan 

keberadaannya pun hanya di sebuah desa. Bahkan awalnya santri mbah 

Muntaha pun tidak banyak, hanya beberapa saja (Wawancara KH. Jauzi, putra 

tertua KH. Muntaha, tanggal 07 Agustus 2019). 

Gagasan inovatifnya dalam diimplementasikan dengan mendirikan 

lembaga-lembaga pendidikan formal, yang pada dasarnya untuk memajukan 

pesantren, sebab kedudukannya merupakan bagian upaya memajukan 

pesantren sebagai basis pendidikan Islam. Sebagaimana yang dituturkan oleh 

KH. Muchotob Hamzah, bahwa perjuangan KH. Muntaha dalam pengembangan 

pesantren agar sustainable (berkelanjutan) dengan cara mengembangkan 

lembaga pendidikan formal di pesantren (Wawancara KH. Muchotob Hamzah, 

pembina yayasan dan rektor UNSIQ, tanggal 14 Agustus 2019). 

Tahapan awal gagasannya dalam inovasi pendidikan dengan mendirikan 

lembaga formal yang include dalam sistem pesantren dilakukan secara 

bertahap. Pertama ia mendirikan MI Ma’arif, MTs Ma’arif, dan MA Ma’arif. 

Meskipun dikemudian hari beberapa madrasah yang didirikannya tersebut 

dialihkan pengelolaannya kepada pemerintah untuk menjadi madrasah Negeri. 

Saat ini menjadi MTs 2 Negeri Wonosobo peralihan dari MTs Ma’arif, MAN 

Kebumen peralihan dari SPIAIN, MAN 1 Wonosobo peralihan dari PGA dan 

MAN 2 Wonosobo peralihan dari MA Ma’arif (Wawancara KH. Muchotob 

Hamzah, pembina yayasan dan rektor UNSIQ, tanggal 14 Agustus 2019).  

Dinamika pendidikan yang terus berubah perlu strategi dalam 

menanggapinya. Sebagaimana Sanaky (2008) bahwa dalam pembaharuan 

pendidikan pesantren perlu strategi pengembangan yang berkelanjutan 

(sustainable). Misalnya pada pembaharuan visi, misi, tujuan, dan kurikulum 

pembelajaran agar pendidikan pesantren tetap dapat mengikuti perubahan 

ilmu pengetahuan dan teknologi (Sanaky, 2008). Konseptualitas semacam ini 

perlu diperdalam guna memperkuat upaya-upaya pembaruan pondok 

pesantren. 

Selaras dengan pernyataan KH. Chabibullah Idris, teman karibnya, bahwa 

karamah sesungguhnya dari KH. Muntaha adalah pengembangannya dalam 

bidang Pendidikan (dalam Nurhadi, 2018). Langkah awal dalam pengembangan 

adalah dengan mengumpulkan beberapa kiai, para tokoh, dermawan, untuk 

mendirikan lembaga pendidikan formal. Di awal pendirian bangunan, tempat 

belajar, fasilitas dan lain sebagainya masih sederhana sekali. Ditambah lagi 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        142 

lokasinya tersebut dikenal sebagai tempat yang wingit (angker), sering banyak 

siswa-siswa yang kesurupan (Wawancara KH. Mufid Fadli, tokoh masyarakat dan 

rekan KH. Jauzi, tanggal 06 Agustus 2019). Selain itu pula, berbagai langkah 

inovatif dilakukannya yang diimplementasikan dalam berbagai bidang. Namun, 

sebagian besar gagasannya itu banyak diimplementasikan dalam bidang 

pendidikan Islam yang dikemudian hari membawa perubahan sangat besar 

bagi masyarakat.  

Berlatar belakang masalah itu, masyarakat yang mengalami 

keterbelakangan in menjadi motivasi utama mbah Muntaha berupaya untuk 

meningkatkan kesejahteraan masyarakat melalui pendidikan. Dengan ayat-ayat 

inspiratif dan berbekal pengalamannya yang luas saat menjadi anggota 

konstituante, bergaul dengan berbagai kalangan yang kemudian semakin 

membuka wawasannya untuk melakukan pengembangan pendidikan pondok 

pesantren di Wonosobo (Wawancara KH. Jauzi tanggal 07 Agustus 2019). 

Sebagaimana yang juga dituturkan oleh KH. Arofah, sebagai seorang yang 

dibesarkan dalam lingkungan pesantren, sarana yang ditempuh oleh mbah 

Muntaha dengan mengembangkan pesantren yang bertujuan untuk 

memperbaiki taraf hidup masyarakat yang ada di sekitarnya (Kutbah Jum’at 

KH. Arofah, tokoh masyarakat, 23 Agustus 2019). Keprihatinannya terhadap 

kondisi masyarakat, yang pada waktu itu secara umum kondisi masyarakat 

Kalibeber tingkat ekonominya miskin dan berpendidikan rendah. Kebanyakan 

masyarakat berprofesi sebagai petani dengan tingkat kepemilikan lahan yang 

sangat sedikit, sehingga sangat sulit untuk dapat hidup layak (Wawancara KH. 

Jauzi, putra tertua KH. Muntaha, tanggal 07 Agustus 2019). 

Di pondok pesantren sendiri, sesungguhnya ada banyak keyakinan-

keyakinan akan pentingnya perubahan, seperti yang tampak pada ayat al-

Qur’an tersebut. Ayat tersebut menjadi landasan inovasi pendidikan pondok 

pesantren. Seperti bagaimana meningkatkan kualitas pendidikan yang sesuai 

dengan perkembangan ilmu pengetahuan. Bagaimana pondok pesantren 

mengatasi persoalan sumber finansial, fasilitas-fasilitas pendidikan, 

manajemen pendidikan dan kualitas sumber daya manusia yang ada di 

lingkungan pondok pesantren tersebut.  

Narasumber lainnya, KH. Mufid Fadli menuturkan bahwa ide besar KH. 

Muntaha upayanya dalam pengembangan pesantren dengan mendirikan 

lembaga-lembaga pendidikan formal sebagai pendamping kegiatan belajar di 

pesantren untuk meningkatkan kesejahteraan masyarakat. Menurutnya, 

pemikiran KH. Muntaha ini yang tidak hanya sesuai pada zamannya, namun 

melampaui zamannya. Oleh sebab itulah, dalam mengembangkan pendidikan 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        143 

tidak cukup dengan pesantren saja. Namun, harus mendirikan lembaga 

pendidikan formal (Wawancara KH. Mufid Fadli, tokoh masyarakat dan rekan KH. 

Jauzi, tanggal 06 Agustus 2019).  

Melihat upaya KH. Muntaha dalam melakukan inovasi dan dampak 

perubahan itu selama 5 dekade merupakan upaya yang heroik. Hal ini 

ditunjang pula oleh sosoknya yang sangat memperhatikan kesejahteraan 

masyarakatnya sekitarnya. KH. Muntaha bahkan rela melakukan berbagai 

macam pengorbanan untuk itu. Seperti pada madrasah-madrasah Ma’arif yang 

didirikannya, semuanya dialihkan menjadi milik pemerintah, Madrasah Negeri. 

Berdasarkan wawancara dengan KH. Jauzi, mbah Muntaha karena pada waktu 

itu masih madrasah swasta kurang untuk mendapatkan kesejahteraan. KH.  

Muntaha berharap dengan madrasahnya menjadi negeri, para guru dan 

pegawainya dapat ikut menjadi pegawai negeri, sehingga dapat meningkatkan 

kesejahteraannya (Wawancara KH. Jauzi, putra tertua KH. Muntaha, tanggal 07 

Agustus 2019). 

Sebagaimana yang terjadi di pondok pesantren al-Asy’ariyyah, pendirian 

awal dilakukan dengan mendirikan madrasah ma’arif (formal), yang mana 

madrasah formal pada dasarnya sama dengan sekolah. Upaya pendirian 

dilakukan pada berbagai tingkatannya yaitu pendidikan dasar dan tinggi yang 

disebut Madrasah Ibtid'iyah (SD), Madrasah Tsanawiyyah (SMP), dan 

Madrasah ̔Aliyah (SMA). Madrasah Ibtida ̔iyah negeri (MIN) adalah Madrasah 

negara bagian dasar enam tahun. Sejak tahun 1970-an pemerintah telah 

memperkenalkan mata pelajaran umum ke dalam kurikulum Madrasah. Sejak 

tahun 1994 pemerintah memberikan kebijakan mata pelajaran keagamaan 

merupakan 30 persen dari kurikulum dasar, sedangkan dalam mata pelajaran 

keagamaan yang 70 persen (Abaza, n.d.). 

Upaya pengembangan pondok pesantren tidak berhenti pada satu titik 

tertentu. Sebagaimana yang terjadi di pondok pesantren al-Asy’ariyyah yang 

telah memulai perubahan dari tahun 1950 sampai sekarang, pengembangan 

terus dilakukan guna menjawab setiap tantangan perubahan yang ada. Sebab, 

tantangan perubahan pasti selalu ada dan sesuai dengan konteksnya. 

 

3. Implikasi Pemikirannya dalam Pengembangan Pondok Pesantren  

a. Pengembangan Subyek Umum  

Pada awalnya, sekolah agama termasuk di dalamnya adalah madrasah 

dan pondok pesantren, digambarkan dengan persepsi minor sebagai sekolah 

tidak memiliki kapasitas yang memadai. Namun demikian, gambaran tersebut 

secara umum saat ini tidak lagi demikian (Nata, 2012). Sebab, kenyataannya 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        144 

menunjukkan, bahwa pondok pesantren dengan sistem pendidikan 

berkembang dari budaya asli Indonesia, menjadi modal awal dalam proses 

dokumentasi khazanah Islam, menuju perubahan paradigmatik dengan 

kerangka tradisi yang dinamis dengan sentuhan-sentuhan modernitas.  

Kecenderungan semacam ini menunjukkan bahwa pondok pesantren al-

Asy’ariyyah, dan juga pondok pesantren lainnya, dapat mereplikasikannya, 

sebagai salah satu upaya mengakselerasikan perubahan pendidikan Islam 

dalam berbagai bentuk perubahan dalam aspek tujuan pendidikan, budaya dan 

sistem nilai Islami untuk kemajuan pendidikan Indonesia. 

Sikap terhadap dinamika perubahan dalam pendidikan itu, kalangan 

pesantren semakin terbuka dan inklusif dalam orientasi pengembangan 

kelembagaannya. KH. Muntaha melalui pondok pesantren al-Asy’ariyyah telah 

melakukan perubahan-perubahan yang sangat penting untuk pengembangan 

kelembagaan, seperti merekonstruksi pendidikan, utamanya dalam menghilang 

persepsi dikotomi pendidikan dan ilmu pengetahuan (Hamruni, 2016). Pondok 

pesantren sebagai institusi pendidikan Islam tidak dapat menghindari 

perubahan zaman dengan keeksklusifannya, yang pada dasarnya karakter 

mendasar dari sejarah awal pendidikan pesantren yang inklusif. Tumbuhnya 

kesadaran ini memunculkan gagasan krusial bahwa gagasan pemikiran KH. 

Muntaha tentang bagaimana mengembangkan pondok pesantren yang tidak 

hanya berfokus pada pengetahuan agama.  

Kaitannya dengan hal tersebut, sesuai dengan kerangka teori yang 

menunjukkan kepada temuan bahwa kedudukan kiai menjadi titik tumpuan 

utama dan peran terpenting dalam proses perubahan. Sebab ide atau gagasan 

kiai tidak serta merta dapat diterima oleh masyarakat. Hal sesuai dengan 

kriteria karakteristik inovasi sebagai yang diungkap oleh Rogers, bahwa aspek 

kompatibilitas, adanya kesesuaian antara nilai-nilai yang ada dengan tawaran 

inovasi, dan juga seberapa tingkat urgensitas, perlu tidaknya inovasi. Sebab, 

faktor ini menjadi penentu dari cepat dan tidaknya dampak perubahan dari 

inovasi yang dilakukan (Rogers et al., 2014). Hal itu berdasarkan motivasi 

tumbuh kembangnya mencerminkan sebagai lembaga pendidikan Islam yang 

unggul dan modern dengan kegiatan pendidikannya tidak hanya mempelajari 

dan memperdalam ajaran agama Islam, akan tetapi juga menjalankan prinsip 

pengintegrasian ilmu agama dan umum 

Gagasan pengembangan pendidikan dengan memasukkan subjek-subjek 

umum pendidikan ke dalam sistem pendidikan pondok pesantren al-

Asy’ariyyah merupakan implikasi atas sikap KH. Muntaha dalam merespons 

dinamika dan tantangan inovasi pendidikan di masyarakat. Langkah awal 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        145 

dalam mengembangkan pendidikan yang dilakukannya yaitu dengan 

mendirikan berbagai lembaga madrasah formal di lingkungan pondok 

pesantren al-Asy’ariyyah. Oleh karenanya, substansi pengembangan subjek 

umum pendidikan di pondok pesantren oleh KH. Muntaha ialah dengan 

memasukkan pelajaran-pelajaran umum melalui pendidikan formal 

dilingkungan pondok pesantren al-Asy’ariyyah.  

Disisi lain, gagasan pengembangan subjek umum pendidikan KH. 

Muntaha memberikan pengaruh terhadap aspek pengembangan model 

pendidikan pesantren al-Asy’ariyyah lebih memfokuskan kepada upaya 

dakwah terhadap perubahan sosio-kultural masyarakat dengan 

menginternalisasikan nilai-nilai keagamaan Islam. Apa yang dilakukannya 

menunjukkan bahwa perkembangan dan inovasi pendidikan dipondok 

pesantren al-Asy’ariyyah berhasil diwujudkan. 

b. Keterpaduan Sistem Pendidikan  

Integrasi sistem pendidikan dimaknai sebagai pondok pesantren yang 

telah mengalami perubahan dan mengembangkan lembaga dalam kegiatan 

pendidikan tidak hanya terbatas pada kegiatan keagamaan. Dalam pandangan 

Muhaimin (2009) yang menyebutkan esensi sekolah terpadu adalah 

menyinergikan logika material dan logika spiritual dalam satu kesatuan realitas 

yang sejajar (Muhaimin, 2009). Meskipun pada kenyataannya di beberapa 

pesantren masih banyak yang berfokus pada pembelajaran keagamaan, namun 

yang lainnya terus memasukkan pembelajaran umum ke dalam kurikulumnya, 

madrasah dan sekolah yang terintegrasi dalam program pendidikannya (Pohl, 

n.d.). Pemikiran dalam merealisasikan ide-ide dan gagasannya dalam 

pengembangan pondok pesantren yang terintegrasi pada prinsipnya adalah 

dengan mendirikan berbagai jenis dan jenjang pendidikan umum seperti 

madrasah, sekolah umum, dan perguruan tinggi. Lembaga-lembaga tersebut 

diintegrasikan dalam satu kesatuan sistem pendidikan yang diorganisir oleh 

pondok pesantren al-Asy’ariyyah. KH. Muntaha menjadi peran utama dalam 

proses tersebut.  

KH Muntaha dalam kerangka pemikiran paradigmatis dalam 

menjalankan tradisi pesantren dengan meyakini bahwa segala aktivitas 

kehidupan semata-mata hanya ditujukan untuk beribadah kepada Allah. Hal itu 

dapat dilihat pada serangkai aktivitas ritual personal dan komunal KH. 

Muntaha terhubung dalam satu kesatuan komunitas kehidupan masyarakat di 

sekitar pondok pesantren al-Asy’ariyyah. Dengan tujuan utamanya adalah 

terbentuknya karakteristik jiwa ikhlas para santri sebagai cerminan identitas 

yang terbentuk melalui proses pendidikan di pesantren yang diyakini 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        146 

mendatangkan banyak berkah. Berkah di kalangan pesantren diartikan sebagai 

bertambahnya kebaikan. 

Disisi lain, pola pengintegrasian pendidikan umum dan agama dipondok 

pesantren al-Asy’ariyyah, tidak serta merta dapat diterima oleh masyarakat. 

Hal ini selaras dengan Stennbrink (1994) menyebutkan beberapa 

kecenderungan dalam proses perubahan-perubahan itu, seperti adanya 

kecenderungan pesantren yang menolak dan mengikuti. Ada pula pesantren 

yang menolak dan mencontoh, sebagaimana pengembangan yang terjadi pada 

lembaga pondok pesantren dalam memproses perkembangan kelembagaannya 

(Steenbrink, 1986). 

c. Model Kepemimpinan Karismatik 

Kekuatan karisma KH. Muntaha sebagai ulama merupakan kunci dalam 

perubahan sistem pendidikan pondok pesantren al-Asy’ariyyah. Kekuatan 

karismanya itu mampu menggerakkan dan menyatukan semua elemen-elemen 

pondok pesantren sehingga percepatan perubahan melalui inovasi pendidikan 

dapat terjadi. Sehingga, pola kepemimpinan yang berkembang dipondok 

pesantren Al-Asy’ariyyah merupakan model kepemimpinan karismatik. 

Meskipun pola kepemimpinannya cenderung menuju ke birokrasi, namun 

perubahan itu tidaklah menghilangkan karisma kepemimpinan yang ada 

sekarang. 

Hal tersebut selaras dengan teori yang menyebutkan peran kiai sebagai 

agen of change, memberikan tawaran-tawaran perubahan kepada masyarakat. 

Masyarakat bebas untuk memilih, apakah menerima atau menolak perubahan 

yang ditawarkan. Apabila adan penolakan dari masyarakat, lazimnya, kiai akan 

merancang strategi dan pendekatan lain, yang baru, untuk mendekati 

masyarakat agar menerima perubahan itu (Salehudin, 2016). Dari hal ini dapat 

dimaknai bahwa, seorang Muntaha dapat menggerakkan orang-orang untuk 

kebaikan dan kesejahteraan masyarakatnya. Dengan karakteristik yang 

demikian kuat, di sinilah bagaimana masyarakat menilai tentang kehebatan KH. 

Muntaha sebagai kiai karismatik.  

Peranan para profesional dalam pengelolaan pendidikan merupakan 

orang yang berkualifikasi pendidikan yang tinggi. Sehingga terampil dalam 

menjalan tugas tanggung jawabnya, dan mampu mengimplementasikan visi 

misi lembaga Pendidikan (Tilaar, 2012). Temuan ini menegaskan bahwa 

adanya sebuah paradigma baru, sekaligus menolak argumentasi bahwa dalam 

proses kaderisasi pondok pesantren, penerusnya hanya bergantung dan 

terbatas pada keturunan secara biologis kiai, pesantren hanya dapat 

diwariskan kepada keturunan langsungnya, padahal kenyataannya tidak 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        147 

demikian. Bukti lain ada pada kepemimpinan pondok pesantren Lirboyo. 

Diketahui kepemimpinan pesantren tidak hanya berasal dari dhurriyah bi al-

nasab, tetapi juga dari dhuriyyah bi al-‘ilmi (Faizin, 2015).  

Temuan ini dapat dikatakan bahwa menunjukkan pola hubungan 

kepemimpinan karismatik dan birokrasi, juga ternyata berlaku pula di pondok 

pesantren Al-Asy’ariyyah, sehingga hal ini mencirikan sebuah model 

kepemimpinan  transformasional dalam sebuah tim. Tim kerja ini disebut 

dengan majelis dzuriyyah, yayasan, dan pimpinan-pimpinan lembaga. Majelis 

dzuriyyah merupakan kumpulan perwakilan dari para ahli waris keluarga 

besar KH. Muntaha. Selaras dengan teori yang dikemukakan oleh Weber yang 

menyebutkan bahwa ciri yang terlihat dalam hierarki jabatan sistem budaya 

supraordinasi dan subordinasi tidak memberikan peluang pengambilan 

keputusan kepada otoritas yang lebih tinggi, sebab perbedaannya dengan 

karakteristik birokrasi yang mengandalkan kepada manajemen jabatan modern 

(Weber, 2002). Kecenderungan ini tidak bersifat mutlak, karena pada 

kenyataannya, sistem manajemen kepemimpinan pesantren juga melibatkan 

tingkatan otoritas yang berjenjang, hierarki top down. Sehingga, kepemimpinan 

karismatiknya juga dipengaruhi kompleksitas birokrasi pondok pesantren 

Berdasarkan uraian tersebut, selaras dengan apa yang dielaborasikan 

pandangan Weber (1946) tentang hubungan makna disiplin dan karisma 

sebagai fondasi dan instabilitas otoritas karismatik merupakan titik temunya 

(Weber, 2002). Ia mengemukakan lebih lanjut melihat pengaruh relasi agama 

dan status sosial. Sorotannya dalam banyak kasus-kasus yang terjadi para 

kaum agamawan tentang stratifikasi sosial atas dasar besaran status ekonomi 

yang dimiliki. Kaum agamawan yang elite dengan besarnya disparitas ekonomi 

dengan kaum lainnya (petani), memperlihatkan kecenderungan proses-proses 

adanya perubahan sosial, terutama dibanyak masyarakat perkotaan (Weber, 

2002). Dari sinilah kemudian dapat dipahami bahwa kiai dan pondok 

pesantren sebagai sebuah sistem sosial yang khas. Sedangkan sisi lainnya 

adalah, ada kecenderungan perubahan pola-pola hubungan antara kiai, santri, 

masyarakat yang bersifat paternalistis menjadi hubungan fungsional (Ma’arif, 

2010).   

Jadi, bila melihat fakta tersebut tampak bahwa pondok pesantren al-

Asy’ariyyah menjalankan sistem pengelolaan pesantren secara kelembagaan 

tidak hanya semata-mata hubungan keluarga dan kekerabatan, akan tetapi juga 

berdasarkan kompetensi keahlian, kualitas dan profesionalitas dalam 

pengelolaan lembaganya. Pondok pesantren yang dikelola oleh sebuah yayasan 

pendidikan sebagai pengelola aset lembaga, tidak hanya dijabat oleh keluarga, 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        148 

akan tetapi oleh orang-orang yang sebetulnya tidak memiliki hubungan 

keluarga. Ditambah lagi pimpinan-pimpinan unit lembaga yang berada di 

naungan yayasan dijabat oleh orang-orang professional (Rivai, 2013). Oleh 

sebab itu, sistem kerja kepemimpinan kolektif ini yakni bagaimana 

menjalankan tujuan yang telah ditetapkan secara kelembagaan dan 

mewujudkannya ke dalam sistem manajemen yang terdapat di pondok 

pesantren al-Asy’ariyyah. 

d. Peningkatan Fungsionalitas Kelembagaan 

Peningkatan fungsi kelembagaan pondok pesantren al-Asy’ariyyah 

melalui berbagai upaya penguatan pendidikan pondok pesantren berdampak 

positif terhadap kemajuan bagi lingkungannya. Kerangkan pemikiran KH. 

Muntaha dalam mengembangkan pondok pesantren, madrasah, dan sekolah 

yang didirikannya tidak hanya menjalankan fungsi pendidikan, akan tetapi juga 

menjadi pusat kegiatan dakwah, sosial, dan pemberdayaan masyarakat. Inilah 

yang menjadi pokok daripada upaya peningkatan fungsionalitas pondok 

pesantren al-Asy’ariyyah. 

Kependidikan pondok pesantren mengacu kepada identitas yang paling 

khas di kalangan pesantren adalah jiwa ikhlas dan kesederhanaan. 

Kesederhanaan di sini dimaknai sebagai laku hidup. Sederhana bukan berarti 

santri itu lusuh dan melarat misalnya. Akan tetapi, kesederhanaan dibangun 

melalui pelatihan-pelatihan guna menghadapi beratnya tantangan kehidupan. 

Sederhana dalam perspektif pesantren inilah yang disebut laku hidup, dengan 

tujuan menjadi pribadi yang kuat (Siradj et al., 1999).  Konsep dasar daripada 

pondok pesantren menurut fungsi kelembagaannya merupakan institusi 

pendidikan. Namun demikian, ia memerankan fungsi lainnya, yaitu fungsi 

sosial, dakwah dan pemberdayaan masyarakat. Suatu konsep yang dapat 

ditujukan bukan hanya untuk para santri, namun untuk oleh masyarakat luas, 

yang menyangkut berbagai aspek seperti masalah kegiatan sosial, ekonomi dan 

politik. 

KH Muntaha dalam kerangka pemikiran paradigmatis dalam 

menjalankan tradisi pesantren, meyakini bahwa segala aktivitas kehidupan 

semata-mata hanya beribadah kepada Allah, tafaquh fiddin. Hal itu dapat dilihat 

pada serangkai aktivitas ritual personal dan komunal menjadi satu kesatuan 

komunitas komunal kehidupan masyarakat pesantren. Pembentukan 

karakteristik ikhlas merupakan identitas yang terbentuk melalui keyakinan 

terhadap barakah kiai. Karakteristik yang lahir dari penguasaan diri akan 

memberikan kekuatan dan motivasi dalam proses pendidikan santri dan 

dakwah kepada masyarakat. Muaranya akan menggerakkan perubahan sosial 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        149 

masyarakat. Tidak mengherankan banyak pondok pesantren besar, awalnya 

berasal dari tempat-tempat yang kurang bersahabat. Pada titik inilah peran kiai 

dan pondok pesantren sebagai institusi dakwah terlihat nyata gerakannya. 

Hal ini memberikan sebuah acuan pemahaman bahwa kepemimpinan 

kiai dan pondok pesantren sebagai sebuah sistem lembaga keagamaan 

memiliki struktur sosial dalam pandangan masyarakat bersifat elitis. Bentuk ini 

tidak diukur berdasarkan seberapa besarnya pendapatan dan tinggi ekonomi 

kiai. Disisi lain apa yang dipraktikkan oleh kiai terhadap masyarakatnya 

menunjukkan perannya dalam mengentaskan masyarakat menuju masyarakat 

yang lebih baik. Ini dibuktikan dengan kehidupan kiainya yang sederhana. 

Sehingga, hierarki elitis kiai merupakan bentuk penghormatan tertinggi dalam 

stratifikasi sosial masyarakat. 

e. Brand Takhassus Al-Qur’an 

Berdirinya lembaga pendidikan formal dipondok pesantren al-

Asy’ariyyah menunjukkan sebuah proses bahwa pondok pesantren mengalami 

perkembangan yang baik. Indikatornya adalah pondok pesantren yang 

mengembangkan berbagai jenis dan jenjang pendidikan formal, selain daripada 

sistem pesantren. Lebih jauh adalah pola perkembangan yang berlangsung 

dipondok pesantren al-Asy’ariyyah, menunjukkan kesamaan pola dengan 

pondok pesantren masyhur seperti pesantren Tebuireng, Pesantren Bahrul 

Ulum Tambak Beras dan Pondok Modern Darussalam Gontor Ponorogo yang 

masing-masing dengan adanya perguruan tinggi (Mujab, 2016). 

Sekolah-sekolah formal yang didirikan oleh KH. Muntaha mengacu 

kepada nama Sekolah Takhassus al-Qur’an. Sekolah tersebut dikelola dalam 

satu manajemen dengan pondok pesantren al-Asy’ariyyah dengan 

menggunakan brand Sekolah Takhassus Al-Qur’an yang tersebar di beberapa 

wilayah di Wonosobo. Pertama, PAUD/RA Hj. Maryam, TK, SD, SMP, SMA, SMK 

Takhassus Al-Qur’an, dan pondok pesantren cabang yang dikelola oleh 

keturunan KH. Muntaha yaitu Al-Asy’ariyyah II, III, IV yang lokasinya berada di 

satu kelurahan Kalibeber. Kedua, SMP dan SMA Takhassus di Desa Dero  

Duwur. Ketiga, sekolah berasrama, MI, MTs, dan MA Takhassus di Desa 

Kalierang. Pengembangan pendidikan formal ini merupakan strategi perluasan 

pendidikan sebagai upaya pemerataan dalam hal distribusi dan cakupan 

pendidikan agar mudah dijangkau oleh masyarakat.  

Pola perkembangan tersebut menunjukkan progres kesamaan bahwa 

pondok pesantren telah mengembangkan model pendidikan yang lebih 

kompleks melalui lembaga-lembaga pendidikan formal dalam sistem 

pendidikan pesantren. Seperti pada perkembangan pendidikan formal di 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        150 

pondok pesantren Darul Ulum, Jombang, juga menunjukkan kesamaan pola 

perkembangan sebagaimana halnya dilakukan oleh Perguruan Islam Mathaliul 

Falah Pati, pondok pesantren Krapyak Yogyakarta (Subhan, 2012). Tampaknya 

juga ada pada pondok pesantren pondok pesantren Lirboyo, Kediri (Mardiyah, 

2012).  

Pada titik ini, pendeskripsian daripada hasil penelitian ini mengarahkan 

kepada temuan-temuan penting bahwa peranan kiai menentukan kemajuan 

suatu institusi pendidikan pesantren. Ditambah, pondok pesantren yang 

berkembang harus memiliki suatu nilai keunggulan yang menunjukkan ciri 

khas dan keunggulan dari lembaga tersebut. Dalam hal ini, pondok pesantren 

al-Asy’ariyyah memiliki sekolah formal dengan brand sekolah Takhassus, 

adanya berbagai jenis dan jenjang sekolah formal, perguruan tinggi, dan 

memiliki mushaf al-Qur’an Akbar sebagai nilai lebih dari institusi pendidikan. 

 

D. Simpulan  

Berdasarkan hasil telaah dan kajian di atas, simpulan dari pokok masalah 

penelitian tentang peranan KH. Muntaha dalam Pengembangan Pondok Pesantren 

al-Asy’ariyyah adalah sebagai berikut: (1) Merancang strategi pengembangan 

pondok pesantren melalui pendekatan birokrasi dan kegiatan politik. (2) 

Membangun kerja sama, kemitraan dan jaringan (networking) yang luas. (3) 

Mendirikan sekolah-sekolah formal dalam berbagai jenis dan jenjang. (4) 

Mendirikan perguruan tinggi dalam level universitas yang berbasis pesantren. (5) 

Pemberdayaan ekonomi masyarakat sekitar pesantren. (6) Membranding lembaga 

sebagai pusat pendidikan yang mengkhususkan kepada studi dan hafalan al-

Qur’an. (7) Menciptakan lingkungan akademik religius dengan basis pendidikan 

Islami. Berdasarkan kesimpulan pokok masalah tersebut, kesimpulan penelitian 

sebagai berikut: 

1. Biografi KH. Muntaha yang tergambar dari profil keluarganya, dan ditunjang 

oleh kepribadiannya yang karismatik memberikan pengaruh besar dan 

berdampak pada percepatan perkembangan pondok pesantren al-Asy’ariyyah. 

Motivasi awalnya mengembangkan pondok pesantren al-Asy’ariyyah 

dilatarbelakangi oleh situasi, keadaan dan kondisi lingkungannya. Figur KH. 

Muntaha merupakan seorang sosok inspirator bagi masyarakat yang berhasil 

mewujudkan gagasannya dengan mentransformasikan pondok pesantren al-

Asy’ariyyah sebagai upaya meningkatkan kapasitas kelembagaan pendidikan 

Islam.  

2. Pokok pemikiran pendidikan KH. Muntaha berawal dari keadaan pondok 

pesantren yang hanya mengajarkan pendidikan agama, kemudian 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        151 

dikembangkan menjadi pondok pesantren yang mempelajari ilmu 

pengetahuan umum berbasis pendidikan formal. Hal ini menjadi inti 

pemikiran pendidikan KH. Muntaha sebagai titik pokok yang mendasari 

gagasannya dalam mengembangkan lembaga pendidikan formal dipondok 

pesantren al-Asy’ariyyah. Gagasannya merepresentasikan gagasan ideal 

format pendidikan Islam non dikotomi yang diimplementasikannya dalam 

sistem pendidikan pondok pesantren al-Asy’ariyyah.  

3. Implikasi penelitian dalam kajian pengembangan pendidikan dalam berbagai 

inovasi pendidikan KH. Muntaha mengarahkan kepada suatu titik akhir bahwa 

pondok pesantren dapat bertahan dalam dinamika pendidikan modern 

dengan cara membuka diri dan adaptif terhadap berbagai perubahan-

perubahan. Temuan-temuan tersebut merupakan hasil penelitian yang 

berharga, yang berimplikasi sebagai sebuah model pengembangan pendidikan 

Islam, pondok pesantren khususnya, yang mencirikan karakteristik sebagai 

lembaga pendidikan Islam yang maju. 

 
Daftar Rujukan 

Abaza, M. (n.d.). Madrasah. The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World. 
Retrieved September 6, 2017, from 
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236MIW/e0483 

Atabik, A. (2014). The Living Qur’an: Potret Budaya Tahfiz al-Qur’an di Nusantara. 
Jurnal Penelitian, 8(1), 161–178. 

Azra, A. (1994). Jaringan ulama: Timur Tengah dan kepulauan Nusantara abad XVII 
dan XVIII: melacak akar-akar pembaruan pemikiran Islam di Indonesia. Mizan. 

Azra, A. (2015). Civic Education at Public Islamic Higher Education (PTKIN) and 
Pesantren. Tarbiya: Journal of Education in Muslim Society, 2(2), 167–177. 

Bungin, B. (2001). Metodologi penelitian kualitatif. 

Dhofier, Z. (1981). Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kiyai. LP3ES. 

Faizin, M. A. (2015). Transformasi Manajemen Pendidikan Pesantren Salafiyah di 
Jawa Timur: Studi Kualitatif di Pesantren Lirboyo Kediri. EMPIRISMA: JURNAL 
PEMIKIRAN DAN KEBUDAYAAN ISLAM, 24(2). 

Fanani, A. A. (2020). Kepemimpinan Kiai dalam Pengembangan Pendidikan Formal 
di Pondok Pesantren Full Day Sunan Ampel Banyuwangi. Jurnal Darussalam: 
Jurnal Pendidikan, Komunikasi Dan Pemikiran Hukum Islam, 11(2), 298–317. 

Federspiel, H. M. (2018). Pesantren. The Oxford Encyclopedia of the Islamic World. 
Oxford Islamic Studies Online …. 

Hamruni, H. (2016). The challenge and the prospect of pesantren in historical 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        152 

review. Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 413. 

Hidayat, S., & Fogg, K. W. (2018). Member Profiles: Muntaha. Konstituante.Net. 
https://www.konstituante.net/en/profile/NU_muntaha 

Idrus, M. (2009). Metode penelitian ilmu sosial. Yogyakarta: Erlangga. 

Khuluk, L. (2000). Fajar Kebangunan Ulama; Biografi KH. Hasyim Asy’ari. LKIS 
PELANGI AKSARA. 

Ma’arif, S. (2010). Pola Hubungan Patron-Client Kiai dan Santri di Pesantren. 
Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam, 15(02), 273–296. 

Mardiyah, M. (2012). Kepemimpinan Kiai dalam Memelihara Budaya Organisasi di 
Pondok Modern Gontor, Lirboyo Kediri, dan Pesantren T ebuireng Jombang. 
Tsaqafah, 8(1), 67–104. 

Mas‘ud, A. (1998). Mahfūz al-Tirmisī (d. 1338/1919): An Intellectual Biography. 
Studia Islamika, 5(2). 

Muhadjir, N. (2011). Metodologi Penelitian ed VI. Rake Sarasin, Yogyakarta. 

Muhaimin. (2009). Rekonstruksi pendidikan Islam: dari paradigma pengembangan, 
manajemen kelembagaan, kurikulum hingga strategi pembelajaran. Raja 
Grafindo Persada. 

Mujab, M. (2016). The Role of Pesantren on the Development Islamic Science in 
Indonesia. MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 37(2). 

Mursyid, A., & Mustautina, I. (2019). Tajwid Di Nusantara Kajian Sejarah, Tokoh 
Dan Literatur. ELFURQANIA: Jurnal Ushuluddin Dan Ilmu-Ilmu Keislaman, 5(1), 
75–104. 

Nata, H. A. (2012). Manajemen Pendidikan: Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam 
di Indonesia. Kencana. 

Nurhadi, N. (2018). Masjid: kajian historis perubahan masyarakat pasca perang 
Jawa di Magetan tahun 1835-1850. UIN Sunan Ampel Surabaya. 

Pohl, F. (n.d.). Islamic Education in Indonesia. Oxford Islamic Studies Online.Oxford 
Islamic Studies. 
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t343/e0029 

Ratna, N. K. (2010). Metodologi penelitian kajian budaya dan ilmu sosial humaniora 
pada umumnya. 

Rivai, V. (2013). Kepemimpinan dan perilaku organisasi. 

Rogers, E. M., Singhal, A., & Quinlan, M. M. (2014). Diffusion of innovations. 
Routledge. 

Salehudin, A. (2016). Konstruksi Jaringan Sosial Pesantren: Strategi Eksis di 
Tengah Perubahan. Religi: Jurnal Studi Agama-Agama, 10(2), 204–216. 



 

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati 

 

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022        153 

Sanaky, H. A. H. (2008). Permasalahan dan Penataan Pendidikan Islam Menuju 
Pendidikan yang Bermutu. El-Tarbawi, 1(1), 83–97. 

Siradj, S. A., Wahid, M., & Zuhri, S. (1999). Pesantren Masa Depan: Wacana 
Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren. Pustaka Hidayah. 

Steenbrink, K. A. (1986). Pesantren, madrasah, sekolah: pendidikan Islam dalam 
kurun moderen. Lembaga Penelitian, Pendidikan dan Penerangan Ekonomi 
dan Sosial. 

Subhan, A. (2012). Lembaga pendidikan Islam Indonesia: abad ke-20. Kencana. 

Suhartono, W. P. (2010). Teori dan Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Graha Ilmu. 

Sukawi, Z. (2016). Dimensi Spiritualitas dalam Pengembangan Universitas Sains al-
Qur’an Jawa Tengah di Wonosobo. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Suyono, E., & Munir, S. (2004). Biografi KH. Muntaha Al-Hafidz, Ulama Multidimensi. 
Wonosobo: UNSIQ Press. 

Syam, R. S. El. (n.d.). Profil Yayasan Al-Asy’ariyyah. Yayasan Asy’ariyyah. 

Tilaar, H. A. R. (2012). Perubahan sosial dan pendidikan. 

Weber, M. (2002). Sosiologi Agama. IRCiSoD. 

Wood, M. (n.d.). Pesantren. The Oxford Encyclopedia of Islam and Women. Oxford 
Islamic Studies Online. 
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t355/e0315 

 
 


