Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan
dan Hukum Islam

Volume XX Nomor 1 Tahun 2022
Print ISSN : 1693-0576
Online ISSN : 2540-7783

BIOGRAFI KH. MUNTAHA (1912-2004)
SEBAGAI PEMIMPIN PONDOK PESANTREN AL-ASY’ARIYYAH WONOSOBO

Faisal Kamall, Abdurrahman Mas’ud?, Nur Uhbiyati3
1Universitas Sains Al-Qur’an (UNSIQ) Wonosobo, Indonesia
23Universitas Islam Negeri (UIN) Walisongo Semarang, Indonesia
e-mail : I faisalkamal789@gmail.com; 2 walisongos@yahoo.com;
3nuruhbiyati@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan tentang biografi dan peranan KH.
Muntaha dalam mengembangkan pondok pesantren dengan model perpaduan
pendidikan umum dan agama. Sistem tersebut ternyata memberi dampak positif
bagi kemajuan pondok pesantren al-Asy’ariyyah. Penelitian ini menggunakan
pendekatan sejarah, sosiologi, dan antropologi. Pengumpulan datanya dengan
wawancara mendalam, observasi dan dokumentasi. Pemikiran KH. Muntaha dalam
mengintegrasikan pendidikan umum dan agama berhasil membawa kemajuan
pondok pesantren al-Asy’ariyyah, yang dibuktikan dengan pesatnya perkembangan
sekolah-sekolah formal dalam dari jenjang pra-sekolah, sekolah dasar, menengah,
dan perguruan tinggi. Selain itu, kontribusi penting peranan KH. Muntaha dalam
pengembangan pesantren, pemikirannya diwujudkan dalam berbagai inovasi
pendidikan, seperti adanya sistem penjenjangan, masuknya subjek umum
pendidikan, pengembangan manajemen dan kepemimpinan birokratis, peningkatan
fungsionalitas lembaga pendidikan Islam, lembaga yang berciri kajian studi al-
Qur’an, penulisan mushaf al-Qur'an Akbar. Hasil dan temuan penelitian tersebut
menunjukkan kontribusi KH. Muntaha merupakan tokoh utama yang menentukan
dalam perkembangan pondok pesantren al-Asy’ariyyah. Temuan-temuan tersebut
merupakan hasil penting yang berimplikasi pada pengembangan pendidikan dengan
model integrasi lembaga pendidikan dapat memajukan pondok pesantren al-
Asy’ariyyah lembaga pendidikan Islam.

Kata Kunci: Peranan, Pengembangan, KH. Muntaha, PP Al-Asy’ariyyah.
Abstract

This study aims to describe the biography and role of KH Muntaha in developing a
boarding school education model that integrates general and religious education.
This system turned out to have a positive impact on the progress of the al-Asy'ariyyah
Islamic boarding school. This research uses historical, sociological, and
anthropological approaches. Collecting data by in-depth interviews, observation, and
documentation. KH Muntaha's thinking in integrating general and religious

AR-RISALAH: Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam
Print ISSN : 1693-0576 ; Online ISSN : 2540-7783


mailto:faisalkamal789@gmail.com
mailto:walisongos@yahoo.com
mailto:nuruhbiyati@gmail.com

Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

education has succeeded in bringing the progress of the al-Asy'ariyyah Islamic
boarding school, which is evidenced by the rapid development of formal schools from
the pre-school, elementary, secondary, and tertiary levels. In addition, the important
contribution of KH. Muntaha's role in the development of Islamic boarding schools is
that his thoughts are manifested in various educational innovations, such as the
existence of a grading system, the inclusion of general education subjects, the
development of management and bureaucratic leadership, the improvement of the
functionality of Islamic educational institutions, institutions characterized by the
study of the Qur'an study. 'an, the writing of the Mushaf al-Qur'an Akbar. The results
and findings of this study indicate the contribution of KH. Muntaha is the main figure
who determines the development of the al-Asy'ariyyah Islamic boarding school. These
findings are important results that have implications for the development of
education with an integrated model of educational institutions that can advance
Islamic boarding schools al-Asy'ariyyah as Islamic educational institutions.

Keywords: Role, Development, KH. Muntaha, PP Al-Asy'ariyyah

Accepted: Reviewed: Published:
December 11 2021 March 17 2022 April 09 2022

A. Pendahuluan

Berkembangnya pondok pesantren dewasa ini tidak dapat dilepaskan dari
peran kiai. Pentingnya kiai peran dalam dinamika pendidikan Islam menyangkut
tiga hal pokok. Pertama sebagai sumber transmisi pengetahuan Islam. Kedua
sebagai pemelihara tradisi Islam Indonesia, dan ketiga sebagai tempat reproduksi
ulama/kiai (Azra, 2015). Oleh karena itu dapat dipahami bagaimana pengaruh
besar dari figur seorang kiai dalam menentukan maju dan tidaknya perkembangan
suatu pondok pesantren (Fanani, 2020).

Aspek kesejarahan pondok pesantren dikenal sebagai lembaga pendidikan
[slam yang mulanya adalah fenomena pedesaan. Kegiatan pendidikannya hanya
mengajarkan pengetahuan agama. Namun demikian, berkembang dan berada di
daerah perkotaan, dan mengembangkan model pendidikan umum dengan adanya
sekolah dan madrasah formal. Sehingga, perkembangan pondok pesantren
bergantung pada biaya finansial dalam operasional lembaganya (Federspiel,
2018). Umumnya biaya-biaya itu diperoleh dalam bentuk donasi dari donatur
masyarakat, dan sumbangan para santrinya (Wood, n.d.).

Suatu kenyataan bahwa adanya modernisasi berdampak pada
perkembangan unsur-unsur pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam
tradisional. Ciri tradisionalnya ada pada unsur-unsur seperti pondok, masjid, kiai,
santri, dan kitab klasik/kitab kuning (Dhofier, 1981). Berkembang dengan

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 134



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

penambahan unsur baru dengan adanya sistem madrasah dan sekolah umum.
Namun demikian, upaya mempertahankan elemen tradisional pendidikan pondok
pesantren ini, melahirkan sebuah sistem pendidikan yang memadukan model
pendidikan pondok pesantren tradisional dan pendidikan pondok pesantren yang
lebih modern (Subhan, 2012). Meskipun dalam perkembangannya model demikian
masih dihadapkan pada tantangan yang lain tentang format pendidikan pesantren
yang ideal.

Selain itu, pengembangan pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan
Islam, banyak ditentukan, dipengaruhi dan bergantung peran kiainya. Umumnya
pondok pesantren tradisional berfokus pada pembelajaran keagamaan. Namun
belakangan ini, ada kecenderungan yang kuat, mengintegrasikan pembelajaran
umum dan agama (Pohl, n.d.). Fenomena ini menjadi menarik untuk dikaji lebih
lanjut, sebab ada tidaknya perubahan dan perkembangan pondok pesantren,
hanya dapat dilakukan dari dalam (endegeneous), yakni peran kiainya. Penelitian
ini berupaya memotret bagaimana peran sebenarnya seorang kiai sebagai tokoh
utama kepemimpinan dipondok pesantren.

Kajian tentang pondok pesantren pada dasarnya telah banyak dilakukan
oleh para ahli dan pakar kepesantrenan, beberapa di antaranya oleh Zamakhsyari
Dhofier (1980), Karel A. Steenbrink (1985), Mastuhu (1989), Abdurrahman Mas’ud
(1997), Ronald Alan Lukens-Bull (1997), dan beberapa pakar lainnya. Hasil
penelitiannya tersebut, meskipun sudah lama dilakukan, namun sampai saat ini,
masih menjadi rujukan utama yang relevan bagi para peminat bidang
kepesantrenan. Sedangkan titik pijak dalam kajian ini adalah disertasi Z. (Sukawi,
2016) yang membahas tentang spiritualitas qur'ani yang berpusat kepada
KH.Muntaha sebagai tokoh utama berdirinya UNSIQ. Temuan pada hasil
penelitiannya ialah sebuah konsep spiritualitas qur'ani yang dibangun atas dasar
syajarah al-Qur’an atau pohon keilmuan berbasis al-Qur’an, sehingga temuannya
itu menjadi karakteristik yang unik sebagai kerangka filosofi akademik perguruan
tinggi UNSIQ Wonosobo. Konsep ini bermuara pada terwujudnya sebuah model
pengembangan universitas pesantren yang transformatif, humanis dan qur’ani
dengan memosisikan diri sebagai perguruan tinggi yang mengintegrasikan nilai-
nilai tradisional dan modernitas (Sukawi, 2016).

Uraian tersebut menunjukkan bahwa sejauh ini belum ditemukan laporan
penelitian yang sama sebagaimana yang fokus masalah dalam kajian ini, sehingga
penelitian ini dipastikan berbeda dengan penelitian sebelumnya. Oleh karena itu,
kajian ini layak dilakukan untuk mengisi kajian tentang bagaimana peran kiai
dalam pengembangan pondok pesantren.

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 135



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

B. Metode

Penelitian adalah diseminasi laporan penelitian disertasi dengan jenis
penelitian kualitatif deskriptif. Penelitian yang mengacu kepada pemahaman
peneliti dalam proses kegiatan penelitian. Seperti yang disebutkan oleh (Ratna,
2010) artinya bahwa pendekatan dalam jenis penelitian kualitatif mendasarkan
kepada pemahaman (verstehen) peneliti sebagai instrumen sepanjang proses
kegiatan penelitian. Dalam sistematika dan cara kerja penelitiannya mengacu
kepada model analisis data-data kualitatif.

Penelitian ini menggunakan pendekatan pendekatan historis. (Suhartono,
2010) dalam penelitian sejarah bahwa kombinasi pendekatan historis yang
dimaksud membahas aspek-aspek kesejarahan sebuah peristiwa di masa lalu
dengan pendekatan diakronis, bersifat sejarah sepanjang waktu dan sinkronis,
memahami peristiwa yang terjadi pada masa yang terbatas. Kombinasi itu
melahirkan sejarah pendidikan, antropologi pendidikan, manajemen pendidikan,
dan politik pendidikan. Perluasan sudut pandang diperlukan mengetahui lebih
detail kehidupan tokoh KH. Muntaha. Disisi lainnya, pendekatan sosiologi dan
antropologi pendidikan dielaborasikan dengan pendekatan fenomenologi.
Sebagaimana (Muhadjir, 2011) menyatakan sebagai suatu pendekatan yang lazim
digunakan dalam studi Islam, yakni pendekatan yang value-bond, pendekatan yang
terkait aspek norma dan nilai, tidak value-free, terikat nilai, sistematikanya
berlandaskan pada nilai-nilai kemanusiaan.

Pokok masalah penelitian adalah untuk menjawab masalah tentang biografi
dan peranan KH. Muntaha dan kontribusi pemikirannya dalam mengembangkan
pondok pesantren al-Asy’ariyyah Wonosobo. Berdasarkan pokok permasalahan
tersebut, kemudian dirumuskan sub masalah; (1) Bagaimana profil dan latar
belakang kehidupan KH. Muntaha sebagai pemimpin pondok pesantren al-
Asy’ariyyah? (2) Bagaimana pemikiran KH. Muntaha dalam mengembangkan
pondok pesantren al-Asy’ariyyah dan implikasinya bagi perkembangan pesantren
sebagai lembaga pendidikan Islam?

Kajian ini menggunakan sumber data primer dan sumber data sekunder
(Bungin, 2001). Sumber data primer yang diperoleh dalam penelitian ini, didapat
melalui kegiatan wawancara, observasi, dan dokumentasi. Sumber data penelitian
ini meliputi pengasuh, murid, keluarga, ustad, santri, pengurus, alumni, tokoh
setempat. Sedangkan sumber data sekunder sebagai informasi yang tidak
didapatkan secara langsung berasal dari catatan-catatan, dokumen-dokumen,
pendapat, dan literatur pendukung sebagai penjelas data primer. Penelitian ini
menggunakan tiga uji keabsahan data yaitu perpanjangan pengamatan, triangulasi,
dan pemeriksaan rekan sejawat. Sedangkan analisisnya menggunakan model Miles

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 136



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

dan Huberman, yang terdiri dari tahapan yaitu reduksi data, penyajian data,
verifikasi data dan konklusi (Idrus, 2009).

C. Hasil Penelitian Dan Pembahasan

1. Profil KH. Muntaha Sebagai Ulama Karismatik

a. Latar Belakang Keluarga
Penelusuran terhadap silsilah keluarga KH. Muntaha diketahui merupakan
keturunan yang berasal dari garis turunan ningrat. Sebab kakek buyutnya
dikenal sebagai seorang pejuang yang pernah terlibat dalam perang
kemerdekaan bersama Pangeran Diponegoro, yakni Raden
Hadiwijaya/Muntaha bin Nida’ Muhammad. Sebagaimana dalam catatan
sejarah saat pangeran Diponegoro melakukan perundingan dengan Belanda
kemudian di jebak, ditangkap dan diasingkan. Ada salah seorang pengawalnya
yang berhasil lolos. [a adalah orang yang pertama kali mengawali pendirian
pondok pesantren ini. Di tengah pelariannya sebagai seorang buron
bersembunyi didaerah Kalibeber. Daerah ini merupakan cikal bakal awal
pondok pesantren al-Asy’ariyyah yang dikenal sekarang (Suyono & Munir,
2004).
Silsilah keluarga merujuk kepada data dokumentasi yang juga tercantum dalam
buku profil pondok pesantren al-Asy’ariyyah yang secara berurutan dimulai
dari Muntaha (1950-2004) bin Asy'ari (1917-1949) bin Abdurrochim (1860-
1916) bin Muntaha/Raden Hadi Wijaya (1832-1859) bin Nida' Muhammad
binti R. Ayu Puspowijoyo binti R. Ayu Muhammad Shalih binti R.M Sandiyo BP
Ngabei K. Muhammad Thsan (K. Nur Iman Mlangi bin Hamangkurat IV RM.
Suryo Putra atau Syeikh Syamsudin atau Wongso Taruno dengan istri R. Rr.
Irawati binti Untung Suropati) (Suyono & Munir, 2004) (Syam, n.d.).
Sebagai perbandingan silsilah keluarga dalam jalur yang berbeda, yakni silsilah
dari Mlangi, Sleman, Yogyakarta. Ky Nur Iman bin M. Sandiyo/P. Hangabei bin
Muhamad Soleh bin Puspawijaya bin Ny. Bulqis (Ny Nida Muhammad/Ky
Ledung) bin Ky. Muntaha (R. Hadi Wijaya) bin Abdurrahim bin Asy’ari bin
Muntaha (Suyono & Munir, 2004). Sebagai pembanding informasi lainnya juga
diperoleh dari dokumen silsilah keluarga KH. Muntaha yang datanya
bersumber dari K. Muttaqin bin K. Mustangin. Dengan sama menyebutkan
secara runtut silsilahnya KH. Muntaha bin KH. Asy’ary bin KH. Abdurrahim bin
K. Muntaha/R. Hadiwijaya bin K. Nida’ Muhammad bin K. Suratman/K.Doplak
bin K. Adam Muhammad bin K. Rofi'i Gondosuli bin K. Klimbung/Abdullah
Klimbung bin K. R. Trenggono Kesumo bin Joko Tingkir alias Panembahan
Senopati (Sukawi, 2016).

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 137



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

Namun demikian informasi ini perlu ditelusuri kembali, karena tampak adanya
disinformasi. Salah satunya mata rantainya menyebut kepada Joko Tingkir
sebagai Panembahan Senopati, padahal pengetahuan umum menyebutkan
Panembahan Senopati adalah Sutawijaya, anak angkat dari Sultan Hadiwijaya
alias Joko Tingkir. Selain itu pula, apabila mata rantai keluarga yang dimaksud
Kiai Trenggono Kesumo dari Temanggung, lebih dikenal sebagai salah satu
anak keturunan dari Raja Brawijaya V bukan dari Joko Tingkir. Meskipun
perbedaan-perbedaan ini tampak mengarahkan kepada keraguan tentang
kebenaran silsilah keluarganya, namun satu yang terpenting bahwa benar
nasab KH. Muntaha tersambung kepada Kiai Nur Iman dari Mlangi, Sleman
Yogyakarta.
Ibunda KH. Muntaha yakni Ny. Safinah memiliki 5 orang anak dan Muntaha
merupakan anak ke-3. Kakaknya adalah K. Mustangin, K. Murtadho, dan
adiknya adalah KH. Mudastsir, Ny H. Maziyah. Sedangkan KH. Mustahal Asy’ari
merupakan adik yang berbeda ibu yang berasal dari Kertek, Wonosobo yakni
Nyai Hj. Sufiyah. Adapun istri-istri KH Muntaha ada lima orang di antaranya
adalah (1) Ny. Hj. Saudah dari Wonokromo Wonosobo. (2) Ny. Hj. Maryam dari
Parakan Temanggung. (3) Ny. Hj. Maijan Jariyah Tohari dari Kalibeber yang
kemudian berpisah/cerai. (4) Ny. Hj. Hinduniyah dari Kalibeber Mojotengah.
(5) Istri terakhirnya adalah Ny. Hj. Sahilah dari Munggang Mojotengah (Suyono
& Munir, 2004). Dari kelima istri tersebut KH. Muntaha mempunyai keturunan
hanya dari dua orang istrinya. Putra dari Ny. Hj. Maijan Jariyah yaitu Faqih
Muntaha. Putra dari Ny. Hj. Sahilah yaitu Siti Nur Latifah, Agus Muhammad
Abdul Malik Abu Yahya, Ahmad Syarif Syukri, dan Ahmad Walid Aufa.
Berdasarkan uraian tersebut memberikan informasi bagaimana silsilah
keluarga KH. Muntaha terhubung kepada beberapa tokoh penting, seperti Kiai
Nur Iman Mlangi. Sehingga memberikan petunjuk tentang bagaimana
karismanya berasal. Sebab dalam teori kepemimpinan karismatik, salah satu
faktor pendukung kuatnya karisma seseorang selain muncul dari sifat,
karakteristik dan kepribadiannya, juga didukung oleh faktor keturunan sebagai
penguat karisma kepemimpinan seseorang.

b. Latar Belakang Pendidikan
KH. Muntaha sebagai orang yang dibesarkan dalam tradisi dan lingkungan
pondok pesantren, ia menjalankan tradisi belajar sebagaimana lazim dilakukan
oleh seorang santri yaitu santri kelana. Berdasarkan penggalian informasi yang
dihimpun menyebutkan bahwa KH. Muntaha merupakan seorang tokoh yang
menjadi bagian dari pada jaringan ulama terkemuka nusantara, yang dikenal
sebagai santri pengembara (peripatetic scholars) (Azra, 1994). Santri yang

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 138



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

berkelana dari satu tempat ke tempat lainnya, yang banyak dipengaruhi oleh
pelbagai pemikiran melalui guru-guru mereka. Sehingga, sejak dini ia
dipersiapkan dan dididik untuk dapat meneruskan pesantren. Keilmuan dan
keahliannya diperoleh melalui perjuangan menuntut ilmu yang panjang, rihlah
ilmiah, dari pesantren satu dan pesantren lainnya, hingga KH. Muntaha dikenal
oleh masyarakat luas sebagai seorang ulama yang ahli dalam bidang al-Qur’an.
Berdasarkan data-data yang diperoleh, KH. Muntaha pertama kali belajar
secara formal belajar di sekolah SR IV, ELS/SR (SD)/Sederajat. Madrasah Darul
Marif IV di Banjarnegara, MULO (SMP)/Sederajat (Hidayat & Fogg, 2018).
Setelah itu, tahun 1925 ia melanjutkan pendidikannya kepada KH. Usman di
pondok pesantren Kaliwungu Kendal. KH. Usman merupakan seorang kiai yang
dikenal sebagai ulama pentashih al-Qur’an pertama di Indonesia. Kepadanya
belajar untuk menghafalkan al-Qur'an dan pada tahun 1928. Saat berusia 16
tahun, ia menyelesaikan hafalan al-Qur’an. Sebagai seorang santri, minat dan
bakat Muntaha terhadap bidang al-Qur’an, pada usia yang cukup muda sebagai
seorang santri yang telah menyelesaikan seluruh hafalannya. Pada tahun 1929
ia melanjutkan belajarnya menuntut ilmu ke sebuah pondok pesantren yang
masyhur dalam bidang al-Qur’an. sahabat ayahnya KH. Asy’ari, yaitu KH.
Munawwir (1870-1941), pondok pesantren al-Munawwir Krapyak, Yogyakarta.
Pada tahun 1932, setelah menyelesaikan belajarnya kepada KH. Munawwir, ia
melanjutkan pendidikannya ke pondok pesantren Tremas, Pacitan, Jawa Timur
sampai tahun 1935 (Wawancara KH. Jauzi, putra tertua KH. Muntaha, tanggal 07
Agustus 2019). Berdasarkan uraian tersebut, ragam keilmuan dari KH. Muntaha
dapat diketahui bahwa proses belajarnya melalui kiai dan pondok pesantren
pada tiga wilayah yaitu Jawa Tengah, Yogyakarta, dan Jawa Timur. Sebagai
peripatetic scholars, dalam perjalanan belajar KH. Muntaha dari berbagai guru,
kiai dan pondok pesantren yang mempengaruhi watak dan corak pemikirannya
saat ia nanti mengembangkan pondok pesantren al-Asy’ariyyah sebagai
lembaga pendidikan yang secara khusus menghasilkan pada penghafal al-
Qur’an dan lembaga-lembaga formal.
¢. Guru-Guru dan Sanad Keilmuan

Keilmuan KH. Muntaha sebagai tokoh bidang al-Qur’an tersambung dalam satu
jaringan santri nusantara. Secara ringkas tokoh-tokoh tersebut merupakan
tokoh yang memiliki hubungan guru, murid, rekan sejawat yang terhubung
kepada guru besar Syaikhona Khalil dan Syeikh Mahfudz dalam suatu jaringan
santri, yang oleh Abdurrahman Mas’ud (1998) menyebutkannya sebagai para
arsitek pondok pesantren. Jaringan tersebut yang terhubung lagi kepada K.H.
Hasyim Asy'ari (1871-1947), K.H. Wahab Hasbullah, Jombang (1888-1921),

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 139



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

Muhammad Bakir bin Nur (1887-1943) Jogjakarta. K.H.R. Asnawi (1861-1959)
Kudus. Mu'ammar bin Kyai Baidawi dari Lasem, jawa Tengah, Ma'sum bin
Muhammad, Lasem (1870-1972). Kyai Abbas Buntet (1879-1946), Cirebon
Jawa Barat (Mas‘ud, 1998).

Beberapa informasi penting berkaitan dengan keilmuan KH. Muntaha diketahui
terhubung langsung dalam sebuah jaringan tokoh spesialis al-Qur’an yaitu KH.
Munawwir (w. 1941 M) Krapyak, Yogyakarta. Bersama dengan beberapa kiai
lain seperti KH. Munawwar (w. 1944), Gresik. KH. Sa’id Isma’il (w. 1954),
Madura. KH. Ahmad Umar Abdul Mannan (1. 1916) Surakarta. KH. Muhammad
Dimyathi (w. 2003), Banten. KH. Yusuf Junaedi (w. 1987), Bogor (Mursyid &
Mustautina, 2019). KH. Chudlori, Magelang (1912-1977) (Khuluk, 2000).
Sebagai suatu jaringan santri, tokoh-tokoh lain yang juga terhubung dengan
beberapa kiai-kiai lainnya yang berasal dari berbagai wilayah seperti Jawa
Barat, Jawa Tengah, Jawa Timur, Sulawesi dan Nusa Tenggara. K.H. Arwani
Amin (1905-1994), Kudus. K.H. Abdullah Salam (1915-2001), Kajen, Pati. K.H.
Faqih (w.1937), Gresik. K.H. Adnan Ali (w.1990), Jombang. K.H. As’ad (1907-
1952), Sulawesi Selatan. Tuan Guru Zainuddin (1898-1997), NTB. K.H. Dimyati
(1925-2003), Banten (Atabik, 2014).

Munawwir dari

Krapyak,
Yogyakarta ]
M. Dimyati dari Usman dari
Termas, Kaliwungu,
Pacitan Kendal

I

Muntaha dari
Kalibeber,
Wonosobo

2. Pemikiran Pendidikan KH. Muntaha dalam Pengembangan Pondok
Pesantren Al-Asy’ariyyah
Gagasan KH. Muntaha dalam mengembangkan dan memperbaharui
pendidikan pesantren merupakan sebuah gagasan yang inovatif. Hal ini
dibenarkan oleh KH. Muchotob Hamzah, sudah lama KH. Muntaha menggagas
berbagai hal tentang inovasi pendidikan. Seperti mencanangkan tentang
berdirinya sekolah-sekolah, kemudian ada beberapa momentum yang

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 140



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

kemudian dapat mengakselerasikan pengembangan lembaga pendidikan
tersebut (Wawancara KH. Muchotob Hamzah, pembina yayasan dan rektor
UNSIQ, tanggal 14 Agustus 2019). Apalagi keberadaan pondok pesantren al-
Asy’ariyyah yang pada waktu itu belum dikenal oleh masyarakat luas dan
keberadaannya pun hanya di sebuah desa. Bahkan awalnya santri mbah
Muntaha pun tidak banyak, hanya beberapa saja (Wawancara KH. Jauzi, putra
tertua KH. Muntaha, tanggal 07 Agustus 2019).

Gagasan inovatifnya dalam diimplementasikan dengan mendirikan
lembaga-lembaga pendidikan formal, yang pada dasarnya untuk memajukan
pesantren, sebab kedudukannya merupakan bagian upaya memajukan
pesantren sebagai basis pendidikan Islam. Sebagaimana yang dituturkan oleh
KH. Muchotob Hamzah, bahwa perjuangan KH. Muntaha dalam pengembangan
pesantren agar sustainable (berkelanjutan) dengan cara mengembangkan
lembaga pendidikan formal di pesantren (Wawancara KH. Muchotob Hamzah,
pembina yayasan dan rektor UNSIQ, tanggal 14 Agustus 2019).

Tahapan awal gagasannya dalam inovasi pendidikan dengan mendirikan
lembaga formal yang include dalam sistem pesantren dilakukan secara
bertahap. Pertama ia mendirikan MI Ma’arif, MTs Ma’arif, dan MA Ma’arif.
Meskipun dikemudian hari beberapa madrasah yang didirikannya tersebut
dialihkan pengelolaannya kepada pemerintah untuk menjadi madrasah Negeri.
Saat ini menjadi MTs 2 Negeri Wonosobo peralihan dari MTs Ma’arif, MAN
Kebumen peralihan dari SPIAIN, MAN 1 Wonosobo peralihan dari PGA dan
MAN 2 Wonosobo peralihan dari MA Ma’arif (Wawancara KH. Muchotob
Hamzah, pembina yayasan dan rektor UNSIQ, tanggal 14 Agustus 2019).

Dinamika pendidikan yang terus berubah perlu strategi dalam
menanggapinya. Sebagaimana Sanaky (2008) bahwa dalam pembaharuan
pendidikan pesantren perlu strategi pengembangan yang berkelanjutan
(sustainable). Misalnya pada pembaharuan visi, misi, tujuan, dan kurikulum
pembelajaran agar pendidikan pesantren tetap dapat mengikuti perubahan
ilmu pengetahuan dan teknologi (Sanaky, 2008). Konseptualitas semacam ini
perlu diperdalam guna memperkuat upaya-upaya pembaruan pondok
pesantren.

Selaras dengan pernyataan KH. Chabibullah Idris, teman karibnya, bahwa
karamah sesungguhnya dari KH. Muntaha adalah pengembangannya dalam
bidang Pendidikan (dalam Nurhadi, 2018). Langkah awal dalam pengembangan
adalah dengan mengumpulkan beberapa kiai, para tokoh, dermawan, untuk
mendirikan lembaga pendidikan formal. Di awal pendirian bangunan, tempat
belajar, fasilitas dan lain sebagainya masih sederhana sekali. Ditambah lagi

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 141



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

lokasinya tersebut dikenal sebagai tempat yang wingit (angker), sering banyak
siswa-siswa yang kesurupan (Wawancara KH. Mufid Fadli, tokoh masyarakat dan
rekan KH. Jauzi, tanggal 06 Agustus 2019). Selain itu pula, berbagai langkah
inovatif dilakukannya yang diimplementasikan dalam berbagai bidang. Namun,
sebagian besar gagasannya itu banyak diimplementasikan dalam bidang
pendidikan Islam yang dikemudian hari membawa perubahan sangat besar
bagi masyarakat.

Berlatar belakang masalah itu, masyarakat yang mengalami
keterbelakangan in menjadi motivasi utama mbah Muntaha berupaya untuk
meningkatkan kesejahteraan masyarakat melalui pendidikan. Dengan ayat-ayat
inspiratif dan berbekal pengalamannya yang luas saat menjadi anggota
konstituante, bergaul dengan berbagai kalangan yang kemudian semakin
membuka wawasannya untuk melakukan pengembangan pendidikan pondok
pesantren di Wonosobo (Wawancara KH. Jauzi tanggal 07 Agustus 2019).

Sebagaimana yang juga dituturkan oleh KH. Arofah, sebagai seorang yang
dibesarkan dalam lingkungan pesantren, sarana yang ditempuh oleh mbah
Muntaha dengan mengembangkan pesantren yang bertujuan untuk
memperbaiki taraf hidup masyarakat yang ada di sekitarnya (Kutbah Jum’at
KH. Arofah, tokoh masyarakat, 23 Agustus 2019). Keprihatinannya terhadap
kondisi masyarakat, yang pada waktu itu secara umum kondisi masyarakat
Kalibeber tingkat ekonominya miskin dan berpendidikan rendah. Kebanyakan
masyarakat berprofesi sebagai petani dengan tingkat kepemilikan lahan yang
sangat sedikit, sehingga sangat sulit untuk dapat hidup layak (Wawancara KH.
Jauzi, putra tertua KH. Muntaha, tanggal 07 Agustus 2019).

Di pondok pesantren sendiri, sesungguhnya ada banyak keyakinan-
keyakinan akan pentingnya perubahan, seperti yang tampak pada ayat al-
Qur’an tersebut. Ayat tersebut menjadi landasan inovasi pendidikan pondok
pesantren. Seperti bagaimana meningkatkan kualitas pendidikan yang sesuai
dengan perkembangan ilmu pengetahuan. Bagaimana pondok pesantren
mengatasi persoalan sumber finansial, fasilitas-fasilitas pendidikan,
manajemen pendidikan dan kualitas sumber daya manusia yang ada di
lingkungan pondok pesantren tersebut.

Narasumber lainnya, KH. Mufid Fadli menuturkan bahwa ide besar KH.
Muntaha upayanya dalam pengembangan pesantren dengan mendirikan
lembaga-lembaga pendidikan formal sebagai pendamping kegiatan belajar di
pesantren untuk meningkatkan kesejahteraan masyarakat. Menurutnya,
pemikiran KH. Muntaha ini yang tidak hanya sesuai pada zamannya, namun
melampaui zamannya. Oleh sebab itulah, dalam mengembangkan pendidikan

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 142



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

tidak cukup dengan pesantren saja. Namun, harus mendirikan lembaga
pendidikan formal (Wawancara KH. Mufid Fadli, tokoh masyarakat dan rekan KH.
Jauzi, tanggal 06 Agustus 2019).

Melihat upaya KH. Muntaha dalam melakukan inovasi dan dampak
perubahan itu selama 5 dekade merupakan upaya yang heroik. Hal ini
ditunjang pula oleh sosoknya yang sangat memperhatikan kesejahteraan
masyarakatnya sekitarnya. KH. Muntaha bahkan rela melakukan berbagai
macam pengorbanan untuk itu. Seperti pada madrasah-madrasah Ma’arif yang
didirikannya, semuanya dialihkan menjadi milik pemerintah, Madrasah Negeri.
Berdasarkan wawancara dengan KH. Jauzi, mbah Muntaha karena pada waktu
itu masih madrasah swasta kurang untuk mendapatkan kesejahteraan. KH.
Muntaha berharap dengan madrasahnya menjadi negeri, para guru dan
pegawainya dapat ikut menjadi pegawai negeri, sehingga dapat meningkatkan
kesejahteraannya (Wawancara KH. Jauzi, putra tertua KH. Muntaha, tanggal 07
Agustus 2019).

Sebagaimana yang terjadi di pondok pesantren al-Asy’ariyyah, pendirian
awal dilakukan dengan mendirikan madrasah ma’arif (formal), yang mana
madrasah formal pada dasarnya sama dengan sekolah. Upaya pendirian
dilakukan pada berbagai tingkatannya yaitu pendidikan dasar dan tinggi yang
disebut Madrasah Ibtid'iyah (SD), Madrasah Tsanawiyyah (SMP), dan
Madrasah'Aliyah (SMA). Madrasah Ibtida‘'iyah negeri (MIN) adalah Madrasah
negara bagian dasar enam tahun. Sejak tahun 1970-an pemerintah telah
memperkenalkan mata pelajaran umum ke dalam kurikulum Madrasah. Sejak
tahun 1994 pemerintah memberikan kebijakan mata pelajaran keagamaan
merupakan 30 persen dari kurikulum dasar, sedangkan dalam mata pelajaran
keagamaan yang 70 persen (Abaza, n.d.).

Upaya pengembangan pondok pesantren tidak berhenti pada satu titik
tertentu. Sebagaimana yang terjadi di pondok pesantren al-Asy’ariyyah yang
telah memulai perubahan dari tahun 1950 sampai sekarang, pengembangan
terus dilakukan guna menjawab setiap tantangan perubahan yang ada. Sebab,
tantangan perubahan pasti selalu ada dan sesuai dengan konteksnya.

3. Implikasi Pemikirannya dalam Pengembangan Pondok Pesantren
a. Pengembangan Subyek Umum
Pada awalnya, sekolah agama termasuk di dalamnya adalah madrasah
dan pondok pesantren, digambarkan dengan persepsi minor sebagai sekolah
tidak memiliki kapasitas yang memadai. Namun demikian, gambaran tersebut
secara umum saat ini tidak lagi demikian (Nata, 2012). Sebab, kenyataannya

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 143



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

menunjukkan, bahwa pondok pesantren dengan sistem pendidikan
berkembang dari budaya asli Indonesia, menjadi modal awal dalam proses
dokumentasi khazanah Islam, menuju perubahan paradigmatik dengan
kerangka tradisi yang dinamis dengan sentuhan-sentuhan modernitas.

Kecenderungan semacam ini menunjukkan bahwa pondok pesantren al-
Asy’ariyyah, dan juga pondok pesantren lainnya, dapat mereplikasikannya,
sebagai salah satu upaya mengakselerasikan perubahan pendidikan Islam
dalam berbagai bentuk perubahan dalam aspek tujuan pendidikan, budaya dan
sistem nilai Islami untuk kemajuan pendidikan Indonesia.

Sikap terhadap dinamika perubahan dalam pendidikan itu, kalangan
pesantren semakin terbuka dan inklusif dalam orientasi pengembangan
kelembagaannya. KH. Muntaha melalui pondok pesantren al-Asy’ariyyah telah
melakukan perubahan-perubahan yang sangat penting untuk pengembangan
kelembagaan, seperti merekonstruksi pendidikan, utamanya dalam menghilang
persepsi dikotomi pendidikan dan ilmu pengetahuan (Hamruni, 2016). Pondok
pesantren sebagai institusi pendidikan Islam tidak dapat menghindari
perubahan zaman dengan keeksklusifannya, yang pada dasarnya karakter
mendasar dari sejarah awal pendidikan pesantren yang inklusif. Tumbuhnya
kesadaran ini memunculkan gagasan krusial bahwa gagasan pemikiran KH.
Muntaha tentang bagaimana mengembangkan pondok pesantren yang tidak
hanya berfokus pada pengetahuan agama.

Kaitannya dengan hal tersebut, sesuai dengan kerangka teori yang
menunjukkan kepada temuan bahwa kedudukan kiai menjadi titik tumpuan
utama dan peran terpenting dalam proses perubahan. Sebab ide atau gagasan
kiai tidak serta merta dapat diterima oleh masyarakat. Hal sesuai dengan
kriteria karakteristik inovasi sebagai yang diungkap oleh Rogers, bahwa aspek
kompatibilitas, adanya kesesuaian antara nilai-nilai yang ada dengan tawaran
inovasi, dan juga seberapa tingkat urgensitas, perlu tidaknya inovasi. Sebab,
faktor ini menjadi penentu dari cepat dan tidaknya dampak perubahan dari
inovasi yang dilakukan (Rogers et al., 2014). Hal itu berdasarkan motivasi
tumbuh kembangnya mencerminkan sebagai lembaga pendidikan Islam yang
unggul dan modern dengan kegiatan pendidikannya tidak hanya mempelajari
dan memperdalam ajaran agama Islam, akan tetapi juga menjalankan prinsip
pengintegrasian ilmu agama dan umum

Gagasan pengembangan pendidikan dengan memasukkan subjek-subjek
umum pendidikan ke dalam sistem pendidikan pondok pesantren al-
Asy’ariyyah merupakan implikasi atas sikap KH. Muntaha dalam merespons
dinamika dan tantangan inovasi pendidikan di masyarakat. Langkah awal

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 144



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

dalam mengembangkan pendidikan yang dilakukannya yaitu dengan
mendirikan berbagai lembaga madrasah formal di lingkungan pondok
pesantren al-Asy’ariyyah. Oleh karenanya, substansi pengembangan subjek
umum pendidikan di pondok pesantren oleh KH. Muntaha ialah dengan
memasukkan pelajaran-pelajaran umum melalui pendidikan formal
dilingkungan pondok pesantren al-Asy’ariyyah.

Disisi lain, gagasan pengembangan subjek umum pendidikan KH.
Muntaha memberikan pengaruh terhadap aspek pengembangan model
pendidikan pesantren al-Asy’ariyyah lebih memfokuskan kepada upaya
dakwah  terhadap  perubahan  sosio-kultural = masyarakat dengan
menginternalisasikan nilai-nilai keagamaan Islam. Apa yang dilakukannya
menunjukkan bahwa perkembangan dan inovasi pendidikan dipondok
pesantren al-Asy’ariyyah berhasil diwujudkan.

b. Keterpaduan Sistem Pendidikan

Integrasi sistem pendidikan dimaknai sebagai pondok pesantren yang
telah mengalami perubahan dan mengembangkan lembaga dalam kegiatan
pendidikan tidak hanya terbatas pada kegiatan keagamaan. Dalam pandangan
Muhaimin (2009) yang menyebutkan esensi sekolah terpadu adalah
menyinergikan logika material dan logika spiritual dalam satu kesatuan realitas
yang sejajar (Muhaimin, 2009). Meskipun pada kenyataannya di beberapa
pesantren masih banyak yang berfokus pada pembelajaran keagamaan, namun
yang lainnya terus memasukkan pembelajaran umum ke dalam kurikulumnya,
madrasah dan sekolah yang terintegrasi dalam program pendidikannya (Pohl,
n.d.). Pemikiran dalam merealisasikan ide-ide dan gagasannya dalam
pengembangan pondok pesantren yang terintegrasi pada prinsipnya adalah
dengan mendirikan berbagai jenis dan jenjang pendidikan umum seperti
madrasah, sekolah umum, dan perguruan tinggi. Lembaga-lembaga tersebut
diintegrasikan dalam satu kesatuan sistem pendidikan yang diorganisir oleh
pondok pesantren al-Asy’ariyyah. KH. Muntaha menjadi peran utama dalam
proses tersebut.

KH Muntaha dalam kerangka pemikiran paradigmatis dalam
menjalankan tradisi pesantren dengan meyakini bahwa segala aktivitas
kehidupan semata-mata hanya ditujukan untuk beribadah kepada Allah. Hal itu
dapat dilihat pada serangkai aktivitas ritual personal dan komunal KH.
Muntaha terhubung dalam satu kesatuan komunitas kehidupan masyarakat di
sekitar pondok pesantren al-Asy’ariyyah. Dengan tujuan utamanya adalah
terbentuknya karakteristik jiwa ikhlas para santri sebagai cerminan identitas
yang terbentuk melalui proses pendidikan di pesantren yang diyakini

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 145



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

mendatangkan banyak berkah. Berkah di kalangan pesantren diartikan sebagai
bertambahnya kebaikan.

Disisi lain, pola pengintegrasian pendidikan umum dan agama dipondok
pesantren al-Asy’ariyyah, tidak serta merta dapat diterima oleh masyarakat.
Hal ini selaras dengan Stennbrink (1994) menyebutkan beberapa
kecenderungan dalam proses perubahan-perubahan itu, seperti adanya
kecenderungan pesantren yang menolak dan mengikuti. Ada pula pesantren
yang menolak dan mencontoh, sebagaimana pengembangan yang terjadi pada
lembaga pondok pesantren dalam memproses perkembangan kelembagaannya
(Steenbrink, 1986).

c. Model Kepemimpinan Karismatik

Kekuatan karisma KH. Muntaha sebagai ulama merupakan kunci dalam
perubahan sistem pendidikan pondok pesantren al-Asy’ariyyah. Kekuatan
karismanya itu mampu menggerakkan dan menyatukan semua elemen-elemen
pondok pesantren sehingga percepatan perubahan melalui inovasi pendidikan
dapat terjadi. Sehingga, pola kepemimpinan yang berkembang dipondok
pesantren Al-Asy’ariyyah merupakan model kepemimpinan Kkarismatik.
Meskipun pola kepemimpinannya cenderung menuju ke birokrasi, namun
perubahan itu tidaklah menghilangkan karisma kepemimpinan yang ada
sekarang.

Hal tersebut selaras dengan teori yang menyebutkan peran kiai sebagai
agen of change, memberikan tawaran-tawaran perubahan kepada masyarakat.
Masyarakat bebas untuk memilih, apakah menerima atau menolak perubahan
yang ditawarkan. Apabila adan penolakan dari masyarakat, lazimnya, kiai akan
merancang strategi dan pendekatan lain, yang baru, untuk mendekati
masyarakat agar menerima perubahan itu (Salehudin, 2016). Dari hal ini dapat
dimaknai bahwa, seorang Muntaha dapat menggerakkan orang-orang untuk
kebaikan dan kesejahteraan masyarakatnya. Dengan karakteristik yang
demikian kuat, di sinilah bagaimana masyarakat menilai tentang kehebatan KH.
Muntaha sebagai kiai karismatik.

Peranan para profesional dalam pengelolaan pendidikan merupakan
orang yang berkualifikasi pendidikan yang tinggi. Sehingga terampil dalam
menjalan tugas tanggung jawabnya, dan mampu mengimplementasikan visi
misi lembaga Pendidikan (Tilaar, 2012). Temuan ini menegaskan bahwa
adanya sebuah paradigma baru, sekaligus menolak argumentasi bahwa dalam
proses kaderisasi pondok pesantren, penerusnya hanya bergantung dan
terbatas pada keturunan secara biologis kiai, pesantren hanya dapat
diwariskan kepada keturunan langsungnya, padahal kenyataannya tidak

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 146



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

demikian. Bukti lain ada pada kepemimpinan pondok pesantren Lirboyo.
Diketahui kepemimpinan pesantren tidak hanya berasal dari dhurriyah bi al-
nasab, tetapi juga dari dhuriyyah bi al-‘ilmi (Faizin, 2015).

Temuan ini dapat dikatakan bahwa menunjukkan pola hubungan
kepemimpinan karismatik dan birokrasi, juga ternyata berlaku pula di pondok
pesantren Al-Asy’ariyyah, sehingga hal ini mencirikan sebuah model
kepemimpinan transformasional dalam sebuah tim. Tim kerja ini disebut
dengan majelis dzuriyyah, yayasan, dan pimpinan-pimpinan lembaga. Majelis
dzuriyyah merupakan kumpulan perwakilan dari para ahli waris keluarga
besar KH. Muntaha. Selaras dengan teori yang dikemukakan oleh Weber yang
menyebutkan bahwa ciri yang terlihat dalam hierarki jabatan sistem budaya
supraordinasi dan subordinasi tidak memberikan peluang pengambilan
keputusan kepada otoritas yang lebih tinggi, sebab perbedaannya dengan
karakteristik birokrasi yang mengandalkan kepada manajemen jabatan modern
(Weber, 2002). Kecenderungan ini tidak bersifat mutlak, karena pada
kenyataannya, sistem manajemen kepemimpinan pesantren juga melibatkan
tingkatan otoritas yang berjenjang, hierarki top down. Sehingga, kepemimpinan
karismatiknya juga dipengaruhi kompleksitas birokrasi pondok pesantren

Berdasarkan uraian tersebut, selaras dengan apa yang dielaborasikan
pandangan Weber (1946) tentang hubungan makna disiplin dan karisma
sebagai fondasi dan instabilitas otoritas karismatik merupakan titik temunya
(Weber, 2002). la mengemukakan lebih lanjut melihat pengaruh relasi agama
dan status sosial. Sorotannya dalam banyak kasus-kasus yang terjadi para
kaum agamawan tentang stratifikasi sosial atas dasar besaran status ekonomi
yang dimiliki. Kaum agamawan yang elite dengan besarnya disparitas ekonomi
dengan kaum lainnya (petani), memperlihatkan kecenderungan proses-proses
adanya perubahan sosial, terutama dibanyak masyarakat perkotaan (Weber,
2002). Dari sinilah kemudian dapat dipahami bahwa kiai dan pondok
pesantren sebagai sebuah sistem sosial yang khas. Sedangkan sisi lainnya
adalah, ada kecenderungan perubahan pola-pola hubungan antara kiai, santri,
masyarakat yang bersifat paternalistis menjadi hubungan fungsional (Ma’arif,
2010).

Jadi, bila melihat fakta tersebut tampak bahwa pondok pesantren al-
Asy’ariyyah menjalankan sistem pengelolaan pesantren secara kelembagaan
tidak hanya semata-mata hubungan keluarga dan kekerabatan, akan tetapi juga
berdasarkan kompetensi keahlian, kualitas dan profesionalitas dalam
pengelolaan lembaganya. Pondok pesantren yang dikelola oleh sebuah yayasan
pendidikan sebagai pengelola aset lembaga, tidak hanya dijabat oleh keluarga,

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 147



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

akan tetapi oleh orang-orang yang sebetulnya tidak memiliki hubungan
keluarga. Ditambah lagi pimpinan-pimpinan unit lembaga yang berada di
naungan yayasan dijabat oleh orang-orang professional (Rivai, 2013). Oleh
sebab itu, sistem kerja kepemimpinan kolektif ini yakni bagaimana
menjalankan tujuan yang telah ditetapkan secara kelembagaan dan
mewujudkannya ke dalam sistem manajemen yang terdapat di pondok
pesantren al-Asy’ariyyah.

d. Peningkatan Fungsionalitas Kelembagaan

Peningkatan fungsi kelembagaan pondok pesantren al-Asy’ariyyah
melalui berbagai upaya penguatan pendidikan pondok pesantren berdampak
positif terhadap kemajuan bagi lingkungannya. Kerangkan pemikiran KH.
Muntaha dalam mengembangkan pondok pesantren, madrasah, dan sekolah
yang didirikannya tidak hanya menjalankan fungsi pendidikan, akan tetapi juga
menjadi pusat kegiatan dakwah, sosial, dan pemberdayaan masyarakat. Inilah
yang menjadi pokok daripada upaya peningkatan fungsionalitas pondok
pesantren al-Asy’ariyyah.

Kependidikan pondok pesantren mengacu kepada identitas yang paling
khas di kalangan pesantren adalah jiwa ikhlas dan kesederhanaan.
Kesederhanaan di sini dimaknai sebagai laku hidup. Sederhana bukan berarti
santri itu lusuh dan melarat misalnya. Akan tetapi, kesederhanaan dibangun
melalui pelatihan-pelatihan guna menghadapi beratnya tantangan kehidupan.
Sederhana dalam perspektif pesantren inilah yang disebut laku hidup, dengan
tujuan menjadi pribadi yang kuat (Siradj et al,, 1999). Konsep dasar daripada
pondok pesantren menurut fungsi kelembagaannya merupakan institusi
pendidikan. Namun demikian, ia memerankan fungsi lainnya, yaitu fungsi
sosial, dakwah dan pemberdayaan masyarakat. Suatu konsep yang dapat
ditujukan bukan hanya untuk para santri, namun untuk oleh masyarakat luas,
yang menyangkut berbagai aspek seperti masalah kegiatan sosial, ekonomi dan
politik.

KH Muntaha dalam Kkerangka pemikiran paradigmatis dalam
menjalankan tradisi pesantren, meyakini bahwa segala aktivitas kehidupan
semata-mata hanya beribadah kepada Allah, tafaquh fiddin. Hal itu dapat dilihat
pada serangkai aktivitas ritual personal dan komunal menjadi satu kesatuan
komunitas komunal kehidupan masyarakat pesantren. Pembentukan
karakteristik ikhlas merupakan identitas yang terbentuk melalui keyakinan
terhadap barakah kiai. Karakteristik yang lahir dari penguasaan diri akan
memberikan kekuatan dan motivasi dalam proses pendidikan santri dan
dakwah kepada masyarakat. Muaranya akan menggerakkan perubahan sosial

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 148



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

masyarakat. Tidak mengherankan banyak pondok pesantren besar, awalnya
berasal dari tempat-tempat yang kurang bersahabat. Pada titik inilah peran kiai
dan pondok pesantren sebagai institusi dakwah terlihat nyata gerakannya.

Hal ini memberikan sebuah acuan pemahaman bahwa kepemimpinan
kiai dan pondok pesantren sebagai sebuah sistem lembaga keagamaan
memiliki struktur sosial dalam pandangan masyarakat bersifat elitis. Bentuk ini
tidak diukur berdasarkan seberapa besarnya pendapatan dan tinggi ekonomi
kiai. Disisi lain apa yang dipraktikkan oleh kiai terhadap masyarakatnya
menunjukkan perannya dalam mengentaskan masyarakat menuju masyarakat
yang lebih baik. Ini dibuktikan dengan kehidupan kiainya yang sederhana.
Sehingga, hierarki elitis kiai merupakan bentuk penghormatan tertinggi dalam
stratifikasi sosial masyarakat.

e. Brand Takhassus Al-Qur’an

Berdirinya lembaga pendidikan formal dipondok pesantren al-
Asy’ariyyah menunjukkan sebuah proses bahwa pondok pesantren mengalami
perkembangan yang baik. Indikatornya adalah pondok pesantren yang
mengembangkan berbagai jenis dan jenjang pendidikan formal, selain daripada
sistem pesantren. Lebih jauh adalah pola perkembangan yang berlangsung
dipondok pesantren al-Asy’ariyyah, menunjukkan kesamaan pola dengan
pondok pesantren masyhur seperti pesantren Tebuireng, Pesantren Bahrul
Ulum Tambak Beras dan Pondok Modern Darussalam Gontor Ponorogo yang
masing-masing dengan adanya perguruan tinggi (Mujab, 2016).

Sekolah-sekolah formal yang didirikan oleh KH. Muntaha mengacu
kepada nama Sekolah Takhassus al-Qur’an. Sekolah tersebut dikelola dalam
satu manajemen dengan pondok pesantren al-Asy’ariyyah dengan
menggunakan brand Sekolah Takhassus Al-Qur’an yang tersebar di beberapa
wilayah di Wonosobo. Pertama, PAUD/RA Hj. Maryam, TK, SD, SMP, SMA, SMK
Takhassus Al-Qur’an, dan pondok pesantren cabang yang dikelola oleh
keturunan KH. Muntaha yaitu Al-Asy’ariyyah I], III, IV yang lokasinya berada di
satu kelurahan Kalibeber. Kedua, SMP dan SMA Takhassus di Desa Dero
Duwur. Ketiga, sekolah berasrama, MI, MTs, dan MA Takhassus di Desa
Kalierang. Pengembangan pendidikan formal ini merupakan strategi perluasan
pendidikan sebagai upaya pemerataan dalam hal distribusi dan cakupan
pendidikan agar mudah dijangkau oleh masyarakat.

Pola perkembangan tersebut menunjukkan progres kesamaan bahwa
pondok pesantren telah mengembangkan model pendidikan yang lebih
kompleks melalui lembaga-lembaga pendidikan formal dalam sistem
pendidikan pesantren. Seperti pada perkembangan pendidikan formal di

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 149



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

pondok pesantren Darul Ulum, Jombang, juga menunjukkan kesamaan pola
perkembangan sebagaimana halnya dilakukan oleh Perguruan Islam Mathaliul
Falah Pati, pondok pesantren Krapyak Yogyakarta (Subhan, 2012). Tampaknya
juga ada pada pondok pesantren pondok pesantren Lirboyo, Kediri (Mardiyabh,
2012).

Pada titik ini, pendeskripsian daripada hasil penelitian ini mengarahkan
kepada temuan-temuan penting bahwa peranan kiai menentukan kemajuan
suatu institusi pendidikan pesantren. Ditambah, pondok pesantren yang
berkembang harus memiliki suatu nilai keunggulan yang menunjukkan ciri
khas dan keunggulan dari lembaga tersebut. Dalam hal ini, pondok pesantren
al-Asy’ariyyah memiliki sekolah formal dengan brand sekolah Takhassus,
adanya berbagai jenis dan jenjang sekolah formal, perguruan tinggi, dan
memiliki mushaf al-Qur’an Akbar sebagai nilai lebih dari institusi pendidikan.

D. Simpulan

Berdasarkan hasil telaah dan kajian di atas, simpulan dari pokok masalah
penelitian tentang peranan KH. Muntaha dalam Pengembangan Pondok Pesantren
al-Asy’ariyyah adalah sebagai berikut: (1) Merancang strategi pengembangan

pondok pesantren melalui pendekatan birokrasi dan kegiatan politik. (2)

Membangun kerja sama, kemitraan dan jaringan (networking) yang luas. (3)

Mendirikan sekolah-sekolah formal dalam berbagai jenis dan jenjang. (4)

Mendirikan perguruan tinggi dalam level universitas yang berbasis pesantren. (5)

Pemberdayaan ekonomi masyarakat sekitar pesantren. (6) Membranding lembaga

sebagai pusat pendidikan yang mengkhususkan kepada studi dan hafalan al-

Qur’an. (7) Menciptakan lingkungan akademik religius dengan basis pendidikan

Islami. Berdasarkan kesimpulan pokok masalah tersebut, kesimpulan penelitian

sebagai berikut:

1. Biografi KH. Muntaha yang tergambar dari profil keluarganya, dan ditunjang
oleh kepribadiannya yang karismatik memberikan pengaruh besar dan
berdampak pada percepatan perkembangan pondok pesantren al-Asy’ariyyah.
Motivasi awalnya mengembangkan pondok pesantren al-Asy’ariyyah
dilatarbelakangi oleh situasi, keadaan dan kondisi lingkungannya. Figur KH.
Muntaha merupakan seorang sosok inspirator bagi masyarakat yang berhasil
mewujudkan gagasannya dengan mentransformasikan pondok pesantren al-
Asy’ariyyah sebagai upaya meningkatkan kapasitas kelembagaan pendidikan
[slam.

2. Pokok pemikiran pendidikan KH. Muntaha berawal dari keadaan pondok
pesantren yang hanya mengajarkan pendidikan agama, kemudian

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 150



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

dikembangkan menjadi pondok pesantren yang mempelajari ilmu
pengetahuan umum berbasis pendidikan formal. Hal ini menjadi inti
pemikiran pendidikan KH. Muntaha sebagai titik pokok yang mendasari
gagasannya dalam mengembangkan lembaga pendidikan formal dipondok
pesantren al-Asy’ariyyah. Gagasannya merepresentasikan gagasan ideal
format pendidikan Islam non dikotomi yang diimplementasikannya dalam
sistem pendidikan pondok pesantren al-Asy’ariyyah.

3. Implikasi penelitian dalam kajian pengembangan pendidikan dalam berbagai
inovasi pendidikan KH. Muntaha mengarahkan kepada suatu titik akhir bahwa
pondok pesantren dapat bertahan dalam dinamika pendidikan modern
dengan cara membuka diri dan adaptif terhadap berbagai perubahan-
perubahan. Temuan-temuan tersebut merupakan hasil penelitian yang
berharga, yang berimplikasi sebagai sebuah model pengembangan pendidikan
Islam, pondok pesantren khususnya, yang mencirikan karakteristik sebagai
lembaga pendidikan Islam yang maju.

Daftar Rujukan

Abaza, M. (n.d.). Madrasah. The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World.
Retrieved September 6, 2017, from
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236MIW /e0483

Atabik, A. (2014). The Living Qur’an: Potret Budaya Tahfiz al-Qur’an di Nusantara.
Jurnal Penelitian, 8(1), 161-178.

Azra, A. (1994). Jaringan ulama: Timur Tengah dan kepulauan Nusantara abad XVII
dan XVIII: melacak akar-akar pembaruan pemikiran Islam di Indonesia. Mizan.

Azra, A. (2015). Civic Education at Public Islamic Higher Education (PTKIN) and
Pesantren. Tarbiya: Journal of Education in Muslim Society, 2(2), 167-177.

Bungin, B. (2001). Metodologi penelitian kualitatif.
Dhofier, Z. (1981). Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kiyai. LP3ES.

Faizin, M. A. (2015). Transformasi Manajemen Pendidikan Pesantren Salafiyah di
Jawa Timur: Studi Kualitatif di Pesantren Lirboyo Kediri. EMPIRISMA: JURNAL
PEMIKIRAN DAN KEBUDAYAAN ISLAM, 24(2).

Fanani, A. A. (2020). Kepemimpinan Kiai dalam Pengembangan Pendidikan Formal
di Pondok Pesantren Full Day Sunan Ampel Banyuwangi. Jurnal Darussalam:
Jurnal Pendidikan, Komunikasi Dan Pemikiran Hukum Islam, 11(2), 298-317.

Federspiel, H. M. (2018). Pesantren. The Oxford Encyclopedia of the Islamic World.
Oxford Islamic Studies Online ....

Hamruni, H. (2016). The challenge and the prospect of pesantren in historical

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 151



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

review. Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 413.

Hidayat, S., & Fogg, K. W. (2018). Member Profiles: Muntaha. Konstituante.Net.
https://www.konstituante.net/en/profile/NU_muntaha

Idrus, M. (2009). Metode penelitian ilmu sosial. Yogyakarta: Erlangga.

Khuluk, L. (2000). Fajar Kebangunan Ulama; Biografi KH. Hasyim Asy’ari. LKIS
PELANGI AKSARA.

Ma’arif, S. (2010). Pola Hubungan Patron-Client Kiai dan Santri di Pesantren.
Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam, 15(02), 273-296.

Mardiyah, M. (2012). Kepemimpinan Kiai dalam Memelihara Budaya Organisasi di
Pondok Modern Gontor, Lirboyo Kediri, dan Pesantren T ebuireng Jombang.
Tsaqafah, 8(1), 67-104.

Mas‘ud, A. (1998). Mahfuz al-Tirmisi (d. 1338/1919): An Intellectual Biography.
Studia Islamika, 5(2).

Muhadjir, N. (2011). Metodologi Penelitian ed VI. Rake Sarasin, Yogyakarta.

Muhaimin. (2009). Rekonstruksi pendidikan Islam: dari paradigma pengembangan,
manajemen kelembagaan, kurikulum hingga strategi pembelajaran. Raja
Grafindo Persada.

Mujab, M. (2016). The Role of Pesantren on the Development Islamic Science in
Indonesia. MIQOT: Jurnal IImu-Ilmu Keislaman, 37(2).

Mursyid, A., & Mustautina, I. (2019). Tajwid Di Nusantara Kajian Sejarah, Tokoh
Dan Literatur. ELFURQANIA: Jurnal Ushuluddin Dan Ilmu-Ilmu Keislaman, 5(1),
75-104.

Nata, H. A. (2012). Manajemen Pendidikan: Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam
di Indonesia. Kencana.

Nurhadi, N. (2018). Masjid: kajian historis perubahan masyarakat pasca perang
Jawa di Magetan tahun 1835-1850. UIN Sunan Ampel Surabaya.

Pohl, F. (n.d.). Islamic Education in Indonesia. Oxford Islamic Studies Online.Oxford
[slamic Studies.
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t343/e0029

Ratna, N. K. (2010). Metodologi penelitian kajian budaya dan ilmu sosial humaniora
pada umumnya.

Rivai, V. (2013). Kepemimpinan dan perilaku organisasi.

Rogers, E. M,, Singhal, A., & Quinlan, M. M. (2014). Diffusion of innovations.
Routledge.

Salehudin, A. (2016). Konstruksi Jaringan Sosial Pesantren: Strategi Eksis di
Tengah Perubahan. Religi: Jurnal Studi Agama-Agama, 10(2), 204-216.

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 152



Faisal Kamal, Abdurrahman Mas’ud & Nur Uhbiyati

Sanaky, H. A. H. (2008). Permasalahan dan Penataan Pendidikan Islam Menuju
Pendidikan yang Bermutu. El-Tarbawi, 1(1), 83-97.

Siradj, S. A., Wahid, M., & Zuhri, S. (1999). Pesantren Masa Depan: Wacana
Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren. Pustaka Hidayah.

Steenbrink, K. A. (1986). Pesantren, madrasah, sekolah: pendidikan Islam dalam
kurun moderen. Lembaga Penelitian, Pendidikan dan Penerangan Ekonomi
dan Sosial.

Subhan, A. (2012). Lembaga pendidikan Islam Indonesia: abad ke-20. Kencana.
Suhartono, W. P. (2010). Teori dan Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Graha Iimu.

Sukawi, Z. (2016). Dimensi Spiritualitas dalam Pengembangan Universitas Sains al-
Qur’an Jawa Tengah di Wonosobo. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Suyono, E., & Munir, S. (2004). Biografi KH. Muntaha Al-Hafidz, Ulama Multidimensi.
Wonosobo: UNSIQ Press.

Syam, R. S. EL. (n.d.). Profil Yayasan Al-Asy’ariyyah. Yayasan Asy’ariyyah.
Tilaar, H. A. R. (2012). Perubahan sosial dan pendidikan.
Weber, M. (2002). Sosiologi Agama. IRCiSoD.

Wood, M. (n.d.). Pesantren. The Oxford Encyclopedia of Islam and Women. Oxford
[slamic Studies Online.
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t355/e0315

Ar-Risalah: Volume XX Nomor 1, 2022 153



