Umar Hasibullah Sosio-Historis Pendidikan Islam

SOSIO-HISTORIS PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA
Oleh :
M. Umar Hasibullah

Abstrak

Pada awal mula, agama islam yang dibawa bawa oleh para pedagang
Gujarat dan China hanya sebatas dianut oleh para pedagang dan
keluarganya saja. Namun lambat laun udara islam mulai masuk pada
relung social pendudukan pribumi. Mulai dari pendekatan ilmu kesehatan
(tabib), kesenian, keperkasaan (adu tarung), dan perkawinan saudagar
islam dengan para pribumi.

Dari sinilah di Indonesia islam bermula tidak hanya dikenal sebagai
agama yang berisi nilai patuhan kepada Tuhan akan tetapi nilai-nilai social
(yang islami) juga mulai diperkenalkan.

Dari hasil peleburan dengan budaya Indonesia, hingga sekarang
islam mengisi seluruh aspek social Indonesia. Dalam sejarah agama islam
dan hal keislamannya memberikan sungbansih yang sangat besar
terhadap kemajuan bangsa Indonesia. Tidak terhitung sejak zaman
kerajaan sampai pasca kemerdekaan tidak terlepas dari peran tokoh-
tokoh muslim yang membawa nilai agama islam.

Oleh sebab itu, disini mau melihat pendidikan islam di Indonesia dan
perkembangnnya mulai sebelum kemerdekaan dan setelah kemerdekaan
dilihat dari sosio-historisnya. Karena menurut para ahli sejarah,
pendidikan islam adalah salah satu penndidikan tertua di Indonesia
dengan model yang khas dan menjadi salah satu pendidikan yang
disahkan oleh negara. Hal ini dimaksudkan untuk mengetahui keberadaan
social-politik bagaimana proses pendidikan islam diakui oleh Negara
hingga dapat dirasakan saat ini.

Keyword : Sosio-Historis, Pendidikan Agama Islam
Pendahuluan

Kajian tentang pendidikan islam perspektif historis adalah kajian pemberdayaan
umat berdasarkan dalam al-qur'an dan hadits dalam konteks historis. Artinya
penerapan normatif pendidikan islam bukan hanya menyangkut kronologi
peristiwa tetapi lebih penting adalah dampak peristiwa tersebut terhadap
pemberdayaan umat. Oleh karena itu menurut Dr. Halim Soebahar,
pemberdayaan umat dalam konteks historis akan menditeksi tiga macam ranabh;
Setting wilayah, tradisi intelektual dan institusi pendidikan. Akan tetapi pada
tataran substansinya ketiga ranah tersebut menyatu dalam sebuah holistika
kesejarahan yang satu dan lainnya.

Indonesia sebagai objek kajian merupakan setting wilayah memiliki cakupan
yang sangat luas mulai dari sabang sampai merauke. Tentunya pada masing
daerah mempunyai cirikhas dan penyebutan yang berbeda dalam penyebutan
istilah. Pada tataran tataran tradisi intelektual menjelaskan aktifitas-aktifitas

99 Ar-Risalah, Vol. XI No. 1 April 2013



manusia yang berorientasi kepada transformasi keilmuan dan menunjukkan
kekayaan intelektual. Seperti contoh tentang berkembangnya pemikiran-
pemikiran dan karya ilmiyah berupa buku dan hasil kajian. Sedangkan institusi
pendidikan menjelaskan proses terjadinya belajar mengajar baik yang
diformalkan maupun tidak atau sudah adanya system yang mandukung
pelaksanaan pembelajaran tersebut.

1. Pendidikan Islam Pra Kemerdekaan

Penyelenggaraan pendidikan islam di Indonesia muncul berawal tidak
terlepas dari penyebaran agama islam itu sendiri. Pada masa perkembangan,
islam mulai disebarkan melalui pendidikan. Banyak bermunculan surau, dan
musholla yang mengajarkan ajaran islam dengan alamiyah dan tidak terstruktur.

a. Institusi Pendidikan

Pendidikan islam pada awal mula tidak dilaksanakan secara

kelembagaan, dalam artian pelaksanaan pendidikan islam cenderung

alamiyah dan berjalan apa adanya. Dan pada perkembangan

selanjutnya muncul corak dan model sebagai warna pendidikan islam

di Indonesia adalah :

1) Masjid dan musholla
Pada awal mula kedatangan islam, agama islam disebarkan melalui
dakwah dengan pendekatan persuasif dan pendidikan. Pada fase
ini sulit dibedakan antara ilamisasi, dalam artian dakwah islamiyah
dalam rangka menyebarkan agama islam dan membentuk pribadi
muslim dan islamologi.
Para pedagang islam yang memulai menyebarkan agama islam
pertama dengan menempati tempat dimana mereka singgah dan
membangun tempat peribadatan disana. Dari tempat peribadatan ini
kemudian disisipi pemberian materi-materi tentang keislaman
berupa membaca al-quran. Dari sini lambat laun menjadi sebuah
bibit yang kemudian memunculkan adanya pesantren.

2) Pesantren
Pesantren sudah ada di bumi nusantara seiring dengan penyebaran
Islam di bumi pertiwi ini. Ada yang menyebutkan, pesantren sudah
muncul sejak abad akhir abad ke-14 atau awal ke-15, didirikan
pertama kali oleh Maulana Malik Ibrahim yang kemudian
dikembangkan lebih jauh oleh Sunan Ampel. Namun berdasarkan
data yang lebih dapat dipertanggungjawabkan, pesantren dalam
pengertiannya yang sesungguhnya tumbuh-kembang sejak akhir
abad ke-18. Dalam hal ini, Tegalsari dianggap sebagai pesantren
tertua.
Terlepas kapan pertama kali muncul, tapi pesantren dianggap
sebagai lembaga pendidikan Islam Indonesia yang pertama.
Sebagai misal, pendidikan yang dikembangkan sangat
mengapresiasi, tapi sekaligus mampu mengkritisi budaya lokal
yang berkembang di masyarakat luas. Karena itu, meskipun
kurikulum pendidikan yang dikembangkan di pesanten sangat
sederhana berupa belajar al-qur'an dan tasawuf serta ditekankan
pada kajian kitab yang dianjurkan oleh kiai berupa limu alat dan ilmu
kebahasaan. Kurikulum ini kemudian dirumuskan dalam visi

100 Ar-Risalah, Vol. XI No. 1 April 2013



2.

101

pesantren yang sangat sarat dengan orientasi kependidikan dan
sosial.
Melalui pendekatan semacam itu, pesantren pada satu pihak
menekankan kepada kehidupan akhirat serta kesalehan sikap dan
perilaku, dan pada pihak lain pesantren memiliki apresiasi cukup
tinggi atas tradisi-tradisi lokal. Keserba-ibadahan, keikhlasan,
kemandirian, cinta ilmu, apresiasi terhadap khazanah intelektual
muslim klasik dan nilai-nilai sejenis menjadi anutan kuat pesantren
yang diletakkan secara sinergis dengan kearifan budaya lokal yang
berkembang di masyarakat. Berdasar pada nilai-nilai Islam yang
dipegang demikian kuat ini, pesantren mampu memaknai budaya
lokal tersebut dalam bingkai dan perspektif keislaman. Dengan
demikian, Islam yang dikembangkan pesantren tumbuh-kembang
sebagai sesuatu yang tidak tidak asing di bumi Nusantara. Islam
bukan sekadar barang tempelan, tapi menyatu dengan kehidupan
masyarakat.

3) Madrasah
Pendidikan Islam mulai berkembang pada awal abad ke-20 Masehi
dengan berdirinya madrasah Islamiyah yang bersifat formal.
Madrasah-madrasah banyak bermunculan di Sumateri antara lain
:Madrasah Adabiyah di Padang Sumatra Barat yang didirikan oleh
Syeikh Abdullah Ahmad pada tahun 1909 M. Madrasaha ini berubah
menjadi HIS Adabiyah pada tahun 1915 M. Pada tahun 1910 M
didirikan Madrs School di daerah Batu Sangkar Sumatera Barat oleh
Sykh M. Taib Umar Pada tahun 1918 M Mahmud Yunus mendirikan
Diniyah School sebagai lanjutan Madrasah School.
Muhammadiyah mendirikan sekolah umum model pemerintah
seperti Kweek School (sekolah guru) tetapi tidak netral agama.
Dengan predikatnya sebagai pembaharu Muhammadiyah
menyusun kurikulum pengajaran di sekolah-sekolahnya mendekati
rencana pelajaran sekolah-sekolah pemerintah. Pada pusat-pusat
pendidikan Muhammadiyah disiplin-disiplin sekuler (ilmu umum) di
ajarkan, walaupun ia mendasarkan sekolahnya pada masalah-
masalah agama.
Selanjutnya, pada akhir tahun 1938, komisi perguruan NU berhasil
melahirkan reglemen tentang susunan madrasah-madrasah NU
yang harus dijalankan mulai tanggal 2 Muharram 1357 H. Adapun
susunan madrasah-madrasah tersebut adalah:

= Madrasah Awaliyah dengan lama belajar 2 tahun

Madrasah Ibtidaiyyah dengan lama belajar 3 tahun

Madrasah Tsanawiyah dengan lama belajar 3 tahun

Madrasah Mu’allimin Wustha 2 tahun

Madrasah Mu’allimin “Ulya” 3 tahun

Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan

Pada awal abad ke-20 umat Islam Indonesia mengalami beberapa
perubahan dalam bentuk kebangkitan, agama, perubahan dan pencerahan.
Di antaranya adalah dorongan untuk mengusir penjajah. Meskipun ada
dorongan kuat untuk melawan penjajahan, akan tetapi mereka sadar bahwa
tidak mungkin melawan penjajah hanya dengan cara tradisional.
Ketertinggalan diberbagai bidang adalah akibat darai kemunduran umat

Ar-Risalah, Vol. XI No. 1 April 2013



102

Islam diberbagai bidang, khususnya dalam bidang pendidikan, sehingga
umat Islam terbelakang.

Pendidikan islam pasca kemerdekaan lebih difokuskan kepada integrasi
dalam sistem pendidikan nasional. Ide ini awalnya dimunculkan oleh Abdul
Wabhid yang pada saat itu menjabat sebagai menteri agama pada masa awal
kemerdekaan. Adapun bagaimana pendidikan Islam, baik dari institusi,
materi sampai kepada guru dapat pula diakui oleh negara dan mendapat
payung hukum berupa undang-undang.

a. Institusi Pendidikan

1)

2)

3)

Pesantren

Pesantren yang hanya mengajarkan ilmu agama Islam saja
umumnya disebut pesantren salafi. Pola tradisional yang diterapkan
dalam pesantren salafi adalah para santri bekerja untuk kyai mereka
dan sebagai balasannya mereka diajari ilmu agama oleh kyai
mereka tersebut. Sebagian besar pesantren salafi menyediakan
asrama sebagai tempat tinggal para santrinya dengan
membebankan biaya yang rendah atau bahkan tanpa biaya sama
sekali. Para santri, pada umumnya menghabiskan hingga 20 jam
waktu sehari dengan penuh dengan kegiatan, dimulai dari salat
shubuh di waktu pagi hingga mereka tidur kembali di waktu malam.

Ada pula pesantren yang mengajarkan pendidikan umum,
dimana persentase ajarannya lebih banyak ilmu-ilmu pendidikan
agama Islam daripada ilmu umum (matematika, fisika, dan lainnya).
Ini sering disebut dengan istilah pondok pesantren modern, dan
umumnya tetap menekankan nilai-nilai dari kesederhanaan,
keikhlasan, kemandirian, dan pengendalian diri. Pada pesantren
dengan materi ajar campuran antara pendidikan ilmu formal dan
ilmu agama Islam, para santri belajar seperti di sekolah umum atau
madrasabh.

Corak pesantren pada fase pasca kemerdekaan sudah mulai
mengalami perubahan. Perubahan tersebut dari yang bersifat
tradisionalis (salaf) menuju modernis (khalaf), berupa modern dalam
sistem, metode dan fisik bangunan. Hal ini dibuktikan dengan sikap
terbukanya untuk tidak sepenuhnya taglid dan mencoba mencari
formulasi baru untuk lebih baik meski didapatkan dari non-islam,
memasukkan materi umum dan bahasa Inggris, tidak mengenal
bahasa daerah, penggunaan bahasa Arab dan Inggris sebagai
bahasa pengantar dan percakapan, olah raga dengan segala
cabangnya dan lain-lain

Madrasah dan Sekolah

Diantara pembaharuan di bidang pendidikan adalah dengan di
bentuknya madrasah sebagai lembaga alternatif pendidikan Islam di
Indonesia yang sudah ada, seperti pesantren dan sekolah-sekolah
yang didirikan oleh kolonial Belanda. Madrasah dalam lintasan
sejarah lahir untuk merespon atas dinamika sistem pendidikan umat
yang berada dalam persimpangan jalan antara pendidikan umum
yang bercorak kolonial dan lembaga pendidikan pesantren yang
bercorak tradisional

Bentuk pembaharuan sebagaimana yang dilakukan oleh
Pendidikan Agama dan Pendidikan Keagamaan

Ar-Risalah, Vol. XI No. 1 April 2013


http://id.wikipedia.org/wiki/Pesantren_Salaf
http://id.wikipedia.org/wiki/Salat
http://id.wikipedia.org/wiki/Salat

3.

103

Pendidikan agama dan pendidikan keagamaan adalah istilah yang
digunakan dalam UU Sisdiknas. Hal ini sudah mengindasikan
bahwa pendidikan islam baik dari segi materi, lembaga pendidikan
maupun lingkungan keagamaan sudah mendapat payun g hukum
dari negara.

Cita-cita para tokoh pendidikan islam yang menginginkan
pendidikan islam dan pendidikan keagamaan islam dapat menjadi
pendidikan resmi yang dianut oleh negara atau minimal mendapat
perhatian oleh negara.

Namun hal ini tidak terlepas dari perjuangan para pemerhati
pendidikan islam yang terus memperjuangkan agar pendidikan
islam mendapatkan proporsi yang layak di mata undang-undang.
Perjuangan tersebut dimulai pada Sisdiknas (UU no. 12/1950) UU
no. 2/1954, UU No. 20/1989 dan UU No. 20/2003.

Dualisme Pendidikan di Indonesia

Pada awal abad ke-20, pendidikan di indonesia terpecah menjadi dua
golongan, yaitu pendidikan yang diberikan oleh sekolah-sekolah barat yang
sekuler yang tidak mengenal agama, dan pendidikan agama yang diberikan
oleh pondok pesantren yang hanya mengenal agama. Terlebih sikap yang
lebih ekstrim adalah bagaimana pendidikan islam juga dijadikan untuk
melawan pendidikan kolonial barat.

Dua golongan tersebut berbeda mulai dari model hingga kepada tujuannya.
Dari sikap berbeda ini semakin meluas baik dalam aktifias sosial maupun
intelektual, bergaul dan berpikir dan berbicara.

Adapun ciri-ciri masing-masing corak pendidikan tersebut antara lain, ciri
corak lama adalah menyiapkan ulama yang kompeten dalam bidang agama.
Sedangkan ciri corak baru adalah menonjolkan intelek,bersikap negatif
terhadap islam. Dan hal ini yang kemudian mengakibatkan terjadinya
dualisme pendidikan di indonesia.

Munculnya dualisme dalam sistem pendidikan di Indonesia tidak bisa
dilepaskan dari pengaruh kemunduran dunia Islam yang didominasi oleh
pola pengembangan keilmuan agama yang spesifik-parsialistik dan juga
pengaruh penjajahan Barat sebagaimana yang telah disentuh sebelumnya.
Oleh itu, sistem pendidikan di Indonesia di satu sisi masih mewarisi pola
pendidikan Islam (tradisional) dan di satu sisi mewarisi sistem penjajah
(Barat). Karel A. Steenbrink (1986) mendapati bahawa asal usul sistem
pendidikan yang dualistik di Indonesia telah bermula sejak zaman kolonial
Belanda hingga berlanjut ke zaman kemerdekaan. Penolakan politik
pemerintah kolonial penjajah untuk menyesuaikan diri dan menggabungkan
sistem pendidikan agama Islam seperti pondok pesantren yang telah ada
sebelumnya menjadi dasar untuk mengembangkan sekolah-sekolah umum
menjadi salah satu sebab wujudnya sekolah-sekolah yang menggunakan
sistem pendidikan kolonial.

Sejak masuknya Islam ke Indonesia, pendidikan Islam telah berlangsung.
Masjid merupakan lembaga pendidikan Islam pertama yang muncul
disamping rumah tempat kediaman para ulama. Setelah itu muncullah
lembaga-lembaga pendidikan Islam lainnya seperti pesantren, dayah dan
surau. Inti dari materi pendidikan pada masa awal tersebut adalah ilmu-ilmu
agama yang dikonsentrasikan dengan membaca kitab-kitab klasik.
Pendidikan Islam yang sedemikian rupa sangat kontras dengan pendidikan

Ar-Risalah, Vol. XI No. 1 April 2013



104

Barat yang dibangun oleh pemerintah kolonial. Pendidikan kolonial ini
bersifat sekuler, tidak mengajarkan sama sekali ilmu agama di sekolah
pemerintah. Begitu pula sebaliknya, pendidikan Islam di masa itu tidak
mengajarkan sama sekali ilmu-ilmu umum. Kenyataan ini membuat
terpolanya pendidikan di Indonesia pada ketika ini dengan dua sistem yang
saling kontras tersebut.

Dalam perkembangan berikutnya sekolah zending kristian masuk kedalam
sistem pendidikan umum gubernemen (adopsi bahasa Belanda-pen) dan
diberikan dasar-dasar ilmu hitung dan ilmu-ilmu dasar yang lain bagi
memenuhi keperluan pegawai gubernemen penjajah.

Pada pergantian abad ke 20, beberapa tokoh kolonial penjajah berfikir
untuk mencari kemungkinan melibatkan pendidikan Islam bagi
pengembangan sistem pendidikan umum. Hal itu disebabkan kerana
pendidikan Islam dibiayai oleh rakyat sendiri dan dengan demikian
pendidikan umum akan dapat dilaksanakan dengan penggunaan biaya yang
lebih murah. Akan tetapi kerana alasan politik, penggabungan sistem
tersebut tidak terlaksana sehingga akhirnya konsekuensi logisnya
pemerintah Belanda tidak mau mencampuri persoalan Islam.

Demikanlah sejak permulaan abad 20 pendidikan Islam mulai
mengembangkan satu model pendidikan sendiri yang berbeda dan terpisah
dari sistem pendidikan Belanda maupun sistem pendidikan yang
dilaksanakan oleh departemen pendidikan dan kebudayaan Indonesia.

Perbedaan antara madrasah di satu sisi dan sekolah peninggalan
penjajah Belanda memperjelas adanya dualisme dalam sistem pendidikan
di Indonesia. Dualisme institusi pemerintah yang melakukan pembinaan
pendidikan itu kemudian pada tataran teknis memberi pengaruh pada
dualisme penyelenggaraan pendidikan, baik yang berkaitan dengan struktur
kurikulum, penyediaan tenaga kependidikan (khususnya tenaga guru),
maupun menyangkut pembiayaan pendidikan. Di satu sisi, ada lembaga-
lembaga pendidikan agama, yaitu pesantren, madrasah, dan IAIN/UIN
(Institut Agama Islam Negeri) dan di sisi lain ada sekolah mulai dari tingkat
dasar hingga universitas. Yang pertama berada di bawah struktur
pengelolaan Departemen Agama (Depag) dan yang terakhir berada di
bawah naungan Departemen Pendidikan Nasional (Diknas).

Sayangnya, dualisme pendidikan ini dalam perkembangannya
berikutnya menghasilkan orientasi dan wawasan masyarakat Indonesia
yang terbelah dengan karakter masing-masing. Imbasnya adalah
munculnya kecenderungan untuk lebih mengembangkan pola dan orientasi
pendidikan yang pernah dinikmati terutama ketika mereka menjadi policy-
maker dalam bidang pendidikan pada masa selanjutnya. Ini pada gilirannya
bisa dilihat dari kebijakan-kebijakan pendidikan pemerintah Orde Lama yang
lebih  mementingkan pendidikan umum ketimbang pendidikan agama.
Walaupun secara parsial ada beberapa upaya untuk menjembatani dikotomi
ini, namun secara substansi lembaga pendidikan berbasis Islam selalu
kedodoran jika dihadapkan dengan lembaga pendidikan umum dilihat dari
aspek mutu maupun manajerial.

a. Tradisi Intelek Muslim Indonesia
Generasi pertama intelegensia Muslim meletakkan fondasi
pokok, baik fondasi keilmuan maupun fondasi sosial kemasyarakatan.
Sehingga pasca generasi pertama ini, intelegensia Muslim hanya

Ar-Risalah, Vol. XI No. 1 April 2013



4.

105

mengembangkan dan melestraikan tradisi keilmuan yang telah
diwariskan serta mewarisi organisasi yang telah menjadi kendaraan bagi
generasi pertama.

Generasi kedua intelegensia Muslim ulama-intelek memainkan
peranan penting dalam pendirian dan kepemimpinan STI, Partai
Masyumi, dan partai NU. Institusi-institusi ini lantas menjadi lahan
persemaian utama bagi pembentukan generasi ketiga intelegensia
Muslim reformis-modernis yakni memlopori perhimpunan-perhimpunan
pelajar pasca-kolonial, seperti GPII, HMI, dan PII.. dipelopori Wahid
Hasyim dan Fauthurrahman Kafrawi.

Para intelegensia Muslim ketiga antara lain Anwar harjono,
Lafran Pane, Jusdi Ghazali, Mukti Ali, Delia Noer, Ahmad Tirtosudiro,
maisaroh Hilal, dan Zakiyah Darajat. formasi intelegensia Muslim
generasi ketiga yang di komandoni oleh Subhan ZE dalam organisasi
Persatuan Sarjana Muslim [Persami].

Pendidikan Islam dalam UU Sisdiknas dan Peraturan Pemerintah

Perdebatan pendidikan islam dalam sejarah Sisdiknas,merupakan
wacana aktual yang takkan berakhir. Banyak argument dikemukakan, salah
satunya adalah, karena wacana tentang pendidikan islam selalu
bersentuhan dengan persoalan umat beragama dengan jumlah melebihi dua
ratus juta. Berbagai pemikiran telah dikembangkan oleh para ahli terutama
tentang konsep dan implementasinya, yang sudah barang pasti bahwa
warna-warni pemikirannya banyak dipengaruhi oleh pandangan hidup dan
nilai-nilai yang dianutnya.

Dalam UU Sisdiknas juga tidak ditemukan secara eksplisit
pendidikan islam. Oleh karena itu memahami pendidikan Islam harus dicari
konsepnya yang bersifat implisit dalam UU Sisdiknas (UU No0.4/1950
(12/1954), UU No0.2/1989 dan UU No. 20/2003), peraturan pemerintah,
keputuan menteri dan lain-lain yang menjabarkan lebih lanjut UU Sisdiknas
tersebut.

Perdebatan wacana pendidikan islam telah lama muncul.
Perdebatan bermula setelah dikemukakan pertanyaan apakah pendidikan
agama (PA) itu diharuskan atau tidak di sekolah-sekolah pemerintah?.
Karena, dalam UU no, 4/1950, UU no. 12/1954, rumusan mengenai
pengajaran agama di sekolah-sekolah negeri akhirnya tercantum dalam bab
XIl tentang "Pengajaran Agama Di Sekolah-Sekolah Negeri”, pasal 20 ayat
(1) dalam sekolah-sekolah negeri di adakan pelajaran agama, orang tua
murid menetapkan apakah anaknya akan mengikuti pelajaran tersebut, dan
(2) cara menyelenggarakan pengajaran agama di sekolah-sekolah negeri di
atur dalam peraturan yang ditetapkan oleh menteri pendidikan,pengajaran
dan kebudayaan, bersama-sama dengan menteri agama.

Yang jelas, bahwa dalam UU tersebut pendidikan islam (PAIl) di
sekolah swasta tidak teratur. Artinya,diserahkan sepenuhnya kepada
penyelenggara lembaga. Bagi sekolah swasta yang dikelola organisasi
islam,PAl cenderung di bagikan,tetapi bagi yang dikelola non muslim
kemungkinan PAI tidak diberikan,demikian sebaliknya. Karena itu, tampak
bila dalam UU tersebut posisi PA di sekolah sangat lemah, karena selain
tidak mempemgaruhi kenaikan kelas juga masih diberinya kebebasan untuk

Ar-Risalah, Vol. XI No. 1 April 2013



106

ikut atau tidak ikut PA. posisi dan substansi PA baru menguat beberapa
periode berikutnya.

Pada UU Sisdiknas No0.2/1989 dimulai atas substansi tujuan
pendidikan Nasional yakni “Untuk Mencerdasakan kehidupan bangsa dan
membentuk manusia seutuhnya yaitu manusia yang beriman kepada Tuhan
Yang Maha Esa dan berbudi pekerti luhur, memiliki pengetahuan dan
keterampilan, kesehatan jasmani dan rohani, kepribadian yang mantap dan
mandiri serta rasa tanggung jawab kemasyarakatan dan kebangsaan.”

Penutup

Secara historis, kehadiran lembaga pendidikan adalah salah satu ciri
utama dari suatu tahap penting perkembangan Islam di tanah air. Ini ditandai
dari kebangkitan tradisi intelektual Islam di abad ke-17, khususnya yang
berbasis di kerajaan Aceh, berlangsung sejalan dengan berdirinya berbagai
lembaga pendidikan Islam di lingkungan kerajaan. Dari lembaga inilah
karya-karya para ulama tentang Islam sebagai wujud konseptualisasi Islam
dan Budaya Melayu-Nusantara muncul. Pada titik ini, tidak dapat dinafikan
bahwa maju mundurnya lembaga pendidikan Islam bisa menjadi satu
indikator penting dalam proses Islamisasi masyarakat dan transmisi ilmu
pengetahuan.

Pada perkembangan berikutnya pendidikan Islam yang berawal dari
pesantren mengalami kemajuan dengan pembelajaran klasikal dengan
konsep madrasah sebagaimana diprakarsai oleh KH. Ahmad Dahlan.
Disamping pula adopsi tentang manajemen pesantren sebagaimana
diilhami oleh KH. Hasyim Asy’ari menjadi titik awal kemajuan pesantren
dalam menjawab tantangan zaman.

Dilain pihak, pendidikan islam yang berawal dari ide-ide para
intelegensia muslim indonesia berhasil mengangkat posisi pendidikan
indonesia, yang semula tidak diakui oleh negara malah lebih memilih
pendidikan dari kolonial, berhasil mendapatkan posisi yang layak di mata
negara. Meskipun hanya sebatas pengakuan tentang pendidikan agama
dan pendidikan keagamaan, dan bukan pendidikan Islam yang disahkan
sebagai sistem pendidikan nasional, namun itu sudah merupakan
keberhasilan yang luar biasa mengingat capaian tersebut baru terealisasi 50
tahun setelah Indonesia merdeka.

Ar-Risalah, Vol. XI No. 1 April 2013



107

DAFTAR PUSTAKA

Amin, Abdullah. 2003. Menyatukan kembali lImu-ilmu Agama dan
Umum. Yogyakarta: Suka Press IAIN Sunan Kalijaga

Azra, Azyumardi. 2002, Paradigma Baru Pendidikan Nasional.
Jakarta: Penerbit Buku Kompas

Hasan, M.Ali, Mukti Ali. 2003. Kapita Selekta Pendidikan Islam.
Jakarta: Pedoman Ilimu Jaya

Hasbullah. 1999. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia Lintasan
Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan. Jakarta: PT. RajaGrafindo
Persada

Maksum. 1999. Madrasah: Sejarah dan Perkembangannya. Jakarta:
Logos

Saleh, Abdul Rahman. 2006. Madrasah dan Pendidikan Anak
Bangsa Visi, Misi, dan Aksi. Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada,

Soebahar, Halim. Matrik Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka
Marwa,2009

Yudi Latif, 2005, Intelegensia Muslim dan Kuasa; Genealogi
Intelegensia Muslim Indonesia Abad ke-20. Bandung: Mizan,

Zuhairini. 2008. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta : Bumi Aksara

Muhaimin. 2004. Wacana Pengembangan Pendidikan Islam.
Surabaya: Pustaka Pelajar

Ar-Risalah, Vol. XI No. 1 April 2013





