
Ar-Risalah,  Vol. XI  No. 1 April 2013 

Umar Hasibullah  Sosio-Historis Pendidikan Islam 
 

99   
 

SOSIO-HISTORIS PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA 
Oleh :  

M. Umar Hasibullah 
 

Abstrak 
 

Pada awal mula, agama islam yang dibawa bawa oleh para pedagang 
Gujarat dan China hanya sebatas dianut oleh para pedagang dan 
keluarganya saja. Namun lambat laun udara islam mulai masuk pada 
relung  social pendudukan pribumi. Mulai dari pendekatan ilmu kesehatan 
(tabib), kesenian, keperkasaan (adu tarung), dan perkawinan saudagar 
islam dengan para pribumi.  

Dari sinilah di Indonesia islam bermula tidak hanya dikenal sebagai 
agama yang berisi nilai patuhan kepada Tuhan akan tetapi nilai-nilai social 
(yang islami) juga mulai diperkenalkan. 

Dari hasil peleburan dengan budaya Indonesia, hingga sekarang 
islam mengisi seluruh aspek social Indonesia. Dalam sejarah agama islam 
dan hal keislamannya memberikan sungbansih yang sangat besar 
terhadap kemajuan bangsa Indonesia. Tidak terhitung sejak zaman 
kerajaan sampai pasca kemerdekaan tidak terlepas dari peran tokoh-
tokoh muslim yang membawa nilai agama islam. 

Oleh sebab itu, disini mau melihat pendidikan islam di Indonesia dan 
perkembangnnya mulai sebelum kemerdekaan dan setelah kemerdekaan 
dilihat dari sosio-historisnya. Karena menurut para ahli sejarah, 
pendidikan islam adalah salah satu penndidikan tertua di Indonesia 
dengan model yang khas dan menjadi salah satu pendidikan yang 
disahkan oleh negara. Hal ini dimaksudkan untuk mengetahui keberadaan 
social-politik bagaimana proses pendidikan islam diakui oleh Negara 
hingga dapat dirasakan saat ini. 

 
Keyword : Sosio-Historis, Pendidikan Agama Islam 

Pendahuluan 

Kajian tentang pendidikan islam perspektif historis adalah kajian pemberdayaan 
umat berdasarkan dalam al-qur’an dan hadits dalam konteks historis. Artinya 
penerapan normatif pendidikan islam bukan hanya menyangkut kronologi 
peristiwa tetapi lebih penting adalah dampak peristiwa tersebut terhadap 
pemberdayaan umat. Oleh karena itu menurut Dr. Halim Soebahar, 
pemberdayaan umat dalam konteks historis akan menditeksi tiga macam ranah; 
Setting wilayah, tradisi intelektual dan institusi pendidikan. Akan tetapi pada 
tataran substansinya ketiga ranah tersebut menyatu dalam sebuah holistika 
kesejarahan yang satu dan lainnya. 

Indonesia sebagai objek kajian merupakan setting wilayah memiliki cakupan 
yang sangat luas mulai dari sabang sampai merauke. Tentunya pada masing 
daerah mempunyai cirikhas dan penyebutan yang berbeda dalam penyebutan 
istilah. Pada tataran tataran tradisi intelektual menjelaskan aktifitas-aktifitas 



Ar-Risalah,  Vol. XI  No. 1 April 2013 100  
 

manusia yang berorientasi kepada transformasi keilmuan dan menunjukkan 
kekayaan intelektual. Seperti contoh tentang berkembangnya pemikiran-
pemikiran dan karya ilmiyah berupa buku dan hasil kajian. Sedangkan institusi 
pendidikan menjelaskan proses terjadinya belajar mengajar baik yang 
diformalkan maupun tidak atau sudah adanya system yang mandukung 
pelaksanaan pembelajaran tersebut. 

1. Pendidikan Islam Pra Kemerdekaan 
Penyelenggaraan pendidikan islam di Indonesia muncul berawal tidak 

terlepas dari penyebaran agama islam itu sendiri. Pada masa perkembangan, 
islam mulai disebarkan melalui pendidikan. Banyak bermunculan surau, dan 
musholla yang mengajarkan ajaran islam dengan alamiyah dan tidak terstruktur.  

 
a. Institusi Pendidikan 

Pendidikan islam pada awal mula tidak dilaksanakan secara 
kelembagaan, dalam artian pelaksanaan pendidikan islam cenderung 
alamiyah dan berjalan apa adanya. Dan pada perkembangan 
selanjutnya muncul corak dan model sebagai warna pendidikan islam 
di Indonesia adalah : 
1) Masjid dan musholla 

Pada awal mula kedatangan islam, agama islam disebarkan melalui 
dakwah dengan pendekatan persuasif dan pendidikan. Pada fase 
ini sulit dibedakan antara ilamisasi, dalam artian dakwah islamiyah 
dalam rangka menyebarkan agama islam dan membentuk pribadi 
muslim dan islamologi. 
Para pedagang islam yang memulai menyebarkan agama islam 
pertama dengan menempati tempat dimana mereka singgah dan 
membangun tempat peribadatan disana. Dari tempat peribadatan ini 
kemudian disisipi pemberian materi-materi tentang keislaman 
berupa membaca al-qur’an. Dari sini lambat laun menjadi sebuah 
bibit yang kemudian memunculkan adanya pesantren. 

2) Pesantren 
Pesantren sudah ada di bumi nusantara seiring dengan penyebaran 
Islam di bumi pertiwi ini. Ada yang menyebutkan, pesantren sudah 
muncul sejak abad akhir abad ke-14 atau awal ke-15, didirikan 
pertama kali oleh Maulana Malik Ibrahim yang kemudian 
dikembangkan lebih jauh oleh Sunan Ampel.  Namun berdasarkan 
data yang lebih dapat dipertanggungjawabkan, pesantren dalam 
pengertiannya yang sesungguhnya tumbuh-kembang sejak akhir 
abad ke-18. Dalam hal ini, Tegalsari dianggap sebagai pesantren 
tertua. 
Terlepas kapan pertama kali muncul, tapi pesantren dianggap 
sebagai lembaga pendidikan Islam Indonesia yang pertama. 
Sebagai misal, pendidikan yang dikembangkan sangat 
mengapresiasi, tapi sekaligus mampu mengkritisi  budaya lokal 
yang berkembang di masyarakat luas. Karena itu, meskipun 
kurikulum pendidikan yang dikembangkan di pesanten sangat 
sederhana berupa belajar al-qur’an dan tasawuf serta ditekankan 
pada kajian kitab yang dianjurkan oleh kiai berupa Ilmu alat dan ilmu 
kebahasaan. Kurikulum ini kemudian dirumuskan dalam visi 



Ar-Risalah,  Vol. XI  No. 1 April 2013 101  
 

pesantren yang sangat sarat dengan orientasi kependidikan dan 
sosial. 
Melalui pendekatan semacam itu, pesantren pada satu pihak 
menekankan kepada kehidupan akhirat serta kesalehan sikap dan 
perilaku, dan pada pihak lain pesantren memiliki apresiasi cukup 
tinggi atas tradisi-tradisi lokal. Keserba-ibadahan, keikhlasan, 
kemandirian, cinta ilmu, apresiasi terhadap khazanah intelektual 
muslim klasik dan nilai-nilai sejenis menjadi anutan kuat pesantren 
yang diletakkan secara sinergis dengan kearifan budaya lokal yang 
berkembang di masyarakat. Berdasar pada nilai-nilai Islam yang 
dipegang demikian kuat ini, pesantren mampu memaknai budaya 
lokal tersebut dalam bingkai dan perspektif keislaman. Dengan 
demikian, Islam yang dikembangkan pesantren tumbuh-kembang 
sebagai sesuatu yang tidak tidak asing di bumi Nusantara. Islam 
bukan sekadar barang tempelan, tapi menyatu dengan kehidupan 
masyarakat. 

3) Madrasah 
Pendidikan Islam mulai berkembang pada awal abad ke-20 Masehi 
dengan berdirinya madrasah Islamiyah yang bersifat formal. 
Madrasah-madrasah banyak bermunculan di Sumateri antara lain 
:Madrasah Adabiyah di Padang Sumatra Barat yang didirikan oleh 
Syeikh Abdullah Ahmad pada tahun 1909 M. Madrasaha ini berubah 
menjadi HIS Adabiyah pada tahun 1915 M. Pada tahun 1910 M 
didirikan Madrs School di daerah Batu Sangkar Sumatera Barat oleh 
Sykh M. Taib Umar Pada tahun 1918 M  Mahmud Yunus mendirikan 
Diniyah School sebagai lanjutan Madrasah School. 
Muhammadiyah mendirikan sekolah umum model pemerintah 
seperti Kweek School (sekolah guru) tetapi tidak netral agama. 
Dengan predikatnya sebagai pembaharu Muhammadiyah 
menyusun kurikulum pengajaran di sekolah-sekolahnya mendekati 
rencana pelajaran sekolah-sekolah pemerintah. Pada pusat-pusat 
pendidikan Muhammadiyah disiplin-disiplin sekuler (ilmu umum) di 
ajarkan, walaupun ia mendasarkan sekolahnya pada masalah-
masalah agama.  
Selanjutnya, pada akhir tahun 1938, komisi perguruan NU berhasil 
melahirkan reglemen tentang susunan madrasah-madrasah NU 
yang harus dijalankan mulai tanggal 2 Muharram 1357 H. Adapun 
susunan madrasah-madrasah tersebut adalah:  

 Madrasah Awaliyah dengan lama belajar 2 tahun 
 Madrasah Ibtidaiyyah dengan lama belajar 3 tahun 
 Madrasah Tsanawiyah dengan lama belajar 3 tahun 
 Madrasah Mu’allimin Wustha 2 tahun 
 Madrasah Mu’allimin “Ulya” 3 tahun 

 
2. Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan 

Pada awal abad ke-20 umat Islam Indonesia mengalami beberapa 
perubahan dalam bentuk kebangkitan, agama, perubahan dan pencerahan. 
Di antaranya adalah dorongan untuk mengusir penjajah. Meskipun ada 
dorongan kuat untuk melawan penjajahan, akan tetapi mereka sadar bahwa 
tidak mungkin melawan penjajah hanya dengan cara tradisional. 
Ketertinggalan diberbagai bidang adalah akibat darai kemunduran umat 



Ar-Risalah,  Vol. XI  No. 1 April 2013 102  
 

Islam diberbagai bidang, khususnya dalam bidang pendidikan, sehingga 
umat Islam terbelakang. 

Pendidikan islam pasca kemerdekaan lebih difokuskan kepada integrasi 
dalam sistem pendidikan nasional. Ide ini awalnya dimunculkan oleh Abdul 
Wahid yang pada saat itu menjabat sebagai menteri agama pada masa awal 
kemerdekaan. Adapun  bagaimana pendidikan Islam, baik dari institusi, 
materi sampai kepada guru dapat pula diakui oleh negara dan mendapat 
payung hukum berupa undang-undang. 
a. Institusi Pendidikan 

1) Pesantren  
Pesantren yang hanya mengajarkan ilmu agama Islam saja 

umumnya disebut pesantren salafi. Pola tradisional yang diterapkan 
dalam pesantren salafi adalah para santri bekerja untuk kyai mereka 
dan sebagai balasannya mereka diajari ilmu agama oleh kyai 
mereka tersebut.  Sebagian besar pesantren salafi menyediakan 
asrama sebagai tempat tinggal para santrinya dengan 
membebankan biaya yang rendah atau bahkan tanpa biaya sama 
sekali. Para santri, pada umumnya menghabiskan hingga 20 jam 
waktu sehari dengan penuh dengan kegiatan, dimulai dari salat 
shubuh di waktu pagi hingga mereka tidur kembali di waktu malam.  

Ada pula pesantren yang mengajarkan pendidikan umum, 
dimana persentase ajarannya lebih banyak ilmu-ilmu pendidikan 
agama Islam daripada ilmu umum (matematika, fisika, dan lainnya). 
Ini sering disebut dengan istilah pondok pesantren modern, dan 
umumnya tetap menekankan nilai-nilai dari kesederhanaan, 
keikhlasan, kemandirian, dan pengendalian diri. Pada pesantren 
dengan materi ajar campuran antara pendidikan ilmu formal dan 
ilmu agama Islam, para santri belajar seperti di sekolah umum atau 
madrasah. 

Corak pesantren pada fase pasca kemerdekaan sudah mulai 
mengalami perubahan. Perubahan tersebut dari yang bersifat 
tradisionalis (salaf) menuju modernis (khalaf), berupa modern dalam 
sistem, metode dan fisik bangunan. Hal ini dibuktikan dengan sikap 
terbukanya untuk tidak sepenuhnya taqlid dan mencoba mencari 
formulasi baru untuk lebih baik meski didapatkan dari non-islam, 
memasukkan materi umum dan bahasa Inggris, tidak mengenal 
bahasa daerah, penggunaan bahasa Arab dan Inggris sebagai 
bahasa pengantar dan percakapan, olah raga dengan segala 
cabangnya dan lain-lain 

2) Madrasah dan Sekolah  
Diantara pembaharuan di bidang pendidikan adalah dengan di 
bentuknya madrasah sebagai lembaga alternatif pendidikan Islam di 
Indonesia yang sudah ada, seperti pesantren dan sekolah-sekolah 
yang didirikan oleh kolonial Belanda. Madrasah dalam lintasan 
sejarah lahir untuk merespon atas dinamika sistem pendidikan umat 
yang berada dalam persimpangan jalan antara pendidikan umum 
yang bercorak kolonial dan lembaga pendidikan pesantren yang 
bercorak tradisional 
Bentuk pembaharuan sebagaimana yang dilakukan oleh  

3) Pendidikan Agama dan Pendidikan Keagamaan 

http://id.wikipedia.org/wiki/Pesantren_Salaf
http://id.wikipedia.org/wiki/Salat
http://id.wikipedia.org/wiki/Salat


Ar-Risalah,  Vol. XI  No. 1 April 2013 103  
 

Pendidikan agama dan pendidikan keagamaan adalah istilah yang 
digunakan dalam UU Sisdiknas. Hal ini sudah mengindasikan 
bahwa pendidikan islam baik dari segi materi, lembaga pendidikan 
maupun lingkungan keagamaan sudah mendapat payun g hukum 
dari negara. 
Cita-cita para tokoh pendidikan islam yang menginginkan 
pendidikan islam dan pendidikan keagamaan islam dapat menjadi 
pendidikan resmi yang dianut oleh negara atau minimal mendapat 
perhatian oleh negara. 
Namun hal ini tidak terlepas dari perjuangan para pemerhati 
pendidikan islam yang terus memperjuangkan agar pendidikan 
islam mendapatkan proporsi yang layak di mata undang-undang. 
Perjuangan tersebut dimulai pada Sisdiknas  (UU no. 12/1950) UU 
no. 2/1954, UU No. 20/1989 dan UU No. 20/2003.  

 
3. Dualisme Pendidikan di Indonesia 

Pada awal abad ke-20, pendidikan di indonesia terpecah menjadi dua 
golongan, yaitu pendidikan yang diberikan oleh sekolah-sekolah barat yang 
sekuler yang tidak mengenal agama, dan pendidikan agama yang diberikan 
oleh pondok pesantren yang hanya mengenal agama. Terlebih sikap yang 
lebih ekstrim adalah bagaimana pendidikan islam juga dijadikan untuk 
melawan pendidikan kolonial barat. 
Dua golongan tersebut berbeda mulai dari model hingga kepada tujuannya. 
Dari sikap berbeda ini semakin meluas baik dalam aktifias sosial maupun 
intelektual, bergaul dan berpikir dan berbicara.  
Adapun ciri-ciri masing-masing corak pendidikan tersebut antara lain, ciri 
corak lama adalah menyiapkan ulama yang kompeten dalam bidang agama. 
Sedangkan ciri corak baru adalah menonjolkan intelek,bersikap negatif 
terhadap islam. Dan hal ini yang kemudian mengakibatkan terjadinya 
dualisme pendidikan di indonesia. 
Munculnya dualisme dalam sistem pendidikan di Indonesia tidak bisa 
dilepaskan dari pengaruh kemunduran dunia Islam yang didominasi oleh 
pola pengembangan keilmuan agama yang spesifik-parsialistik dan juga 
pengaruh penjajahan Barat sebagaimana yang telah disentuh sebelumnya. 
Oleh itu, sistem pendidikan di Indonesia di satu sisi masih mewarisi pola 
pendidikan Islam (tradisional) dan di satu sisi mewarisi sistem penjajah 
(Barat). Karel A. Steenbrink (1986) mendapati bahawa asal usul sistem 
pendidikan yang dualistik di Indonesia telah bermula sejak zaman kolonial 
Belanda hingga berlanjut ke zaman kemerdekaan. Penolakan politik 
pemerintah kolonial penjajah untuk menyesuaikan diri dan menggabungkan 
sistem pendidikan agama Islam seperti pondok pesantren yang telah ada 
sebelumnya menjadi dasar untuk mengembangkan sekolah-sekolah umum 
menjadi salah satu sebab wujudnya sekolah-sekolah yang menggunakan 
sistem pendidikan kolonial.  
Sejak masuknya Islam ke Indonesia, pendidikan Islam telah berlangsung. 
Masjid merupakan lembaga pendidikan Islam pertama yang muncul 
disamping rumah tempat kediaman para ulama. Setelah itu muncullah 
lembaga-lembaga pendidikan Islam lainnya seperti pesantren, dayah dan 
surau. Inti dari materi pendidikan pada masa awal tersebut adalah ilmu-ilmu 
agama yang dikonsentrasikan dengan membaca kitab-kitab klasik. 
Pendidikan Islam yang sedemikian rupa sangat kontras dengan pendidikan 



Ar-Risalah,  Vol. XI  No. 1 April 2013 104  
 

Barat yang dibangun oleh pemerintah kolonial. Pendidikan kolonial ini 
bersifat sekuler, tidak mengajarkan sama sekali ilmu agama di sekolah 
pemerintah. Begitu pula sebaliknya, pendidikan Islam di masa itu tidak 
mengajarkan sama sekali ilmu-ilmu umum. Kenyataan ini membuat 
terpolanya pendidikan di Indonesia pada ketika ini dengan dua sistem yang 
saling kontras tersebut. 
Dalam perkembangan berikutnya sekolah zending kristian masuk kedalam 
sistem pendidikan umum gubernemen (adopsi bahasa Belanda-pen) dan 
diberikan dasar-dasar ilmu hitung dan ilmu-ilmu dasar yang lain bagi 
memenuhi keperluan pegawai gubernemen penjajah.  

Pada pergantian abad ke 20, beberapa tokoh kolonial penjajah berfikir 
untuk mencari kemungkinan melibatkan pendidikan Islam bagi 
pengembangan sistem pendidikan umum. Hal itu disebabkan kerana 
pendidikan Islam dibiayai oleh rakyat sendiri dan dengan demikian 
pendidikan umum akan dapat dilaksanakan dengan penggunaan biaya yang 
lebih murah. Akan tetapi kerana alasan politik, penggabungan sistem 
tersebut tidak terlaksana sehingga akhirnya konsekuensi logisnya 
pemerintah Belanda tidak mau mencampuri persoalan Islam. 

Demikanlah sejak permulaan abad 20 pendidikan Islam mulai 
mengembangkan satu model pendidikan sendiri yang berbeda dan terpisah 
dari sistem pendidikan Belanda maupun sistem pendidikan yang 
dilaksanakan oleh departemen pendidikan dan kebudayaan Indonesia. 

Perbedaan antara madrasah di satu sisi dan sekolah peninggalan 
penjajah Belanda memperjelas adanya dualisme dalam sistem pendidikan 
di Indonesia. Dualisme institusi pemerintah yang melakukan pembinaan 
pendidikan itu kemudian pada tataran teknis memberi pengaruh pada 
dualisme penyelenggaraan pendidikan, baik yang berkaitan dengan struktur 
kurikulum, penyediaan tenaga kependidikan (khususnya tenaga guru), 
maupun menyangkut pembiayaan pendidikan. Di satu sisi, ada lembaga-
lembaga pendidikan agama, yaitu pesantren, madrasah, dan IAIN/UIN 
(Institut Agama Islam Negeri) dan di sisi lain ada sekolah mulai dari tingkat 
dasar hingga universitas. Yang pertama berada di bawah struktur 
pengelolaan Departemen Agama (Depag) dan yang terakhir berada di 
bawah naungan Departemen Pendidikan Nasional (Diknas). 

Sayangnya, dualisme pendidikan ini dalam perkembangannya 
berikutnya menghasilkan orientasi dan wawasan masyarakat Indonesia 
yang terbelah dengan karakter masing-masing. Imbasnya adalah 
munculnya kecenderungan untuk lebih mengembangkan pola dan orientasi 
pendidikan yang pernah dinikmati terutama ketika mereka menjadi policy-
maker dalam bidang pendidikan pada masa selanjutnya. Ini pada gilirannya 
bisa dilihat dari kebijakan-kebijakan pendidikan pemerintah Orde Lama yang 
lebih mementingkan pendidikan umum ketimbang pendidikan agama. 
Walaupun secara parsial ada beberapa upaya untuk menjembatani dikotomi 
ini, namun secara substansi lembaga pendidikan berbasis Islam  selalu 
kedodoran jika dihadapkan dengan lembaga pendidikan umum dilihat dari 
aspek mutu maupun manajerial. 

 
a. Tradisi Intelek Muslim Indonesia 

Generasi pertama intelegensia Muslim meletakkan fondasi 
pokok, baik fondasi keilmuan maupun fondasi sosial kemasyarakatan. 
Sehingga pasca generasi pertama ini, intelegensia Muslim hanya 



Ar-Risalah,  Vol. XI  No. 1 April 2013 105  
 

mengembangkan dan melestraikan tradisi keilmuan yang telah 
diwariskan serta mewarisi organisasi yang telah menjadi kendaraan bagi 
generasi pertama. 

Generasi kedua intelegensia Muslim ulama-intelek memainkan 
peranan penting dalam pendirian dan kepemimpinan STI, Partai 
Masyumi, dan partai NU. Institusi-institusi ini lantas menjadi lahan 
persemaian utama bagi pembentukan generasi ketiga intelegensia 
Muslim reformis-modernis yakni memlopori perhimpunan-perhimpunan 
pelajar pasca-kolonial, seperti GPII, HMI, dan PII.. dipelopori Wahid 
Hasyim dan Fauthurrahman Kafrawi. 

Para intelegensia Muslim ketiga antara lain Anwar harjono, 
Lafran Pane, Jusdi Ghazali, Mukti Ali, Delia Noer, Ahmad Tirtosudiro, 
maisaroh Hilal, dan Zakiyah Darajat. formasi intelegensia Muslim 
generasi ketiga yang di komandoni oleh Subhan ZE dalam organisasi 
Persatuan Sarjana Muslim [Persami]. 
 
 

4. Pendidikan Islam dalam UU Sisdiknas dan Peraturan Pemerintah 
Perdebatan pendidikan islam dalam sejarah Sisdiknas,merupakan 

wacana aktual yang takkan berakhir. Banyak argument dikemukakan, salah 
satunya adalah, karena wacana tentang pendidikan islam selalu 
bersentuhan dengan persoalan umat beragama dengan jumlah melebihi dua 
ratus juta. Berbagai pemikiran telah dikembangkan oleh para ahli terutama 
tentang konsep dan implementasinya, yang sudah barang pasti bahwa 
warna-warni pemikirannya banyak dipengaruhi oleh pandangan hidup dan 
nilai-nilai yang dianutnya. 

Dalam UU Sisdiknas juga tidak ditemukan secara eksplisit 
pendidikan islam. Oleh karena itu memahami pendidikan Islam harus dicari 
konsepnya yang bersifat implisit dalam UU Sisdiknas (UU No.4/1950 
(12/1954), UU No.2/1989 dan UU No. 20/2003), peraturan pemerintah, 
keputuan menteri dan lain-lain yang menjabarkan lebih lanjut UU Sisdiknas 
tersebut.  

Perdebatan wacana pendidikan islam telah lama muncul. 
Perdebatan bermula setelah dikemukakan pertanyaan apakah pendidikan 
agama (PA) itu diharuskan atau tidak di sekolah-sekolah pemerintah?. 
Karena, dalam UU no, 4/1950, UU no. 12/1954, rumusan mengenai 
pengajaran agama di sekolah-sekolah negeri akhirnya tercantum dalam bab 
XII tentang ”Pengajaran Agama Di Sekolah-Sekolah Negeri”, pasal 20 ayat 
(1) dalam sekolah-sekolah negeri di adakan pelajaran agama, orang tua 
murid menetapkan apakah anaknya akan mengikuti pelajaran tersebut, dan 
(2) cara menyelenggarakan pengajaran agama di sekolah-sekolah negeri di 
atur dalam peraturan yang ditetapkan  oleh menteri pendidikan,pengajaran 
dan kebudayaan, bersama-sama dengan menteri agama. 

Yang jelas, bahwa dalam UU tersebut pendidikan islam (PAI) di 
sekolah swasta tidak teratur. Artinya,diserahkan sepenuhnya kepada 
penyelenggara lembaga. Bagi sekolah swasta yang dikelola organisasi 
islam,PAI cenderung di bagikan,tetapi bagi yang dikelola non muslim  
kemungkinan PAI tidak diberikan,demikian sebaliknya. Karena itu, tampak 
bila dalam UU tersebut posisi PA di sekolah sangat lemah, karena selain 
tidak mempemgaruhi kenaikan kelas juga masih diberinya kebebasan untuk 



Ar-Risalah,  Vol. XI  No. 1 April 2013 106  
 

ikut atau tidak ikut PA. posisi dan substansi PA baru menguat beberapa 
periode berikutnya. 

Pada UU Sisdiknas No.2/1989 dimulai atas substansi tujuan 
pendidikan Nasional yakni “Untuk Mencerdasakan kehidupan bangsa dan 
membentuk manusia seutuhnya yaitu manusia yang beriman kepada Tuhan 
Yang Maha Esa dan berbudi pekerti luhur, memiliki pengetahuan dan 
keterampilan, kesehatan jasmani dan rohani, kepribadian yang mantap dan 
mandiri serta rasa tanggung jawab kemasyarakatan dan kebangsaan.” 

 
 

A. Penutup 
Secara historis, kehadiran lembaga pendidikan adalah salah satu ciri 

utama dari suatu tahap penting perkembangan Islam di tanah air. Ini ditandai 
dari kebangkitan tradisi intelektual Islam di abad ke-17, khususnya yang 
berbasis di kerajaan Aceh, berlangsung sejalan dengan berdirinya berbagai 
lembaga pendidikan Islam di lingkungan kerajaan. Dari lembaga inilah 
karya-karya para ulama tentang Islam sebagai wujud konseptualisasi  Islam 
dan Budaya Melayu-Nusantara muncul. Pada titik ini, tidak dapat dinafikan 
bahwa maju mundurnya lembaga pendidikan Islam bisa menjadi satu 
indikator penting dalam proses Islamisasi masyarakat dan transmisi ilmu 
pengetahuan. 

Pada perkembangan berikutnya pendidikan Islam yang berawal dari 
pesantren mengalami kemajuan dengan pembelajaran klasikal dengan 
konsep madrasah sebagaimana diprakarsai oleh KH. Ahmad Dahlan. 
Disamping pula adopsi tentang manajemen pesantren sebagaimana 
diilhami oleh KH. Hasyim Asy’ari menjadi titik awal kemajuan pesantren 
dalam menjawab tantangan zaman. 

Dilain pihak, pendidikan islam yang berawal dari ide-ide para 
intelegensia muslim indonesia berhasil mengangkat posisi pendidikan 
indonesia, yang semula tidak diakui oleh negara malah lebih memilih 
pendidikan dari kolonial, berhasil mendapatkan posisi yang layak di mata 
negara. Meskipun hanya sebatas pengakuan tentang pendidikan agama 
dan pendidikan keagamaan, dan bukan pendidikan Islam yang disahkan 
sebagai sistem pendidikan nasional, namun itu sudah merupakan 
keberhasilan yang luar biasa mengingat capaian tersebut baru terealisasi 50 
tahun setelah Indonesia merdeka. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Ar-Risalah,  Vol. XI  No. 1 April 2013 107  
 

DAFTAR PUSTAKA 
 
Amin, Abdullah. 2003. Menyatukan kembali Ilmu-ilmu Agama dan 

Umum. Yogyakarta: Suka Press IAIN Sunan Kalijaga 
Azra, Azyumardi. 2002, Paradigma Baru Pendidikan Nasional. 

Jakarta: Penerbit Buku Kompas 
Hasan, M.Ali, Mukti Ali. 2003. Kapita Selekta Pendidikan Islam. 

Jakarta: Pedoman Ilmu Jaya 
Hasbullah. 1999. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia Lintasan 

Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan. Jakarta: PT. RajaGrafindo 
Persada 

Maksum. 1999. Madrasah: Sejarah dan Perkembangannya. Jakarta: 
Logos 

Saleh, Abdul Rahman. 2006. Madrasah dan Pendidikan Anak 
Bangsa Visi, Misi, dan Aksi. Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada,  

Soebahar, Halim. Matrik Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka 
Marwa,2009 

Yudi Latif, 2005, Intelegensia Muslim dan Kuasa; Genealogi 
Intelegensia Muslim Indonesia Abad ke-20. Bandung: Mizan,  

Zuhairini. 2008. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta : Bumi Aksara 
Muhaimin. 2004. Wacana Pengembangan Pendidikan Islam. 

Surabaya: Pustaka Pelajar 
 

 




