
 

 

Gerte
ng 

PENDIDIKAN NILAI MELALUI PENDEKATAN KOMPREHENSIP 

UNTUK SISWA SEKOLAH DASAR 

ZIDNIYATI * 

Abstrak 

Sekolah dasar merupakan masa yang amat penting untuk 
membiasakan siswa berperilaku mulia. Pendekatan 
Komprehensip merupakan salah satu pendekatan dalam 
pendidikan nilai. Dalam tulisan ini dibahas mengenai 
konsep pendidikan nilai dan wacana mengenai 
pendekatan nilai. Diawali dengan uraian mengenai definisi 
pendidikan nilai, diikuti dengan pengertian nilai, dan 
macam-macam nilai. Diskusi mengenai domain 
perkembangan moral menjadi topik selanjutnya yang 
dibahas dalam tulisan ini. Bagaimana proses 
pembentukan nilai dapat dilakukan dan pendekatan apa 
yang tepat untuk diterapkan di sekolah dasar menjadi 
kajian selanjutnya dalam tulisan ini. Perkembangan moral 
dan kognitif siswa sekolah dasar dan evaluasi pendidikan 
nilai menjadi bagian akhir pada tulisan ini. 

Keyword : Pendekatan Komprehenship 

Pendahuluan 
Kegelisahan sebagai bangsa dengan makin merebaknya 

perilaku tidak terpuji pada semua lapisan masyarakat menjadi mimpi 
buruk. Usaha yang bisa dilakukan adalah melakukan pendidikan 
karakter pada anak sekolah dasar. Pendidikan karakter untuk anak 
sekolah dasar ini menjadi penting sebab menjadi tonggak pertama 
pembentukan karakter. Pentingnya pendidikan karakter ini harus 
ditunjang tata cara dan metode yang terbaik sehingga menghasilkan 
manusia handal dan berkarakter. 

Dalam sebuah pepatah Arab disebutkan yang artinya 
metodie/tata cara pembelajaran cenderung lebih penting dari materi i 
yang diajarkan)”. Berangkat dari pendapat tersebut, perlu tersusun 
sebuah pendekatan yang dapat menanamkan karakter secara 
maksimal. Salah satu pendekatan sebagai metode pembentukan 
karakter yakni dengan metode komprehensif. Metode ini sangat baik 
dalam penenaman pendidikan karakter terlebih lagi bagi anak usia 
zasar. Penulis sangat merekomendasikan metode ini. 

Maksud dari tulisan ini adalah memperkenalkan metode • 
omprehensif secara teoritis sebagai sebuah pendekatan dalam 

Dosen Prodi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyyah (PGMI) STAI Ibrahimy



r 

Zidniyati Pendekatan Komprehensif 

14 Ar-Risaiah, Vol. XIV No. 2 Oktober 2014 

 

 

penanaman nilai kepada peserta didik. Terlebih lagi, dengan berbagai 
tantangan zaman yang dihadapi masyarakat Indonesia dewasa ini, 
para pelaku pendidikan dituntut untuk mengenal berbagai bentuk 
metode pendidikan nilai. Dengan banyak-nya perbendaharaan 
pendekatan dan metode yang dimilki seorang pelaku pendidikan dapat 
menerapkannya dalam situasi dan kondisi peserta didik. 

Pendidikan Nilai 
Nilai merupakan keyakinan yang dimiliki seseorang yang 

dijadikan pegangan dalam bernalar, bersikap, dan bertingkah laku, 
dan merupakan bentuk eksistensinya. Nilai bersifat mendasar dan 
relatif lebih stabil dalam waktu lama jika dibandingkan dengan sikap 
maupun minat, karena nilai mengarahkan dan menentukan sikap 
maupun minat seseorang. Nilai tercermin pada tindakan seseorang. 
(Hill dalam Stephenson, et al., 1998; Getzels dalam Anderson, 1981; 
Tyler dalam Anderson, 1981; dan Rokeach dalam Anderson, 1981) 

Sedangkan dalam keilmuan Islam, nilai didefinisikan serupa 
dengan aqidah. Aqidah adalah dimensi ideologi atau keyakinan (Lubis, 
2008: 24). Aqidah menunjuk kepada beberapa tingkat keimanan 
seseorang muslim terhadap kebenaran Islam, terutama mengenai 
pokok-pokok keimanan Islam. Pokok-pokok keimanan dalam Islam 
menyangkut keyakinan seseorang terhadap Allah SWT, para malaikat, 
kitab-kitab, nabi dan Rasul Allah, hari akhir, serta qadha dan qadar. 
Abdussalam (Lubis, 2008: 25) menyebutkan aqidah atau iman berisi 
keyakinan akan adanya Allah dan para rasul yang diutus dan 
dipilihNya untuk menyampaikan risalahNya kepada umat melalui 
malaikat yang dituangkan dalam kitab-kitab suciNya. Kitab-kitab 
tersebut berisi tentang adanya hari akhirat dan adanya suatu 
kehidupan sesudah mati, serta informasi tentang segala sesuatu yang 
telah direncanakan dan ditentukan Allah. 

Dalam ajaran Islam, aqidah saja tidaklah cukup. Tidaklah cukup 
jikalau manusia hanya menyatakan percaya kepada Allah, tetapi tidak 
percaya akan kekuasaan dan keagungan perintahNya. Tidaklah 
bermakna kepercayaan kepada Allah, jika peraturannya tidak 
dilaksanakan, karena agama bukanlah semata-mata kepercayaan 
(belief). Agama adalah iman (belief) dan amal saleh (good action). 
Iman mengisi hati, ucapan mengisi lidah, dan perbuatan mengisi gerak 
hidup. Kedatangan Nabi Muhammad saw bukanlah semata-mata 
mengajarkan aqidah, tetapi juga mengajarkan jalan mana yang akan 
ditempuh dalam hidup, apa yang seharusnya dikerjakan dan apa yang 
seharusnya dijauhi, itulah yang disebut syariah. Syariah merupakan 
aturan atau undang-undang Allah SWT tentang pelaksanaan dan 
penyerahan diri secara total melalui proses ibadah secara langsung 
maupun tidak langsung 



Zidniyati Pendekatan Komprehensif 

Ar-Risalah, Vol. XIV No. 2 Oktober 2014 15 

 

 

kepada Allah SWT dalam hubungan dengan sesama makhluk 
lain, baik dengan sesama manusia maupun dengan alam sekitar. 

Rumitnya tata nilai manusia ini membuat proses pendidikan nilai 
sama sekali berbeda dengan pendidikan konvensional yang terpusat 
di dalam kelas. Pendidikan nilai merupakan program- program dan 
strategi-strategi yang dirancang untuk mengajarkan nilai-nilai tertentu 
(berkaitan dengan hal yang benar dan salah) di sekolah, guna 
pengembangan perilaku dan karakter yang baik Lefrancois (2000: 
253). Pendidikan nilai dalam konteks pendidikan di sekolah, menurut 
J. Sudarminta (Doni Koesoema, 2007: 1999), merupakan ”...upaya 
untuk membantu siswa mengenal, menyadari pentingnya, dan 
menghayati nilai-nilai yang pantas dan semestinya dijadikan panduan 
bagi sikap dan perilaku manusia, baik secara perorangan maupun 
bersama-sama suatu masyarakat.” 

Pendidikan nilai dalam konteks pendidikan dalam lingkungan 
sekolah dapat dirumuskan secara sederhana sebagai upaya 
pengembangan pribadi tentang keyakinan yang harus dimiliki siswa 
dengan cara membantu mengenalkan dan menyadarkan akan 
pentingnya penghayatan akan nilai-nilai yang pantas dan semestinya 
dijadikan panduan bagi sikap dan perilakunya sehingga menjadi 
kebiasaan yang digunakan dalam hidup sebagai anggota masyarakat 
dan sebagai makhluk Tuhan. 

Dari sini bisa dikatakan bahwa pendidikan nilai tidak harus 
menjadi suatu program atau pelajaran khusus, seperti pelajaran 
menggambar atau menyanyi, tetapi lebih merupakan suatu dimensi 
dari seluruh usaha pendidikan. Diktum ini selaras dengan pernyataan 
Thomas Lickona ketika ditanyakan oleh reporter Early Education 
Today (2000: 48). Lickona secara lengkap berpendapat bahwa 
pendidikan nilai yang diarahkan pada pembentukan karakter terpuji 
dapat dilakukan melalui semua usaha pendidikan sekolah. Pendidikan 
yang membentuk karakter yang baik serta kepribadian yang utuh 
seseorang (siswa), selain dilakukan oleh setiap orang tua dalam 
keluarga, juga dapat diupayakan melalui pendidikan nilai di sekolah. 
Pendidikan nilai di sekolah pun perlu secara sadar dirancang dan 
dikelola sedemikian rupa, sehingga dalam proses pembelajarannya 
terjadi pula poses pembentukan sikap dan perilaku yang baik. Nilai-
nilai yang diajarkan harus termanifestasikan dalam kurikulum, 
sehingga semua siswa faham benar tentang nilai-nilai tersebut dan 
mampu menerjemahkannya dalam perilaku nyata. Hal ini yang disebut 
dengan integrasi, artinya kurikulum yang diterapkan, untuk semua 
bidang studi, dimasukkan juga nilai-nilai pembentuk karakter posjtif. 

Proses Pembentukan Nilai 
Menurut Krathwohl (Lubis, 2008: 19), proses pembentukan nilai



Zidniyati Pendekatan Komprehensif 

v-Risalah, Vol. XIV No. 2 Oktober 2014 16 

 

 

pada anak dapat dikelompokkan dalam 5 tahap. Pertama adalah 
tahap receiving (menyimak). Pada tahap ini seseorang secara aktif 
dan sensitif menerima stimulus dan menghadapi fenomena- 
fenomena, sedia menerima secara aktif, dan selektif dalam memilih 
fenomena. Pada tahap ini nilai belum terbentuk melainkan baru 
menerima adanya niiai-nilai yang berada di luar dirinya dan mencari 
nilai-nilai itu untuk dipilih mana yang paling menarik bagi dirinya. 

Kedua, tahap responding (menanggapi), pada tahap ini, sese-
orang sudah mulai bersedia menerima dan menanggapi secara aktif 
stimulus dalam bentuk respon yang nyata. Dalam tahap ini ada tiga 
tingkatan yakni tahap compliance (patuh); willingness to respond 
(sedia menanggapi) dan satisfaction in response (puas dalam 
menanggapi). Pada tahap ini seseorang sudah mulai aktif menanggapi 
nilai-nilai yang berkembang di luar dan meresponnya. 

Ketiga adalah tahap valuing (memberi nilai), kalau pada tahap 
pertama dan kedua lebih banyak masih bersifat aktivitas fisik biologis 
dalam menerima dan menanggapi nilai, maka pada tahap ini 
seseorang sudah mampu menangkap stimulus itu atas dasar nilai- 
nilai yang terkandung di dalamnya dan mulai mampu menyusun 
persepsi tentang objek. Dalam hal ini terdiri dari tiga tahap, yakni 
percaya terhadap nilai yang diterima; merasa terikat dengan nilai yang 
dipercayai (dipilihnya) itu; dan memiliki keterikatan batin (commitment) 
untuk memperjuangkan nilai-nilai yang diterima dan diyakini itu. 

Keempat adalah tahap mengorganisasikan nilai (organization), 
yaitu satu tahap yang lebih kompleks dari tahap ketiga di atas. 
Seseorang mulai mengatur sistem nilai yang diterima dari luar untuk 
diorganisasikan (ditata) dalam dirinya sehingga sistem nilai itu menjadi 
bagian yang tidak terpisahkan dalam dirinya. Pada tahap ini ada dua 
tahap organisasi nilai, yakni mengorganisasikan dan 
mengkonsepsikan nilai dalam dirinya dalam cara hidup dan tata 
perilakunya sudah didasarkan atas nilai-nilai yang diyakininya. 

Kelima adalah tahap karakterisasi nilai (characterization), yang 
ditandai dengan ketidakpuasan seseorang untuk mengorganisasi 
sistem nilai yang diyakininya dalam hidupnya secara mapan, ajek dan 
konsisten sehingga tidak dapat dipisahkan lagi dengan pribadinya. 
Tahap ini dikelompokkan dalam dua tahap, yakni tahap menerapkan 
sistem nilai dan tahap karakterisasi, yakni tahap mempribadikan 
sistem tersebut. 

Tahap-tahap proses pembentukan nilai dari Krathwohl ini lebih 
banyak ditentukan dari arah mana dan bagaimana seseorang 
menerima nilai-nilai dari luar kemudian menginternalisasikan nilai- nilai 
tersebut dalam dirinya. Sementara itu, dalam Islam, pembentukan nilai 
menjadi kajian dari pembentukan kepribadian muslim kaaffah 
(sempurna). 

Pembentukan kepribadian muslim pada dasarnya merupakan 



Zidniyati Pendekatan Komprehensif 

v-Risalah, Vol. XIV No. 2 Oktober 2014 17 

 

 

suatu pembentukan kebiasaan yang baik dan serasi dengan nilai- nilai 
akhlak al- karimah (budi pekerti luhur). Untuk itu setiap muslim 
dianjurkan untuk belajar seumur hidup, sejak lahir hingga akhir hayat 
(pendidikan sepanjang hidup). Jalaluddin (2003: 203-204) 
menjelaskan bahwa pembentukan kepribadian muslim meliputi aspek-
aspek berikut: (1) aspek idiil (dasar), landasan pemikiran yang 
bersumber dari ajaran wahyu; (2) aspek materiil (bahan), berupa 
pedoman dan materi ajaran yang terangkum dalam mated bagi 
pembentukan akhlak al-karimah\ (3) aspek sosial, menitikberatkan 
pada hubungan yang baik antara sesama makhluk, khususnya 
sesama manusia; (4) aspek teologi, pembentukan kepribadian muslim 
ditujukan pada pembentukan nilai-nilai tauhid sebagai upaya untuk 
menjadikan kemampuan diri sebagai pengabdi Allah yang setia; (5) 
aspek teleologis (tujuan), pembentukan kepribadian muslim 
mempunyai tujuan yang jelas; (6) aspek duratif (waktu), pembentukan 
kepribadian muslim dilakukan sejak lahir hingga meninggal dunia; (7) 
aspek dimensional, pembentukan kepribadian muslim didasarkan atas 
penghargaan terhadap faktor-faktor bawaan yang berbeda (perbedaan 
individu); (8) aspek fitrah manusia, yaitu pembentukan kepribadian 
muslim meliputi bimbingan terhadap peningkatan dan pengembangan 
kemampuan asmani, rohani dan ruh. Pembentukan kepribadian 
muslim merupakan pembentukan kepribadian yang utuh, menyeluruh 
terarah dan berimbang. 

Pendekatan Komprehensif untuk Pendidikan Nilai 
Kirschenbaun (1995: 31-43) menyatakan pendekatan 

komprehensif dalam pendidikan nilai meliputi empat cara: inculcating 
:alue and morality (inkulkasi), modeling value and morality pemberian 
teladan), facilitating value and morality (fasilitasi nilai dan moralitas), 
skills for value development and moral literacy pengembangan 
keterampilan hidup). Pendekatan komprehensif, 
• ang diperkenalkan oleh Kirschenbaum, bersifat multidimensional :an 
kompleks, yang dapat didefinisikan ’’sebagai usaha secara sadar 
_ntuk menolong subjek didik memperoleh pengetahuan, berbagai 
■eterampilan, sikap, dan nilai, yang dapat membantu subjek didik 
~’engalami kehidupan yang secara pribadi lebih menyenangkan dan 
secara sosial konstruktif’ (Darmiyati Zuchdi, 2008: 1-4). Darmiyati 
Zuchdi merangkum beberapa alasan yang melatarbelakangi -
lunculnya pendekatan komprehensif tersebut, yakni ’’bahwa 
:endekatan-pendekatan baru dan inovasi-inovasi yang telah ada 
~anya mampu memberikan solusi parsial bagi masalah-masalah 
:*endidikan. Pendekatan ini pada dasarnya, merupakan sintesis s'tara 
pendekatan-pendekatan yang bersifat tradisional dan yang 
kontemporer”. 

Pengertian komprehensif mencakup empat aspek, yaitu: (1) isi, 



Zidniyati Pendekatan Komprehensif 

v-Risalah, Vol. XIV No. 2 Oktober 2014 18 

 

 

(2) metode, (3) terjadi dalam seluruh aspek kehidupan 
sekolah/universitas, dan (4) terjadi dalam kehidupan masyarakat. 
Isinya meliputi semua persoalan yang berkaitan dengan nilai (value), 
mulai dari pilihan nilai-nilai pribadi sampai persoalan moral dan 
pertanyaan tentang etika dalam kehidupan masyarakat. Dari aspek 
metode, dua metode yang bersifat tradisional yakni inkulkasi dan 
pemberian teladan disintesiskan dengan metode yang lebih 
kontemporer yaitu fasilitasi nilai dan pengembangan keterampilan. 
Selanjutnya pelaksanaannya dalam keseluruhan kehidupan 
sekolah/universitas: di dalam kelas, dalam kegiatan 
ekstrakurikuler/unit kegiatan mahasiswa, bimbingan karir dan 
konseling, dalam upacara-upacara seremonial, dan sebagainya. 
Pelaksananya adalah semua elemen masyarakat, orangtua, institusi 
agama, pemuka masyarakat, pekerja sosial, polisi, dan lain-lain semua 
berpartisipasi (Darmiyati Zuchdi, 2008: 46-49). 

Pernyataan tersebut dijabarkan oleh Darmiyati Zuchdi dengan 
uraian sebagai berikut: pertama, inkulkasi nilai dan moral; inkulkasi 
bertolak belakang dengan indoktrinasi dengan ciri-ciri sebagai berikut: 
mengkomunikasikan kepercayaan disertasi alasan yang mendasari, 
memperlakukan orang lain secara adil, menghargai pandangan orang 
lain, mengemukakan keragu-raguan atau perasaan tidak percaya 
dengan disertai alasan dan rasa hormat, tidak sepenuhnya mengontrol 
lingkungan untuk meningkatkan kemungkinan penyampaian nilai-nilai 
yang dikehendaki dan mencegah kemungkinan nilai-nilai yang tidak 
dikehendaki, menciptakan pengalarrian sosial dan emosional 
mengenai nilai-nilai yang dikehendaki tidak secara ekstrim, membuat 
aturan, memberikan penghargaan dan memberikan konsekuensi 
disertai alasan, tetap membuka komunikasi dengan pihak yang tidak 
setuju, memberi kebebasan bagi adanya perilaku yang berbeda, 
apabila sampai pada tingkat yang tidak dapat diterima diarahkan untuk 
kemungkinan berubah. 

Kedua, keteladanan nilai, ada dua syarat yang dipenuhi, yakni: 
a) pendidik harus berperan menjadi model yang baik bagi subjek didik, 
dan b) subjek didik harus mau meneladani sifat-sifat yang terpuji. 
Ketiga, fasilitasi, dimaksudkan bagi subjek didik untuk melatih subjek 
didik mengatasi masalah-masalah. Kegiatan yang dilaksanakan oleh 
subjek didik dalam penggunaan metode fasilitas membawa dampak 
positif bagi perkembangan kepribadian, karena hal-hal sebagai 
berikut: fasilitas secara signifikan dapat 
meningkatkan hubungan pendidik dan subjek didik untuk memperjelas 
pemahaman; menolong subjek didik yang sudah menerima nilai tetapi 
belum mengamalkannya secara konsisten 



_*dniyati Pendekatan Komprehensif 

Ar-Risalah, Vol. XIV No. 2 Oktober 2014 19 

 

 

meningkat dari pemahaman secara intelektual ke komitmen untuk 
oertindak; menolong siswa berpikir lebih jauh tentang nilai yang 
dipelajari, menemukan wawasan sendiri, belajar dari teman yang telah 
menerima nilai yang diajarkan dan akhirnya menyadari <ebaikan hal-
hal yang disampaikan pendidik; menyebabkan pendidik lebih dapat 
memahami pikiran dan perasaan subjek didik; memotivasi subjek didik 
menghubungkan persoalan nilai dengan kehidupan kepercayaan, dan 
perasaan mereka sendiri. 

Keempat, pengembangan keterampilan; keterampilan yang 
dimaksud mencakup berpikir kritis, berpikir kreatif, berkomunikasi 
secara jelas, menyimak, bertindak asertif menemukan resolusi konflik, 
yang secara singkat disebut keterampilan akademik dan keterampilan 
sosial. 

Kirschenbaum (2000: 15-16) juga menegaskan keyakinannya 
pada premis yang menyatakan bahwa pada saat pendidik melakukan 
inkulkasi dan memberikan teladan nilai-nilai positif, mengajarkan 
karakter mulia, serta memberikan siswa kesempatan dan selanjutnya 
mengevaluasi dampaknya terhadap para pengajar sendiri, maka hal 
itu akan memperbesar kemungkinan keberhasilan pendidikan 
karakter. Kirschenbaum juga menyatakan bahwa jika guru 
mengajarkan atau menceritakan sesuatu secara langsung, maka 
siswa mungkin akan mengingat bagian tertentu (dalam jumlah sedikit) 
dari apa yang diajarkan atau yang diceritakan. Jika guru 
mendemonstrasikan apa yang guru ajarkan, maka siswa akan 
mengingat lebih banyak. Akan tetapi, jika guru memberi siswa 
kesempatan untuk mengolah informasi yang diberikan dan 
menciptakan makna tersendiri, maka siswa akan mengingat lebih 
banyak lagi dan mempertahankan ingatan tentang informasi lebih 
lama, dan hal ini akan memberi dampak yang lebih mendalam 
terhadap perilaku siswa. 

Berdasarkan uraian mengenai pendekatan komprehensip dan 
empat metode yang termuat di dalamnya, dapat dikatakan di sini 
bahwa proses pendidikan nilai sebagai pembentuk karakter siswa 
dilakukan dengan prinsip moral knowing (kognitif), yakni memberikan 
konsep secara kognitif mengenai nilai-nilai, kemudian moral feeling 
(afektif), yakni memberikan fasilitas pada siswa agar mampu 
merasakan dan mempertimbangkan mengenai nilai-nilai hingga 
mereka yakin akan pilihannya, dan ketiga moral action (konasi), yakni 
membantu anak-anak untuk berperilaku atas nilai-nilai yang telah 
mereka pahami dan yakini. Pendekatannya adalah pendekatan secara 
komprehensif, yakni dimulai dengan cara inkulkasi, keteladan, 
fasilitasi, dan terakhir pengembangan keterampilan atas nilai-nilai 
yang dipelajari. 
Perkembangan Moralitas dan Kognitif Anak-Anak Usia SD/MI 

Piaget (Santrock, 2004: 270-271) yang secara ekstensif 



Zidniyati Pendekatan Komprehensif 

A- = salah, VC XIV No. 2 Oktober 2014 20 

 

 

mengobservasi dan mewawancarai anak-anak dari usia 4 hingga 12 
tahun mengatakan anak-anak berpikir dengan dua cara yang berbeda 
mengenai moralitas bergantung pada kedewasaan perkembangan 
mereka, yakni: (a) heteronomous morality ialah tahap pertama 
perkembangan moral anak-anak yang terjadi kira-kira pada usia 4 
hingga 7 tahun. Keadilan dan aturan-aturan dibayangkan sebagai 
sifat-sifat dunia yang tidak boleh berubah, yang lepas dari kendali 
manusia. (b) Autonomous morality ialah tahap kedua perkembangan 
moral anak yang terjadi pada usia kira-kira 10 tahun dan lebih. Anak 
menjadi sadar bahwa aturan-aturan dan hukum- hukum diciptakan 
oleh manusia dan menilai suatu tindakan, seseorang harus 
mempertimbangkan maksud-maksud pelaku dan juga akibat-
akibatnya. Sementara anak-anak usia 7 hingga 10 tahun berada pada 
masa transisi di antara dua tahap, menunjukkan beberapa ciri dari 
keduanya. 

Berangkat dari teori Piaget, Lawrence Kohlherg menyatakan 
bahwa ada enam tahap perkembangan moral yang harus dilewati 
seorang anak untuk dapat sampai pada tingkat remaja atau tingkat 
kedewasaan yang dapat dikaitkan satu sama lain dalam tiga tingkat 
(level). Dari keenam tahap perkembangan tersebut seseorang akan 
bergerak dari satu tingkat kematangan moral ke tingkat kedua dan 
baru kemudian ke tingkat ketiga. Adapun tingkat dan tahap-tahap 
perkembangan moral menurut Kohlberg (1995: 80) adalah: Pertama, 
tingkat prakonvensional (preconventional level). Dalam tingkatan ini 
terdapat dua tahap yaitu: (a) Tahap punishment/onenlasi pada 
hukuman dan ketaatan, pada tahap ini penekanannya pada akibat fisik 
suatu perbuatan menentukan baik dan buruknya, tanpa menghiraukan 
arti dan nilai manusiawi dari akibat tersebut. Anak menghindari 
hukuman lebih karena rasa takut, bukan karena rasa hormat; (b) 
Tahap Obedience orientation/orientasi hedonis (kepuasan individu), 
perbuatan yang benar adalah perbuatan yang memuaskan kebutuhan 
individu sendiri, tetapi juga mulai memperhatikan kebutuhan orang 
lain. Hubungan lebih menekankan unsur timbal balik dan kewajaran. 

Kedua, tingkat konvensional (conventional level). Pada tingkat 
konvensional ini ada dua tahap perkembangan moral yaitu: (a) Tahap 
interpersonal concordance atau goodboy-nicegirl orientation/orientasi 
anak manis, pada tahap ini anak memenuhi harapan keluarga dan 
lingkungan sosialnya yang dianggap bernilai pada dirinya sendiri, 
sudah ada loyalitas. Unsur pujian menjadi penting dalam tahap ini 
karena yang ditangkap anak adalah orang dipuji karena berlaku baik. 
Perilaku baik adalah perilaku yang menyenangkan atau yang 
membantu orang lain, dan yang disetujui oleh orang lain, (b) Tahap 
law-and-order orientationAahap hukuman dan ketertiban, menjalankan 
tugas dan rasa hormat terhadap otoritas adalah tindakan yang benar. 
Orang mendapatkan rasa hormat dengan berperilaku menurut 



Zidniyati Pendekatan Komprehensif 

A- = salah, VC XIV No. 2 Oktober 2014 21 

 

 

kewajiban. 
Ketiga, tingkat pasca-konvensional atau prinsipel (prinsipled 

level). Dalam tingkat ini terdapat dua tahap perkembangan moral, 
yaitu: (a) Tahap social-contract, legalistic orientation/orientasi kontrak 
social legalitas, perbuaan yang benar cenderung didefinisikan dari 
segi hak-hak bersama dan ukuran-ukuran yang telah diuji secara kritis 
dan disepakati oleh seluruh masyarakat. Terdapat suatu kesadaran 
yang jelas mengenai relativisme nilai dan pendapat pribadi serta suatu 
tekanan pada prosedur yang sesuai untuk mencapai kesepakatan. 
Terlepas dari apa yang disepakati secara konstitusional atau 
demokratis, hak adalah soal nilai dan pendapat pribadi. (b) Tahap 
orientation of universal ethical principles/orientasi suara hati, orientasi 
pada keputusan suara hati dan prinsip etis yang telah dipilih sendiri, 
yang mengacu pada pemahaman logis menyeluruh, universal, dan 
konsistensi. Sebaiknya prinsip-prinsip itu universal mengenai keadilan, 
timbale balik, dan persamaan hak asasi manusia, serta mengenai rasa 
hormat terhadap martabat manusia. 

Keterangan ini senada dengan uraian Santrock (2008: 103) 
yang menyatakan bahwa preconventional reasoning (penalaran 
prakonvensional) adalah level terbawah dari teori perkembangan 
moral dalam teori Kohlberg. Pada level ini anak tidak menunjukkan 
nternalisasi nilai-nilai moral. Penalaran moral dikontrol oleh hukuman 
dan ganjaran eksternal. Conventional reasoning (penalaran 
konvensional) adalah tahap kedua atau tahap menengah dalam teori 
Kohlberg. Pada level ini, internalisasi masih setengah-setengah 
ntermediate). Anak patuh secara internal pada standar tertentu, tetapi 
standar itu pada dasarnya ditetapkan oleh orang lain, seperti orang 
iua, atau oleh aturan sosial. Postcoventionai reasoning (penalaran 
:ost-konvensional) adalah level tertinggi dalam teori Kohlberg. Pada 
e.e ini moralitas telah sepenuhnya diinternalisasikan dan tidak : 
:asarkan pada standar eksternal. Siswa mengetahui aturan-aturan ;ral 
alternatif, mengeksplorasi opsi, dan kemudian memutuskan sendiri 
kode moral apa yang terbaik bagi dirinya. 

Menurut Colby, et al. (Santrock, 2008: 103), dalam studi atas T: ' I  
Kohlberg, data longitudinal menunjukkan adanya korelasi tahap- ^~ap 

dengan usia, meskipun pada dua tahap tertinggi, terutama tahap : 
.arang muncul. Sebelum usia sembilan tahun, kebanyakan anak ~ 

emahami dilema moral pada level prakonvensional. Pada usia rmaja. 
mereka kemungkinan besar menggunakan nalar pada tahap • ~ 

^ensional. Kohlberg percaya bahwa perubahan mendasar dalam :~--
embangan kognitif akan meningkatkan pemikiran moral. Kohlberg |jza 

mengatakan bahwa anak mengkonstruksi pemikiran moral saat



Zidniyati Pendekatan Komprehensif 

A- = salah, VC XIV No. 2 Oktober 2014 22 

 

 

melewati tahap-tahap tersebut, anak bukan hanya secara pasif menerima norma moralitas 
kultural. Kohlberg menyatakan bahwa pemikiran moral anak dapat ditingkatkan melalui diskusi 
dengan orang lain yang penalarannya berada pada tahap yang lebih tinggi. Seperti Piaget, 
Kohlberg menganggap bahwa hubungan memberi- dan-menerima antarkawan seusia akan 
memajukan penalaran moral karena dalam hubungan semacam ini anak berkesempatan 
melakukan peran yang berbeda. 

Nurul Zuriah (2007: 36) merangkum proses pendidikan nilai sebagai berikut: (a) tahap 
perkembangan saling berhubungan. Tahap yang lebih tinggi akan dicapai setealah tahap yang 
lebih rendah telah tercapai. Oleh karena itu sangat penting memberi dasar yang kuat pada 
tahap awal perkembangan. Pendidikan nilai pada tahap ini akan lebih efektif dengan selalu 
memberikan pengukuhan kepada anak dalam setiap perilaku baik, meskipun perilaku tersebut 
sederhana. (b) Tahap perkembangan moral berjalan seiring dengan perkembangan kognitif 
dalam diri seseorang. Penanaman nilai harus dimulai dengan latihan yang konkrit, sederhana, 
mudah dilakukan, dan tidak menimbulkan perasaan takut, malu, khawatir, dan perasaan 
bersalah. Proses pendidikan nilai juga harus berlangsung secara terus-menerus agar siswa 
terbiasa dan sadar akan nilai yang diyakininya. Proses dimulai dari lingkungan keluarga, 
kemudian lingkungan social dan melalui pengolahan pengalaman hidup yang matang dan kritis 
seiring perkembangan kognitifnya. Akhirnya orang akan menemukan nilai-nilai dan hasilnya 
tampak dalam setiap perilaku, yang merupakan manifestasi dari hasil pergulatan mengolah 
pengalaman hidup bersama orang lain. 

Guna melengkapi penjelasan tentang tahap perkembangan moral yang dinyatakan oleh 
Kohlberg berjalan seiring dengan perkembangan kognitif, perlu diuraikan secara singkat 
mengenai perkembangan kognitif siswa pada usia sekolah dasar. Menurut Piaget (Santrock, 
2008: 42) tahap perkembangan kognitif siswa usia sekolah dasar berada pada tahap 
operasional konkrit. Pada tahap ini anak sudah dapat berpikir secara operasional dan logis 
namun tebatas pada hal-hal yang bersifat konkrit. Kemampuan klasifikasi juga sudah ada tetapi 
belum dapat memahami problem abstrak. Oleh karenanya, pada saat menerapkan 
pembelajaran yang 
mempertimbangkan perkembangan kognitif Piagetian, perlu 
dihadirkan media konkrit untuk menjembatani penyampaian materi yang sifatnya abstrak dalam 
proses pembelajaran. Dalam pendidikan nilai pun juga sudah dapat dikenalkan suatu tindakan 
dengan akibat baik dan buruk. 

Penutup : Evaluasi Pendidikan Nilai 
Evaluasi tentang pendidikan nilai merupakan usaha untuk mengukur berapa jauh nilai-

nilai luhur telah dipahami, dihayati, dan diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Evaluasi juga 
dilakukan untuk mendapatkan gambaran yang menyeluruh tentang penghayatan nilai-nilai yang 
tercermin dalam kualitas hidup sehari- hari. Akan tetapi berbeda dengan penilaian kognisi, 
penilaian tentang kualitas nilai bukan hal yang mudah dilakukan dan sering menghadapi 
kesulitan. Hambatan atau kesulitan tersebut muncul karena hal-hal yang berkaitan dengan nilai, 
sikap, minat, dan perilaku seseorang hanya dapat diketahui oleh orang yang bersangkutan. 

Evaluasi pendidikan nilai moral menurut Darmiyati Zuchdi (2008: 51) dilakukan untuk 
mengetahui ketercapaian tujuan yang meliputi tiga kawasan yakni pemikiran, perasaan, dan 
perilaku. Untuk mengetahui tercapainya tujuan tersebut subjek didik harus sudah memiliki 
kemampuan berpikir/bernalar dalan permasalahan nilai sampai dapat membuat keputusan 
secara mandiri dalam 
menentukan tindakan apa yang harus dilakukan. Oleh karena itu perlu dibuat cara evaluasi 
untuk menentukan kemampuan penalaran moral siswa. Seperti yang dilakukan oleh Kohlberg 
dengan menggunakan dilema moral untuk menentukannya. Akan tetapi dilema moral hanya 
dapat meningkatkan kemampuan penalaran moral dan belum sampai pada tingkatan 
perkembangan afek moral seseorang, demikian juga mengenai perilaku moral. Perilaku 
seseorang hanya dapat dievaluasi secara akurat dengan melakukan pengamatan dalam jangka 



Zidniyati Pendekatan Komprehensif 

A- = salah, VC XIV No. 2 Oktober 2014 23 

 

 

waktu yang lama secara terus-menerus sehingga dapat ditarik kesimpulan tentang kualitas 
nilai/akhlaknya. Berdasarkan pada beberapa teori yang telah diuraikan, dengan demikian 
evaluasi pendidikan nilai dapat dilanjutkan, setelah melakukan evaluasi pada tingkat penalaran 
moral (moral knowing), mengevaluasi tingkat perasaan moralnya (moral feeling), dan terakhir 
dilakukan evaluasi tingkat tindakan moralnya (moral action) sebagai wujud dari pendidikan 
moral. Dengan adanya beberapa permasalahan tentang evaluasi pendidikan nilai luhur/akhlak 
tersebut perlu diterapkan evaluasi secara berkelanjutan menggunakan instrumen evaluasi yang 
baik. 

DAFTAR PUSTAKA 

Anderson, Lorin W. (1981). Assessing affective characteristics in the schools. Boston: Allyn and 
Bacon. 

Anderson, Lorin W. Dan Krathwohl, David R. (2001). A taxonomy for learning, teaching, and 
assessing: a revision of Bloom’s taxonomy of educational objectives. New York: Adison 
Wesley Longman, Inc. 

Anonim. (April 2000). Thomas Lickona, Phd. talks about character education. Scholastic early 
childhood today. ProQuest education Journals. New York. Vol. 14, Iss. 7; p. 48 (2 pages). 
http://proquest.umi.com/pqdweb. 

Darmiyati Zuchdi. (2008). Humanisasi pendidikan: menemukan kembali pendidikan yang 
manusiawi. Jakarta: Bumi aksara. 

  (2008). Pengembangan model pendidikan karakter 
komprehemsif di sekolah dasar terpadu dengan pembelajaran bahasa Indonesia, IPA, dan 
IPS. 

Doni Koesoema. (2007) Pendidikan karakter: strategi mendidik anak di zaman global. Jakarta: 
Grasindo. 

Kirschenbaum, H. (1995). 100 ways to enhance values and morality in schools and youth 
settings. Boston: Allyn & Bacon. 

 (2000). From values clarification to character education: a 
personal journey. Journal of Humanistic Counseling, Education and Development. 
Alexandria. Vol. 39, Iss. 1; p. 4 (17 pages). Diambil pada tanggal 8 September 2008 dari 
http://proquest.umi.com/pqdweb. 

Kohlberg, L. (1995). Tahap-tahap perkembangan moral. (Terjemahan John de Santo dan Agus 
Cremers). Yogyakarta: Kanisius. 

Lefrangois, G.R. (2000). Psychology for teaching. (10lh ed.). Canada: Wadsworth. 
Lickona, T. (1992). Educating for character: how our school can teach respect and 

responsibility. Bantam Books: New York. 
 (2001). What is a good character? And how we develop it 

in our children? Reclaiming Children and Youth. Bloomington: Vol. 9, Iss. 4; p. 239 (13 
page), http://proquest.umi.com/pqdweb. 

Lubis, Mawardi. (2008). Evaluasi pendidikan nilai. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Nurul Zuriah. (2007). Pendidikan moral dan budi pekerti dalam perspektif perubahan: 

menggagas platform pendidikan budi pekerti secara kontekstual dan futuristic. Jakarta: 
Bumi Aksara. 

Santrock, John W. (2004). Life-Span Develpoment. 9th ed. New York: McGraw-Hill. 
 (2008). Educational psychology. 3rd ed. New York: McGraw- 

Hill. 
Stephenson, J., Burman, E., Ling, L., et al. (1998). Values in education. London: Hartnolls Ltd. 
Thornberg, Robert. (November 2008). Values education as the daily fostering of school rules. 

Research in Education. Manchester. Vol. 80, Iss. 1; p. 52 (11 pages). 

http://proquest.umi.com/pqdweb. 

http://proquest.umi.com/pqdweb
http://proquest.umi.com/pqdweb
http://proquest.umi.com/pqdweb
http://proquest.umi.com/pqdweb

	PENDIDIKAN NILAI MELALUI PENDEKATAN KOMPREHENSIP UNTUK SISWA SEKOLAH DASAR
	ZIDNIYATI *
	Pendahuluan
	Pendidikan Nilai
	Proses Pembentukan Nilai
	Penutup : Evaluasi Pendidikan Nilai
	DAFTAR PUSTAKA



