PENDIDIKAN NILAI MELALUI PENDEKATAN KOMPREHENSIP
UNTUK SISWA SEKOLAH DASAR

ZIDNIYATI *

Abstrak

Sekolah dasar merupakan masa yang amat penting untuk
membiasakan siswa berperilaku mulia. Pendekatan
Komprehensip merupakan salah satu pendekatan dalam
pendidikan nilai. Dalam tulisan ini dibahas mengenai
konsep pendidikan nilai dan wacana mengenai
pendekatan nilai. Diawali dengan uraian mengenai definisi
pendidikan nilai, diikuti dengan pengertian nilai, dan
macam-macam  nilai. Diskusi mengenai domain
perkembangan moral menjadi topik selanjutnya yang
dibahas dalam tulisan ini. Bagaimana proses
pembentukan nilai dapat dilakukan dan pendekatan apa
yang tepat untuk diterapkan di sekolah dasar menjadi
kajian selanjutnya dalam tulisan ini. Perkembangan moral
dan kognitif siswa sekolah dasar dan evaluasi pendidikan
nilai menjadi bagian akhir pada tulisan ini.

Keyword : Pendekatan Komprehenship

Pendahuluan

Kegelisahan sebagai bangsa dengan makin merebaknya
perilaku tidak terpuji pada semua lapisan masyarakat menjadi mimpi
buruk. Usaha yang bisa dilakukan adalah melakukan pendidikan
karakter pada anak sekolah dasar. Pendidikan karakter untuk anak
sekolah dasar ini menjadi penting sebab menjadi tonggak pertama
pembentukan karakter. Pentingnya pendidikan karakter ini harus
ditunjang tata cara dan metode yang terbaik sehingga menghasilkan
manusia handal dan berkarakter.

Dalam sebuah pepatah Arab disebutkan yang artinya
metodie/tata cara pembelajaran cenderung lebih penting dari materi i
yang diajarkan)”. Berangkat dari pendapat tersebut, perlu tersusun
sebuah pendekatan yang dapat menanamkan karakter secara
maksimal. Salah satu pendekatan sebagai metode pembentukan
karakter yakni dengan metode komprehensif. Metode ini sangat baik
dalam penenaman pendidikan karakter terlebih lagi bagi anak usia
zasar. Penulis sangat merekomendasikan metode ini.

Maksud dari tulisan ini adalah memperkenalkan metode -
omprehensif secara teoritis sebagai sebuah pendekatan dalam

Gerte Dosen Prodi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyyah (PGMI) STAI Ibrahimy

ng



Zidniyati Pendekatan Komprehensif
penanaman nilai kepada peserta didik. Terlebih lagi, dengan berbagai

tantangan zaman yang dihadapi masyarakat Indonesia dewasa ini,
para pelaku pendidikan dituntut untuk mengenal berbagai bentuk
metode pendidikan nilai. Dengan banyak-nya perbendaharaan
pendekatan dan metode yang dimilki seorang pelaku pendidikan dapat
menerapkannya dalam situasi dan kondisi peserta didik.

Pendidikan Nilai

Nilai merupakan keyakinan yang dimiliki seseorang yang
dijadikan pegangan dalam bernalar, bersikap, dan bertingkah laku,
dan merupakan bentuk eksistensinya. Nilai bersifat mendasar dan
relatif lebih stabil dalam waktu lama jika dibandingkan dengan sikap
maupun minat, karena nilai mengarahkan dan menentukan sikap
maupun minat seseorang. Nilai tercermin pada tindakan seseorang.
(Hill dalam Stephenson, et al., 1998; Getzels dalam Anderson, 1981;
Tyler dalam Anderson, 1981; dan Rokeach dalam Anderson, 1981)

Sedangkan dalam keilmuan Islam, nilai didefinisikan serupa
dengan agidah. Agidah adalah dimensi ideologi atau keyakinan (Lubis,
2008: 24). Aqgidah menunjuk kepada beberapa tingkat keimanan
seseorang muslim terhadap kebenaran Islam, terutama mengenai
pokok-pokok keimanan Islam. Pokok-pokok keimanan dalam Islam
menyangkut keyakinan seseorang terhadap Allah SWT, para malaikat,
kitab-kitab, nabi dan Rasul Allah, hari akhir, serta gadha dan gadar.
Abdussalam (Lubis, 2008: 25) menyebutkan agidah atau iman berisi
keyakinan akan adanya Allah dan para rasul yang diutus dan
dipilihNya untuk menyampaikan risalahNya kepada umat melalui
malaikat yang dituangkan dalam kitab-kitab suciNya. Kitab-kitab
tersebut berisi tentang adanya hari akhirat dan adanya suatu
kehidupan sesudah mati, serta informasi tentang segala sesuatu yang
telah direncanakan dan ditentukan Allah.

Dalam ajaran Islam, agidah saja tidaklah cukup. Tidaklah cukup
jikalau manusia hanya menyatakan percaya kepada Allah, tetapi tidak
percaya akan kekuasaan dan keagungan perintanNya. Tidaklah
bermakna kepercayaan kepada Allah, jika peraturannya tidak
dilaksanakan, karena agama bukanlah semata-mata kepercayaan
(belief). Agama adalah iman (belief) dan amal saleh (good action).
Iman mengisi hati, ucapan mengisi lidah, dan perbuatan mengisi gerak
hidup. Kedatangan Nabi Muhammad saw bukanlah semata-mata
mengajarkan agidah, tetapi juga mengajarkan jalan mana yang akan
ditempuh dalam hidup, apa yang seharusnya dikerjakan dan apa yang
seharusnya dijauhi, itulah yang disebut syariah. Syariah merupakan
aturan atau undang-undang Allah SWT tentang pelaksanaan dan
penyerahan diri secara total melalui proses ibadah secara langsung
maupun tidak langsung

14 Ar-Risaiah, Vol. XIV No. 2 Oktober 2014



Zidniyati Pendekatan Komnorehensif

kepada Allah SWT dalam hubungan dengan sesama makhluk
lain, baik dengan sesama manusia maupun dengan alam sekitar.

Rumitnya tata nilai manusia ini membuat proses pendidikan nilai
sama sekali berbeda dengan pendidikan konvensional yang terpusat
di dalam kelas. Pendidikan nilai merupakan program- program dan
strategi-strategi yang dirancang untuk mengajarkan nilai-nilai tertentu
(berkaitan dengan hal yang benar dan salah) di sekolah, guna
pengembangan perilaku dan karakter yang baik Lefrancois (2000:
253). Pendidikan nilai dalam konteks pendidikan di sekolah, menurut
J. Sudarminta (Doni Koesoema, 2007: 1999), merupakan ”...upaya
untuk membantu siswa mengenal, menyadari pentingnya, dan
menghayati nilai-nilai yang pantas dan semestinya dijadikan panduan
bagi sikap dan perilaku manusia, baik secara perorangan maupun
bersama-sama suatu masyarakat.”

Pendidikan nilai dalam konteks pendidikan dalam lingkungan
sekolah dapat dirumuskan secara sederhana sebagai upaya
pengembangan pribadi tentang keyakinan yang harus dimiliki siswa
dengan cara membantu mengenalkan dan menyadarkan akan
pentingnya penghayatan akan nilai-nilai yang pantas dan semestinya
dijadikan panduan bagi sikap dan perilakunya sehingga menjadi
kebiasaan yang digunakan dalam hidup sebagai anggota masyarakat
dan sebagai makhluk Tuhan.

Dari sini bisa dikatakan bahwa pendidikan nilai tidak harus
menjadi suatu program atau pelajaran khusus, seperti pelajaran
menggambar atau menyanyi, tetapi lebih merupakan suatu dimensi
dari seluruh usaha pendidikan. Diktum ini selaras dengan pernyataan
Thomas Lickona ketika ditanyakan oleh reporter Early Education
Today (2000: 48). Lickona secara lengkap berpendapat bahwa
pendidikan nilai yang diarahkan pada pembentukan karakter terpuiji
dapat dilakukan melalui semua usaha pendidikan sekolah. Pendidikan
yang membentuk karakter yang baik serta kepribadian yang utuh
seseorang (siswa), selain dilakukan oleh setiap orang tua dalam
keluarga, juga dapat diupayakan melalui pendidikan nilai di sekolah.
Pendidikan nilai di sekolah pun perlu secara sadar dirancang dan
dikelola sedemikian rupa, sehingga dalam proses pembelajarannya
terjadi pula poses pembentukan sikap dan perilaku yang baik. Nilai-
nilai yang diajarkan harus termanifestasikan dalam kurikulum,
sehingga semua siswa faham benar tentang nilai-nilai tersebut dan
mampu menerjemahkannya dalam perilaku nyata. Hal ini yang disebut
dengan integrasi, artinya kurikulum yang diterapkan, untuk semua
bidang studi, dimasukkan juga nilai-nilai pembentuk karakter posijtif.

Proses Pembentukan Nilai
Menurut Krathwohl (Lubis, 2008: 19), proses pembentukan nilai

Ar-Risalah, Vol. XIV No. 2 Oktober 2014 15



Zidniyati Pendekatan Komprehensif

pada anak dapat dikelompokkan dalam 5 tahap. Pertama adalah
tahap receiving (menyimak). Pada tahap ini seseorang secara aktif
dan sensitif menerima stimulus dan menghadapi fenomena-
fenomena, sedia menerima secara aktif, dan selektif dalam memilih
fenomena. Pada tahap ini nilai belum terbentuk melainkan baru
menerima adanya niiai-nilai yang berada di luar dirinya dan mencari
nilai-nilai itu untuk dipilih mana yang paling menarik bagi dirinya.

Kedua, tahap responding (menanggapi), pada tahap ini, sese-
orang sudah mulai bersedia menerima dan menanggapi secara aktif
stimulus dalam bentuk respon yang nyata. Dalam tahap ini ada tiga
tingkatan yakni tahap compliance (patuh); willingness to respond
(sedia menanggapi) dan satisfaction in response (puas dalam
menanggapi). Pada tahap ini seseorang sudah mulai aktif menanggapi
nilai-nilai yang berkembang di luar dan meresponnya.

Ketiga adalah tahap valuing (memberi nilai), kalau pada tahap
pertama dan kedua lebih banyak masih bersifat aktivitas fisik biologis
dalam menerima dan menanggapi nilai, maka pada tahap ini
seseorang sudah mampu menangkap stimulus itu atas dasar nilai-
nilai yang terkandung di dalamnya dan mulai mampu menyusun
persepsi tentang objek. Dalam hal ini terdiri dari tiga tahap, yakni
percaya terhadap nilai yang diterima; merasa terikat dengan nilai yang
dipercayai (dipilihnya) itu; dan memiliki keterikatan batin (commitment)
untuk memperjuangkan nilai-nilai yang diterima dan diyakini itu.

Keempat adalah tahap mengorganisasikan nilai (organization),
yaitu satu tahap yang lebih kompleks dari tahap ketiga di atas.
Seseorang mulai mengatur sistem nilai yang diterima dari luar untuk
diorganisasikan (ditata) dalam dirinya sehingga sistem nilai itu menjadi
bagian yang tidak terpisahkan dalam dirinya. Pada tahap ini ada dua
tahap organisasi nilai, yakni mengorganisasikan dan
mengkonsepsikan nilai dalam dirinya dalam cara hidup dan tata
perilakunya sudah didasarkan atas nilai-nilai yang diyakininya.

Kelima adalah tahap karakterisasi nilai (characterization), yang
ditandai dengan ketidakpuasan seseorang untuk mengorganisasi
sistem nilai yang diyakininya dalam hidupnya secara mapan, ajek dan
konsisten sehingga tidak dapat dipisahkan lagi dengan pribadinya.
Tahap ini dikelompokkan dalam dua tahap, yakni tahap menerapkan
sistem nilai dan tahap karakterisasi, yakni tahap mempribadikan
sistem tersebut.

Tahap-tahap proses pembentukan nilai dari Krathwohl ini lebih
banyak ditentukan dari arah mana dan bagaimana seseorang
menerima nilai-nilai dari luar kemudian menginternalisasikan nilai- nilai
tersebut dalam dirinya. Sementara itu, dalam Islam, pembentukan nilai
menjadi kajian dari pembentukan kepribadian muslim kaaffah
(sempurna).

Pembentukan kepribadian muslim pada dasarnya merupakan

v-Risalah, Vol. XIV No. 2 Oktober 2014 16



Zidniyati Pendekatan Komprehensif

suatu pembentukan kebiasaan yang baik dan serasi dengan nilai- nilai
akhlak al- karimah (budi pekerti luhur). Untuk itu setiap muslim
dianjurkan untuk belajar seumur hidup, sejak lahir hingga akhir hayat
(pendidikan sepanjang hidup). Jalaluddin (2003: 203-204)
menjelaskan bahwa pembentukan kepribadian muslim meliputi aspek-
aspek berikut: (1) aspek idiil (dasar), landasan pemikiran yang
bersumber dari ajaran wahyu; (2) aspek materiil (bahan), berupa
pedoman dan materi ajaran yang terangkum dalam mated bagi
pembentukan akhlak al-karimah\ (3) aspek sosial, menitikberatkan
pada hubungan yang baik antara sesama makhluk, khususnya
sesama manusia; (4) aspek teologi, pembentukan kepribadian muslim
ditujukan pada pembentukan nilai-nilai tauhid sebagai upaya untuk
menjadikan kemampuan diri sebagai pengabdi Allah yang setia; (5)
aspek teleologis (tujuan), pembentukan kepribadian muslim
mempunyai tujuan yang jelas; (6) aspek duratif (waktu), pembentukan
kepribadian muslim dilakukan sejak lahir hingga meninggal dunia; (7)
aspek dimensional, pembentukan kepribadian muslim didasarkan atas
penghargaan terhadap faktor-faktor bawaan yang berbeda (perbedaan
individu); (8) aspek fitrah manusia, yaitu pembentukan kepribadian
muslim meliputi bimbingan terhadap peningkatan dan pengembangan
kemampuan asmani, rohani dan ruh. Pembentukan kepribadian
muslim merupakan pembentukan kepribadian yang utuh, menyeluruh
terarah dan berimbang.

Pendekatan Komprehensif untuk Pendidikan Nilai

Kirschenbaun (1995: 31-43) menyatakan pendekatan
komprehensif dalam pendidikan nilai meliputi empat cara: inculcating
:alue and morality (inkulkasi), modeling value and morality pemberian
teladan), facilitating value and morality (fasilitasi nilai dan moralitas),
skills for value development and moral literacy pengembangan
keterampilan hidup). Pendekatan komprehensif,
+ ang diperkenalkan oleh Kirschenbaum, bersifat multidimensional :an
kompleks, yang dapat didefinisikan "sebagai usaha secara sadar
_ntuk menolong subjek didik memperoleh pengetahuan, berbagai
meterampilan, sikap, dan nilai, yang dapat membantu subjek didik
~’engalami kehidupan yang secara pribadi lebih menyenangkan dan
secara sosial konstruktif (Darmiyati Zuchdi, 2008: 1-4). Darmiyati
Zuchdi merangkum beberapa alasan yang melatarbelakangi -
lunculnya pendekatan komprehensif tersebut, yakni “bahwa
:endekatan-pendekatan baru dan inovasi-inovasi yang telah ada
~anya mampu memberikan solusi parsial bagi masalah-masalah
*endidikan. Pendekatan ini pada dasarnya, merupakan sintesis s'tara
pendekatan-pendekatan yang Dbersifat tradisional dan yang
kontemporer”.

Pengertian komprehensif mencakup empat aspek, yaitu: (1) isi,

v-Risalah, Vol. XIV No. 2 Oktober 2014 17



Zidniyati Pendekatan Komprehensif

(2) metode, (3) terjadi dalam  seluruh aspek kehidupan
sekolah/universitas, dan (4) terjadi dalam kehidupan masyarakat.
Isinya meliputi semua persoalan yang berkaitan dengan nilai (value),
mulai dari pilihan nilai-nilai pribadi sampai persoalan moral dan
pertanyaan tentang etika dalam kehidupan masyarakat. Dari aspek
metode, dua metode yang bersifat tradisional yakni inkulkasi dan
pemberian teladan disintesiskan dengan metode vyang lebih
kontemporer yaitu fasilitasi nilai dan pengembangan keterampilan.
Selanjutnya pelaksanaannya dalam keseluruhan kehidupan
sekolah/universitas: di dalam kelas, dalam kegiatan
ekstrakurikuler/unit kegiatan mahasiswa, bimbingan karir dan
konseling, dalam upacara-upacara seremonial, dan sebagainya.
Pelaksananya adalah semua elemen masyarakat, orangtua, institusi
agama, pemuka masyarakat, pekerja sosial, polisi, dan lain-lain semua
berpartisipasi (Darmiyati Zuchdi, 2008: 46-49).

Pernyataan tersebut dijabarkan oleh Darmiyati Zuchdi dengan
uraian sebagai berikut: pertama, inkulkasi nilai dan moral; inkulkasi
bertolak belakang dengan indoktrinasi dengan ciri-ciri sebagai berikut:
mengkomunikasikan kepercayaan disertasi alasan yang mendasari,
memperlakukan orang lain secara adil, menghargai pandangan orang
lain, mengemukakan keragu-raguan atau perasaan tidak percaya
dengan disertai alasan dan rasa hormat, tidak sepenuhnya mengontrol
lingkungan untuk meningkatkan kemungkinan penyampaian nilai-nilai
yang dikehendaki dan mencegah kemungkinan nilai-nilai yang tidak
dikehendaki, menciptakan pengalarrian sosial dan emosional
mengenai nilai-nilai yang dikehendaki tidak secara ekstrim, membuat
aturan, memberikan penghargaan dan memberikan konsekuensi
disertai alasan, tetap membuka komunikasi dengan pihak yang tidak
setuju, memberi kebebasan bagi adanya perilaku yang berbeda,
apabila sampai pada tingkat yang tidak dapat diterima diarahkan untuk
kemungkinan berubah.

Kedua, keteladanan nilai, ada dua syarat yang dipenuhi, yakni:
a) pendidik harus berperan menjadi model yang baik bagi subjek didik,
dan b) subjek didik harus mau meneladani sifat-sifat yang terpuiji.
Ketiga, fasilitasi, dimaksudkan bagi subjek didik untuk melatih subjek
didik mengatasi masalah-masalah. Kegiatan yang dilaksanakan oleh
subjek didik dalam penggunaan metode fasilitas membawa dampak
positif bagi perkembangan kepribadian, karena hal-hal sebagai
berikut: fasilitas secara signifikan dapat
meningkatkan hubungan pendidik dan subjek didik untuk memperjelas
pemahaman; menolong subjek didik yang sudah menerima nilai tetapi
belum mengamalkannya secara konsisten

v-Risalah, Vol. XIV No. 2 Oktober 2014 18



_*dniyati Pendekatan Komprehensif

meningkat dari pemahaman secara intelektual ke komitmen untuk
oertindak; menolong siswa berpikir lebih jauh tentang nilai yang
dipelajari, menemukan wawasan sendiri, belajar dari teman yang telah
menerima nilai yang diajarkan dan akhirnya menyadari <ebaikan hal-
hal yang disampaikan pendidik; menyebabkan pendidik lebih dapat
memahami pikiran dan perasaan subjek didik; memotivasi subjek didik
menghubungkan persoalan nilai dengan kehidupan kepercayaan, dan
perasaan mereka sendiri.

Keempat, pengembangan keterampilan; keterampilan yang
dimaksud mencakup berpikir kritis, berpikir kreatif, berkomunikasi
secara jelas, menyimak, bertindak asertif menemukan resolusi konflik,
yang secara singkat disebut keterampilan akademik dan keterampilan
sosial.

Kirschenbaum (2000: 15-16) juga menegaskan keyakinannya
pada premis yang menyatakan bahwa pada saat pendidik melakukan
inkulkasi dan memberikan teladan nilai-nilai positif, mengajarkan
karakter mulia, serta memberikan siswa kesempatan dan selanjutnya
mengevaluasi dampaknya terhadap para pengajar sendiri, maka hal
itu akan memperbesar kemungkinan keberhasilan pendidikan
karakter. Kirschenbaum juga menyatakan bahwa jika guru
mengajarkan atau menceritakan sesuatu secara langsung, maka
siswa mungkin akan mengingat bagian tertentu (dalam jumlah sedikit)
dari apa yang diajarkan atau yang diceritakan. Jika guru
mendemonstrasikan apa yang guru ajarkan, maka siswa akan
mengingat lebih banyak. Akan tetapi, jika guru memberi siswa
kesempatan untuk mengolah informasi yang diberikan dan
menciptakan makna tersendiri, maka siswa akan mengingat lebih
banyak lagi dan mempertahankan ingatan tentang informasi lebih
lama, dan hal ini akan memberi dampak yang lebih mendalam
terhadap perilaku siswa.

Berdasarkan uraian mengenai pendekatan komprehensip dan
empat metode yang termuat di dalamnya, dapat dikatakan di sini
bahwa proses pendidikan nilai sebagai pembentuk karakter siswa
dilakukan dengan prinsip moral knowing (kognitif), yakni memberikan
konsep secara kognitif mengenai nilai-nilai, kemudian moral feeling
(afektif), yakni memberikan fasilitas pada siswa agar mampu
merasakan dan mempertimbangkan mengenai nilai-nilai hingga
mereka yakin akan pilihannya, dan ketiga moral action (konasi), yakni
membantu anak-anak untuk berperilaku atas nilai-nilai yang telah
mereka pahami dan yakini. Pendekatannya adalah pendekatan secara
komprehensif, yakni dimulai dengan cara inkulkasi, keteladan,
fasilitasi, dan terakhir pengembangan keterampilan atas nilai-nilai
yang dipelajari.

Perkembangan Moralitas dan Kognitif Anak-Anak Usia SD/MI

Piaget (Santrock, 2004: 270-271) yang secara ekstensif

Ar-Risalah, Vol. XIV No. 2 Oktober 2014 19



Zidniyati Pendekatan Komprehensif

mengobservasi dan mewawancarai anak-anak dari usia 4 hingga 12
tahun mengatakan anak-anak berpikir dengan dua cara yang berbeda
mengenai moralitas bergantung pada kedewasaan perkembangan
mereka, yakni: (a) heteronomous morality ialah tahap pertama
perkembangan moral anak-anak yang terjadi kira-kira pada usia 4
hingga 7 tahun. Keadilan dan aturan-aturan dibayangkan sebagai
sifat-sifat dunia yang tidak boleh berubah, yang lepas dari kendali
manusia. (b) Autonomous morality ialah tahap kedua perkembangan
moral anak yang terjadi pada usia kira-kira 10 tahun dan lebih. Anak
menjadi sadar bahwa aturan-aturan dan hukum- hukum diciptakan
oleh manusia dan menilai suatu tindakan, seseorang harus
mempertimbangkan maksud-maksud pelaku dan juga akibat-
akibatnya. Sementara anak-anak usia 7 hingga 10 tahun berada pada
masa transisi di antara dua tahap, menunjukkan beberapa ciri dari
keduanya.

Berangkat dari teori Piaget, Lawrence Kohlherg menyatakan
bahwa ada enam tahap perkembangan moral yang harus dilewati
seorang anak untuk dapat sampai pada tingkat remaja atau tingkat
kedewasaan yang dapat dikaitkan satu sama lain dalam tiga tingkat
(level). Dari keenam tahap perkembangan tersebut seseorang akan
bergerak dari satu tingkat kematangan moral ke tingkat kedua dan
baru kemudian ke tingkat ketiga. Adapun tingkat dan tahap-tahap
perkembangan moral menurut Kohlberg (1995: 80) adalah: Pertama,
tingkat prakonvensional (preconventional level). Dalam tingkatan ini
terdapat dua tahap yaitu: (a) Tahap punishment/onenlasi pada
hukuman dan ketaatan, pada tahap ini penekanannya pada akibat fisik
suatu perbuatan menentukan baik dan buruknya, tanpa menghiraukan
arti dan nilai manusiawi dari akibat tersebut. Anak menghindari
hukuman lebih karena rasa takut, bukan karena rasa hormat; (b)
Tahap Obedience orientation/orientasi hedonis (kepuasan individu),
perbuatan yang benar adalah perbuatan yang memuaskan kebutuhan
individu sendiri, tetapi juga mulai memperhatikan kebutuhan orang
lain. Hubungan lebih menekankan unsur timbal balik dan kewajaran.

Kedua, tingkat konvensional (conventional level). Pada tingkat
konvensional ini ada dua tahap perkembangan moral yaitu: (a) Tahap
interpersonal concordance atau goodboy-nicegirl orientation/orientasi
anak manis, pada tahap ini anak memenuhi harapan keluarga dan
lingkungan sosialnya yang dianggap bernilai pada dirinya sendiri,
sudah ada loyalitas. Unsur pujian menjadi penting dalam tahap ini
karena yang ditangkap anak adalah orang dipuji karena berlaku baik.
Perilaku baik adalah perilaku yang menyenangkan atau yang
membantu orang lain, dan yang disetujui oleh orang lain, (b) Tahap
law-and-order orientationAahap hukuman dan ketertiban, menjalankan
tugas dan rasa hormat terhadap otoritas adalah tindakan yang benar.
Orang mendapatkan rasa hormat dengan berperilaku menurut

A- = salah, VC XIV No. 2 Oktober 2014 20



Zidniyati Pendekatan Komprehensif

kewajiban.

Ketiga, tingkat pasca-konvensional atau prinsipel (prinsipled
level). Dalam tingkat ini terdapat dua tahap perkembangan moral,
yaitu: (a) Tahap social-contract, legalistic orientation/orientasi kontrak
social legalitas, perbuaan yang benar cenderung didefinisikan dari
segi hak-hak bersama dan ukuran-ukuran yang telah diuji secara kritis
dan disepakati oleh seluruh masyarakat. Terdapat suatu kesadaran
yang jelas mengenai relativisme nilai dan pendapat pribadi serta suatu
tekanan pada prosedur yang sesuai untuk mencapai kesepakatan.
Terlepas dari apa yang disepakati secara konstitusional atau
demokratis, hak adalah soal nilai dan pendapat pribadi. (b) Tahap
orientation of universal ethical principles/orientasi suara hati, orientasi
pada keputusan suara hati dan prinsip etis yang telah dipilih sendiri,
yang mengacu pada pemahaman logis menyeluruh, universal, dan
konsistensi. Sebaiknya prinsip-prinsip itu universal mengenai keadilan,
timbale balik, dan persamaan hak asasi manusia, serta mengenai rasa
hormat terhadap martabat manusia.

Keterangan ini senada dengan uraian Santrock (2008: 103)
yang menyatakan bahwa preconventional reasoning (penalaran
prakonvensional) adalah level terbawah dari teori perkembangan
moral dalam teori Kohlberg. Pada level ini anak tidak menunjukkan
nternalisasi nilai-nilai moral. Penalaran moral dikontrol oleh hukuman
dan ganjaran eksternal. Conventional reasoning (penalaran
konvensional) adalah tahap kedua atau tahap menengah dalam teori
Kohlberg. Pada level ini, internalisasi masih setengah-setengah
ntermediate). Anak patuh secara internal pada standar tertentu, tetapi
standar itu pada dasarnya ditetapkan oleh orang lain, seperti orang
iua, atau oleh aturan sosial. Postcoventionai reasoning (penalaran
:ost-konvensional) adalah level tertinggi dalam teori Kohlberg. Pada
e.e ini moralitas telah sepenuhnya diinternalisasikan dan tidak :
:asarkan pada standar eksternal. Siswa mengetahui aturan-aturan ;"al
alternatif, mengeksplorasi opsi, dan kemudian memutuskan sendiri
kode moral apa yang terbaik bagi dirinya.

Menurut Colby, et al. (Santrock, 2008: 103), dalam studi atas T:'l

Kohlberg, data longitudinal menunjukkan adanya korelasi tahap- ~~ap
dengan usia, meskipun pada dua tahap tertinggi, terutama tahap :
.arang muncul. Sebelum usia sembilan tahun, kebanyakan anak ~

emahami dilema moral pada level prakonvensional. Pada usia rmaja.
mereka kemungkinan besar menggunakan nalar pada tahap « ~
~ensional. Kohlberg percaya bahwa perubahan mendasar dalam :~--
embangan kognitif akan meningkatkan pemikiran moral. Kohlberg |jza
mengatakan bahwa anak mengkonstruksi pemikiran moral saat

A- = salah, VC XIV No. 2 Oktober 2014 21



Zidniyati Pendekatan Komprehensif

melewati tahap-tahap tersebut, anak bukan hanya secara pasif menerima norma moralitas
kultural. Kohlberg menyatakan bahwa pemikiran moral anak dapat ditingkatkan melalui diskusi
dengan orang lain yang penalarannya berada pada tahap yang lebih tinggi. Seperti Piaget,
Kohlberg menganggap bahwa hubungan memberi- dan-menerima antarkawan seusia akan
memajukan penalaran moral karena dalam hubungan semacam ini anak berkesempatan
melakukan peran yang berbeda.

Nurul Zuriah (2007: 36) merangkum proses pendidikan nilai sebagai berikut: (a) tahap
perkembangan saling berhubungan. Tahap yang lebih tinggi akan dicapai setealah tahap yang
lebih rendah telah tercapai. Oleh karena itu sangat penting memberi dasar yang kuat pada
tahap awal perkembangan. Pendidikan nilai pada tahap ini akan lebih efektif dengan selalu
memberikan pengukuhan kepada anak dalam setiap perilaku baik, meskipun perilaku tersebut
sederhana. (b) Tahap perkembangan moral berjalan seiring dengan perkembangan kognitif
dalam diri seseorang. Penanaman nilai harus dimulai dengan latihan yang konkrit, sederhana,
mudah dilakukan, dan tidak menimbulkan perasaan takut, malu, khawatir, dan perasaan
bersalah. Proses pendidikan nilai juga harus berlangsung secara terus-menerus agar siswa
terbiasa dan sadar akan nilai yang diyakininya. Proses dimulai dari lingkungan keluarga,
kemudian lingkungan social dan melalui pengolahan pengalaman hidup yang matang dan kritis
seiring perkembangan kognitifnya. Akhirnya orang akan menemukan nilai-nilai dan hasilnya
tampak dalam setiap perilaku, yang merupakan manifestasi dari hasil pergulatan mengolah
pengalaman hidup bersama orang lain.

Guna melengkapi penjelasan tentang tahap perkembangan moral yang dinyatakan oleh
Kohlberg berjalan seiring dengan perkembangan kognitif, perlu diuraikan secara singkat
mengenai perkembangan kognitif siswa pada usia sekolah dasar. Menurut Piaget (Santrock,
2008: 42) tahap perkembangan kognitif siswa usia sekolah dasar berada pada tahap
operasional konkrit. Pada tahap ini anak sudah dapat berpikir secara operasional dan logis
namun tebatas pada hal-hal yang bersifat konkrit. Kemampuan klasifikasi juga sudah ada tetapi

belum dapat memahami problem abstrak. Oleh karenanya, pada saat menerapkan
pembelajaran yang
mempertimbangkan perkembangan kognitif Piagetian, perlu

dihadirkan media konkrit untuk menjembatani penyampaian materi yang sifatnya abstrak dalam
proses pembelajaran. Dalam pendidikan nilai pun juga sudah dapat dikenalkan suatu tindakan
dengan akibat baik dan buruk.

Penutup : Evaluasi Pendidikan Nilai

Evaluasi tentana pendidikan nilai merupakan usaha untuk menaukur berapa jauh nilai-
nilai luhur telah dipahami, dihavati, dan diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Evaluasi juoa
dilakukan untuk mendapatkan aambaran vana menveluruh tentana penahavatan nilai-nilai vana
tercermin dalam kualitas hidup sehari- hari. Akan tetapi berbeda denaan penilaian koanisi,
penilaian tentana kualitas nilai bukan hal vana mudah dilakukan dan serina menahadapi
kesulitan. Hambatan atau kesulitan tersebut muncul karena hal-hal vana berkaitan denaan nilai,
sikap, minat, dan perilaku seseorang hanya dapat diketahui oleh orang yang bersangkutan.

Evaluasi pendidikan nilai moral menurut Darmiyati Zuchdi (2008: 51) dilakukan untuk
mengetahui ketercapaian tujuan yang meliputi tiga kawasan yakni pemikiran, perasaan, dan
perilaku. Untuk mengetahui tercapainya tujuan tersebut subjek didik harus sudah memiliki
kemampuan berpikir/bernalar dalan permasalahan nilai sampai dapat membuat keputusan
secara mandiri dalam
menentukan tindakan apa yang harus dilakukan. Oleh karena itu perlu dibuat cara evaluasi

A-untuk menentukan kemampuan penalaran moral siswa. Seperti yang dilakukan oleh Kohlberg

dengan menggunakan dilema moral untuk menentukannya. Akan tetapi dilema moral hanya
dapat meningkatkan kemampuan penalaran moral dan belum sampai pada tingkatan
perkembangan afek moral seseorang, demikian juga mengenai perilaku moral. Perilaku
seseorang hanya dapat dievaluasi secara akurat dengan melakukan pengamatan dalam jangka



Zidniyati Pendekatan Komprehensif

waktu yang lama secara terus-menerus sehingga dapat ditarik kesimpulan tentang kualitas
nilai/akhlaknya. Berdasarkan pada beberapa teori yang telah diuraikan, dengan demikian
evaluasi pendidikan nilai dapat dilanjutkan, setelah melakukan evaluasi pada tingkat penalaran
moral (moral knowing), mengevaluasi tingkat perasaan moralnya (moral feeling), dan terakhir
dilakukan evaluasi tingkat tindakan moralnya (moral action) sebagai wujud dari pendidikan
moral. Dengan adanya beberapa permasalahan tentang evaluasi pendidikan nilai luhur/akhlak
tersebut perlu diterapkan evaluasi secara berkelanjutan menggunakan instrumen evaluasi yang

baik.
DAFTAR PUSTAKA

Anderson, Lorin W. (1981). Assessing affective characteristics in the schools. Boston: Allyn and
Bacon.

Anderson, Lorin W. Dan Krathwohl, David R. (2001). A taxonomy for learning, teaching, and
assessing: a revision of Bloom’s taxonomy of educational objectives. New York: Adison
Wesley Longman, Inc.

Anonim. (April 2000). Thomas Lickona, Phd. talks about character education. Scholastic early
childhood today. ProQuest education Journals. New York. Vol. 14, Iss. 7; p. 48 (2 pages).
http://proguest.umi.com/pgdweb.

Darmiyati Zuchdi. (2008). Humanisasi pendidikan: menemukan kembali pendidikan yang
manusiawi. Jakarta: Bumi aksara.

(2008). Pengembangan model pendidikan karakter
komprehemsif di sekolah dasar terpadu dengan pembelajaran bahasa Indonesia, IPA, dan
IPS.

Doni Koesoema. (2007) Pendidikan karakter: strategi mendidik anak di zaman global. Jakarta:
Grasindo.

Kirschenbaum, H. (1995). 100 ways to enhance values and morality in schools and youth
settings. Boston: Allyn & Bacon.

(2000). From values clarification to character education: a

personal journey. Journal of Humanistic Counseling, Education and Development.
Alexandria. Vol. 39, Iss. 1; p. 4 (17 pages). Diambil pada tanggal 8 September 2008 dari
http://proguest.umi.com/pgdweb.

Kohlberg, L. (1995). Tahap-tahap perkembangan moral. (Terjemahan John de Santo dan Agus
Cremers). Yogyakarta: Kanisius.

Lefrangois, G.R. (2000). Psychology for teaching. (10" ed.). Canada: Wadsworth.

Lickona, T. (1992). Educating for character: how our school can teach respect and
responsibility. Bantam Books: New York.

(2001). What is a good character? And how we develop it
in our children? Reclaiming Children and Youth. Bloomington: Vol. 9, Iss. 4; p. 239 (13
page), http://proguest.umi.com/pgdweb.

Lubis, Mawardi. (2008). Evaluasi pendidikan nilai. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Nurul Zuriah. (2007). Pendidikan moral dan budi pekerti dalam perspektif perubahan:
menggagas platform pendidikan budi pekerti secara kontekstual dan futuristic. Jakarta:
Bumi Aksara.

Santrock, John W. (2004). Life-Span Develpoment. 9" ed. New York: McGraw-Hill.

(2008). Educational psychology. 3™ ed. New York: McGraw-
Hill.
a-:Stephenson, J., Burman, E., Ling, L., et al. (1998). Values in education. London: Hartnolls Ltd.

Thornberg, Robert. (November 2008). Values education as the daily fostering of school rules.

Research in Education. Manchester. Vol. 80, Iss. 1; p. 52 (11 pages).

http://proguest.umi.com/pgdweb.



http://proquest.umi.com/pqdweb
http://proquest.umi.com/pqdweb
http://proquest.umi.com/pqdweb
http://proquest.umi.com/pqdweb

	PENDIDIKAN NILAI MELALUI PENDEKATAN KOMPREHENSIP UNTUK SISWA SEKOLAH DASAR
	ZIDNIYATI *
	Pendahuluan
	Pendidikan Nilai
	Proses Pembentukan Nilai
	Penutup : Evaluasi Pendidikan Nilai
	DAFTAR PUSTAKA



