PERAN POLITIK KYAI DI MASYARAKAT
(Studi Tentang Bentuk dan Variasi Peran Politik Kyai di Pedesaan)
Oleh :
Luluk Maktumah?
Lulu_Adjie@yahoo.com

Abstract

The study of the role of clerics in society has many
conducted by researchers. Both the typology and variations
forms of political involvement in rural communities. Studies on
these clerics interesting to talk about at least since two reasons:
(1) The difference of understanding of clerics still occur among
researchers; (2) The modernization process has seen lower
their roles and functions as a character kyais religion in society.
In any event, the involvement of clerics is needed in the
community because sociologically kyais is part of the religious
life. The study discusses typology clerics and other forms of
involvement in politics in rural communities. Kyai can be
categorized not just as spiritual religious scholars, clerics
advokatif, adaptive and political clerics political clerics critical
partners, as expressed by the Imam Suprayogo, but also
clerics and religious scholars nasab fate, seen from In terms of
his descendants and spiritual religious scholars, clerics
movements, political clerics accommodating pragmatic and
ideological clerics accommodative political views in terms of
activity and political affiliation in the community.

Keywords: Problem Based Learning, Cube and Cuboid

PENDAHULUAN

Kyai sebagai sebutan kehormatan bagi elit agama khususnya di Jawa,
masih sering diperdebatkan, lebih-lebih jika dikaitkan dengan keterlibatannya
dalam politik. Sebagaian kalangan berpendapat bahwa kyai seharusnya
cukup berperan sebagai pengayom umat terutama dalam kehidupan
beragama. Oleh karenanya lebih tepat jika ia menghindari diri dari
keterlibatannya dala politik. Ada pula yang mengatakan sebaliknya, tidak ada
alasan kyai menghindar dari keterlibatan dalam politik praktis, sebab
berpolitik secara sosiologis merupakan bagian dari kehidupan beragama.

Perdebatan cukup menarik juga dalam kaitan dengan posisi kyai dalam
perubahan sosial. Geertz misalnya, menyatakan kyai dan ulama’ tidak
memberikan andil apa-apa dalam politik.2Noer juga memilikipandangan yang
samadengan Geertz, la mengatakan bahwa gerakan politik lebih banyak
diserahkan pada kalangan adat dan priyai,bahkan ia menilai, kelompok elit
agama ini sangat pasif dalam menentang penjajah. Mereka lebih suka
mengurung diri di pesantren, dengan mengembangkan tarekat.?

! Penulis adalah Dosen Tetap Fakultas Tarbiyah Institut Agama Islam (IAl) lbrahimy Genteng
Banyuamgi

2Clifford Geertz, “Abangan, Santri dan Priyai dalam Masyarakat Jawa (Jakarta; Pustaka Jaya, 1983),
220-249

3Delliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indonesia th 1900-19442, (Jakarta; LP3ES, 1989),137

74 Ar-Risalah, Vol. XVIl No. 1 April 2016



Luluk Maktumah Peran Politik Kyai

Pandangan yang sangat bertolak belakang dengan pendapat di atas,
masing-masing dikemukakan oleh Horikoshi dan Dhafier. Keduanya
berpendapat bahwa kyai berperan banyak dalam politik. Menurut Dhofier,
Noer tidak mengerti tentang arti “alim’ dan tradisional.* Sejarah telah
mencatat bahwa, menjelang Proklamasi Kemerdekaan RI, KH Wahid
Hasyim sebagai refresentasi kyai pesantren telah menunjukkan peran
politiknya sebagai tokoh besar yang aktif membidani lahirnya NKRI dan salah
seorang yang turut mempersembahkan “Mukaddimah” atau Pembukaan
Undang-undang Dasar 1945 (UUD’45) kepada bangsa Indonesia®. Demikian
juga menurut Horikoshi, mengatakan bahwa elit agama yang disebut kyai
sesungguhnya cukup responsif terhadap perubahan. la mengatakan bahwa
kyai bukan cultural broker,®sebagaimana disebutkan oleh Geertz, melainkan
lebih tepat sebagai volunteer politik pedesaan. Dirdjosunjotojuga memiliki
pandangan yang tegas tentang hal ini, menurutnya sejak semula kyai berada
pada posisi mendua; disatu sisi ia seorang tokoh agama, disisi yang lain
tokoh politik. Peran ini telah dimainkannya sejak dulu hingga sekarang.”

Kontroversi tentang kyai juga masih terjadi, bahkan akan terus terjadi,
tidak saja diantara hasil penelitian serupa pada tempat yang berlainan,
melainkan juga dengan fenomena yang berkembang dan bisa dilihat sampai
sekarang ini. Di tengah-tengah silang pendapat para peneliti, ternyata
aktivitas kyai yang bernuansa politik masih tetap berjalan, bahkan di era
reformasi ini “syahwat” pilitik kyai semakin membirahi dibandingkan era
sebelumnya. Peran Kyai (tokoh agama) dalam sebuah partai seringkali
menentukan pemilihan konstituen dalam pemilu. Hal ini karena tokoh
tersebut menjadi panutan banyak orang dan dipuja karena ide serta kharisma
yang dimilikinya. Maka tidak dapat dipungkiri apabila banyak partai politik
yang berebutan menawarkan seorang tokoh dalam kepengurusan partai.
Bahkan diangkat dalam kepengurusan partai dan diminta untuk merestui
partai tersebut dengan harapan memperoleh suara dari para konstituen.®
Peran kyai (tokoh agama) dalam politik di masyarakat, adalah sebuah
fenomena yang menarik untuk dikajisecara sossiologis maupunideologis,oleh
karenanya thema yang dijukan dalam kajian ini adalah “Peran Politik Kyai
di Masyarakat : Studi Atas Bentuk dan Variasi Peran Politik Kyai di
Pedesaan.

Berangkat dari pemaparan tersebut di atas, maka terdapat dua
permasalahan yang dapat dirumuskan sebagai bahan kajian dalam penelitian
ini,yaitu : (1) Bagaimana tipologi kyai dilihat dari peran dan latar belakangnya

“Menurut Dhofier, Pernyataan-pernyataan Noer terlalu berlebihan dan sangat sabyektif yang
dilancarkan tanpa didukung oleh bukti-bukti yang cukup, tidak jelas siapa yang dimaksud dengan
islam kolot. Apakah orang ababang atau para kyai di pesantren-pesantren. Andaikatapun yang
dimaksudkan adalah para kyai pemimpin pesantren, berarti ia kurang memahai tentang kewajiban
dan tugas sebenarnya seorang “Alim”.Baca lebih jelas dalam Zamakhsary Dhofier, Tradisi Pesantren
: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai masa Depan Indonesia,(Jakarta, LP3ES, 2011,
Edisi Revisi), 13

®lbid, 147

SHorikoshi, Hiroko, Kyai dan Perubahan Sosial” (Jakarta, P3M, 1987), 245-246

"Pradjarta, Disdjosanjoto, Memelihara Umat, Kyai Diantara Usaha Pembangunan dan
Mempertahankan Identitas Lokal di Daerah Muria, (Amsterdam : VU University Press, 1994), 197.
8Tri Sundari,”"Peran Politik Kyai di Pedesaan: Studi Kasus di Kecamatan Wangon, Kabupaten
Banyumas, (on line), dalam : http:/lib.unnes.ac.id/626/, diakses tanggal 23 Mei 2013

75

Ar-Risalah, Vol. XVIl No. 1 April 2016



http://lib.unnes.ac.id/626/

Luluk Maktumah Peran Politik Kyai

di masyarakat? (2).Bagaimana bentuk afiliasi peran politik kyai dalam
mempengaruhi preferensi politik masyarakat?

Kajian ini secara umum ingin memahami bentuk-bentuk dan variasi
peranpolitik kyai di masyarakat secara ideologis maupun sosiologis, sampai
pada lapis paling bawah. Sedangkan secara lebih rinci adalah dijabarkan
tujuan penelitian sebagai berikut : (1). Mendiskripsikan serta memberikan
penjelasan tepologi kyai dan yang melatarbekanginya dalam kehidupan
masyarakat, sehingga dihasilkan suatu kesimpulan yang tepat; (2). Inging
mengetahui dan mengeksplorasi afiliasi dan bentuk-bentuk peran politik kyai
dalam mempengaruhi preferensi politik di masyarakat.

Menyesuaikan dengan masalah yang diajukan, penelitian ini
menggunakan paradigma definisi sosial, melihat bagaimana individu menjalin
dan memberikan makna terhadap hubungan sosial, dimana individu menjadi
bagian di dalamnya,® sehingga tidak saja menelusuri hubungan sebab akibat
sebagaimana dalam paradigma fakta sosial,’°® melainkan juga berusaha
mencari pemahaman yang mendalam. Weber menyebutnya dengan istilah
verstehen.’Penggalian data dilakukan lewat “observasi partisipatori” dan
“‘wawancara mendalam”. Metode seperti ini biasa juga disebut dengan
penelitian kualitatif, atau kualitatif naturalistik,12 yaitu jenis penelitian yang
tidak saja berambisi mengumpulkan data dari sisi kwantitasnya, melaiankan
juga ingin memperoleh pemahaman yang lebih dalam dibalik fenomena yang
berhasil direkam. Sedangkan pendekatan yang dipilih adalah fenomenologi,
yaitu sebuah pendekatan yang berusaha memahami makna, nilai, persepsi
dan juga pertimbangan-pertimbangan etik disetiap tindakan dan keputusan
pada dunia kehidupan manusia.

Atas dasar pendekatan itu, maka langkah-langkah yang dilakukan
adalah sebagai berikut: Pertama, melakukan observasi untuk memperhatikan
kegiatan kyai, termasuk memperhatikan ungkapan-ungkapan yang sering
muncul tentang agama, masa depan masyarakat yang diidealkan maupun
dirasakan memprihatinkan. Kedua, memahami makna dan pandangan kyai
yang bersangkutan. Ketiga, membanding-bandingkan antara temuan yang
satu dengan temuan berikutnya, dan Keempat, menyusun ketegori-ketegori,

9Zainuddin Maliki, “Rekonstruksi Teori Sosial Modern” (Yogyakarta, Gajahmada University Press,
2012), 262

°George Ritzer, “Sosiologi llmu Pengetahuan Berparadigma Ganda (Terj), Alimandan” (Jakarta, PT.
Rajagrafindo Persada, 2011), 38

1verstehen,diamaksudkan oleh Weber sebagai metode untuk mengidentifikasi “motif’ yang nyata
atau kompleks motoves yang diproduksi dalam pengalaman individu, sebuah motive yang dapat
digunakan untuk memberi atribut tindakan dalam membahas derajat ketepatan yang dalam hal ini
bergantung pada sumbber meterialnya. Dengan kata lain karena kelemahannya untuk memberikan
penafsiran yang bermakna.... tindakan individu pada prinsipnya secara intrinsik kurang ‘irrasional’
dibanding dengan masing-masing peristiwva alam. Zainuddin Maliki, “Rekonstruksi Teori Sosial
Modern”, 262

2|stilah “kualitatif naturalistik”, menunjukkan bahwa pelaksanaan penelitian ini memang terjadi
secara alamiah, apa adanya, dalam situasi normal yang tidak dimanipulasi keadaan dan kondisinya,
menekankan pada deskripsi secara alami. Pengambilan data atau penjaringan fenomena dilakukan
dari keadaan yang sewajarnya. Dengan sifamtnya ini maka dituntut keterlibatan peneliti secara
langsung di lapangan, tidak seperti penelitian kuantitatif yang dapat mewakiolkan orang lain untuk
menyebarkan atau melakukan wawancara terstruktur. Suharsimi Arikunto, “Prosedur Penelitian
Suatu Pendekatan Praktik” (Jakarta, PT Renika Cipta, 2006) 12

76 Ar-Risalah, Vol. XVIl No. 1 April 2016



Luluk Maktumah Peran Politik Kyai

mengidentifikasi karakteristik-karakteristik dan mengembangkan hipotesis-
hipotesis dan teori berdasarkan data yang diperoleh. Proses itu tentu tidak
berjalan linier, melainkan berjalan berulang-ulang sampai ditemukan
pemahaman yang terasa mantap.

PEMBAHASAN

Peran serta kyai dalam politik di masyarakat dalam sudut pandang
sosiologi dapat dikategorikan sebagai tindakan sosial (social action),
terutama yang berkaitan dengan kehidupan politik.1® Oleh karena itu,
tindakan sosial disini memiliki arti luas, menyangkut semua kelompok sosial,
prilaku sosial, dan akses kepentingan baik secara kolektif maupun
individual.Prilaku politik kyai baik secara individu maupun kelompok (seperti
jam’iyah NU), mempunyai arti subyektif memiliki tujuan tertentu, bukan
sebagai prilaku yang muncul secara kebetulan. Sehingga tindakan-tindakan
kyai dalam berbagai prilaku sosial dan politik, dapat digolongkan pada
tindakan rasionalitas instrumental, rasionaliitas nilai, rasionalitas tradisional
dan rasionalitas efektif.1*Begitu pula peran politik kyai yang terakomodasi
dalam tindakan sosial, tidak bisa lepas dari tindakan politik dan proses politik
yang terjadi dalam komunitas kyai pesantren.1®

Weber dalam “Teory Tindakan Sosial” ini menjadikan tindakan individu
sebagai pusat kajiannya.® la melihat bagaimana individu menjalin dan
memberi makna terhadap hubungan sosial dimana idividu menjadi bagian di
dalamnya.'” Weber mengartikan sosiologi sebagai ilmu yang mengusahakan
pemahaman interpretatif mengenai tindakan sosial atau yang dikenal dengan
pendekatan “verstehen” agar dengan cara itu dapat menghasilkan sebuah
penjelasan mengenai tindakan sosial dan akibat-akibatnya.!®

Perlu dicatat bahwa sikap dan tindakan individu bisa dinyatakan sebagai
sikap dan tindakan sosial, apabila memang diarahkan kepada prilaku orang
lain. Misalnya prilaku keberagamaan bukan tindakan sosial kalau ia hanya
mengambil bentuk kontemplasi atau do’a sendirian. Aktifitas ekonomi
menjadi tindakan sosial apabila dilakukan atas dasar sikap orang lain.
Dengan demikian tindakan sosial bukan karena semata banyak orang
melakukan tindakan yang sama, melainkan sebuah tindakan yang diarahkan
kepada orang lain sehingga kemudian menimbulkan sikap balik, dan itulah
“tindakan sosial”.'® Dari situlah akan terjadi perubahan sosial dalam
masyarakat yang erat kaitannya dengan perkembangan rasionalitas
manusia.?® Menurut Weber bentuk rasionalitas manusia meliputi mean (alat)
yang menjadi sasaran utama, serta ends (tujuan) yang meliputi aspek
kultural, sehingga dapat dinyatakan bahwa pada dasarnya bahwa orang bisa

BKhoiro Ummatin, “Prilaku Politik Kyai”, (Yogyakarta; Pustaka Pelajar Offset, 2002), 30-31

*Ibid, 32, baca juga Zainuddin Maliki, “Rekonstruksi Teori Sosial Modern”, 265

SRamlan Surbekti, “Memahami llmu Politik”, (Jakarta: Gramedia, 1992), 15

16Zainuddin Maliki, “ Sosiologi Politik ; Makna Kekuasaan dan Transformasi Politik” (Yogyakarta,
Gajahmada University Press, 2010), 13

YIbid, 14

BIbid, 14

19Zainuddin Maliki, “Rekonstruksi Teori Sosial Modern”, 264

Nanang martono, “Sosiologi Perubahan Sosial: Perspektif Klasik, Modern, Posmodern dan
Poskolonial”, (Jakarta, PT. Rajagrafindo Persada; 2012), 47

7 Ar-Risalah, Vol. XVIl No. 1 April 2016



Luluk Maktumah Peran Politik Kyai

mampu hidup dengan pola fikir yang rasional yang pada seperangkat alat
yang dimiliki dan kebudayaan yang mendukung kehidupannya. Orang yang
rasional akan memilih alat mana yang paling benar untuk mencapai tujuan.2:

Kyai dalam berinteraksi dengan masyarakat,memainkan perannya
secara individu (sebagai aktor),sangat berkaitan bahkan diarahkan kepada
orang lain. Kyai selain sebagai tokoh agama juga sebagai tokoh panutan
masyarakat, sudah tentu bersentuhan langsung dengan masyarakat. Seperti
keterlibatan kyai dalam politik, setidaknya ada tiga alasan mengapa kyai
selalu terlibat dalam aktivitas politik. Pertama; bahwa sumber ajaran islam
memiliki lingkup tak terbatas pada aspek ritual dan bimbingan moral,
melainkan juga memberikan nilai-nilai pada semua aspek kehidupan, baik
dalam ilmu pengetahuan, ekonomi, hukum, sosial dan juga menyangkut
persoalan politik. Kedua; dengan posisinya kyai sebagai aktor (pemuka
agama), ia memiliki pengikut dan pengaruh yang luas di tenganh-tengah
masyarakat. Hal ini menyebabkan kyai terlibat dalam persoalan pengambilan
keputusan bersama, proses kepemimpinan, penyelesaian problem-problem
sosial, pengembangan pendidikan dan ekonomi. Ketiga; dari sisi sejarahnya,
kyai memiliki peran yang cukup besar dalam politik, yang hal itu dapat di lihat
dalam pergolakan melawan penjajah hingga beberapa masa kemudian,
setelah kemerdekaan Republik Indonesia diproklamirkan.22Disinilah terjadi
prilaku tindakan sosial, dimana kyai memerankan dirinya sebagai aktor yang
diarahkan kepada masyarakat sehingga menimbulkan balikan dari
masyarakat itu sendiri.

Secara sosiologis, kyai yang sekilas tampak homogen itu, jika dilihat
secara seksama ternyata sangat variatif. Varian tersebut diakibatkan oleh
banyak faktor. Misalnya, bersumber dari perbedaan mereka dalam
mempersepsikan dan memahami ajaran agama itu sendiri, lingkungan
dimana masing-masing kyai itu hidup dan dibesarkan, kondisi ekonomi, dan
juga faktor sosial politik. Akibatnya, muncullah tipe kyai yang berbeda-beda.??
Perbedaan tipe kyai juga tentu akan melahirkan bentuk keterlibatan politik
yang berbeda pula, sebagaimana Abdurrahman Mas’ud telah
mengelompokkan kyai kedalam lima tipologi: (1). Kyai Encyclopedi dan
Multidisipliner,  yaitu tipologi kyai yang dalam kesehariannya
mengkonsentrasikan diri terhadap dunia ilmu, mnegajar dan menulis,
sehingga menghasilkan banyak tulisan yang menyebar ke masyarakat luas.
(2). Kyai yang ahli dalam salah satu bidang disiplim ilmu, sehingga muncul
istilah kyai Figih, Kyai Tasawwuf, Kyai Nahwu dan sebagainya. (3). Kyai
kharismatik; yaitu kyai yang memiliki kharisma dari ilmu pengetahuan
agamanya  (khususnya dalam bidang sufisme) seperti KHM Kholil
Bangkalan. (4). Kyai Da’i keliling; yaitu perhatian dan keterlibatannya lebih
besar mlalui ceramah dalam menyampaikan ilmunya, sebagai bentuk
interaksinya dengan public. (5). Kyai Pergerakan; karena skill dan

Zlbid, 47

227amakhsary Dhofier, Tradisi Pesantren, 13-14

ZImam Suprayogo, “Kyai dan Politik: Membaca Citra Politik Kyai”, (Malang, UIN Malang Press,
2007), 109

Ar-Risalah, Vol. XVIl No. 1 April 2016



Luluk Maktumah Peran Politik Kyai

kepemimpinannya yang luar biasa, baik dalam masyarakat maupun
organisasi yang didirikannya.?*

Demikian pula Suprayogo telah mengkategorikan kyai menjadi empat
kategori; (1). Kyai Spiritual; kyai yang mempunyai karakteristik tertutup, statis,
konservatif, agama sebagai penenang jiwa, orientasi keakhiratan, dan kurang
peduli terhadap politik. (2). Kyai Advokatif; karakteristiknya terbuka, dinamis,
inovatif, agama difungsikan sebagai dinamisator dan integrator, orientasi
dunia akhirat, dan politik sebagai instrumen. (3). Kyai Politik Adaptif; kyai
yang mempunyai karakteristik terbuka, dinamis, inovatif, agama difungsikan
sebagai dinamisator, dekat dengan penguasa, orientasi dunia akhirat, politik
sebagai instrumen. (4). Kyai Politik Mitra Kritis; Kyai ini mempunyai
karakteristik tertutup, statis, konsevatif, agama sebagai penenang jiwa,
orientasi keakhirat, politik sebagai intrumen dan lebih dekat kepada
umat.2®Muncul dan berkembangnya berbagai aliran keagamaan di berbgai
tempat adalah bukti bahwa selalu adanya perbedaan pemahaman, persepsi
dan sudut pandang yang digunakan untuk memahami ajaran agama
sehingga melahirkan pengertian yang berbeda. Perbedaan kyai tersebut
dapat pula kerena posisi kyai di lingkungan masyarakat,?® sehingga memiliki
orientasi kegiatan dan bentuk-bentuk kegiatan poltik yang berbeda pula. Kyai
yang lebih memperhatikan aspek politik akan berbeda dengan kyai yang
hanya menitik beratkan kegiatannya pada kehidupan pesantren yang sehari-
harinya mengurus para santri dan melakukan pendekatan pada tuhan
dengan melakukan banyak ibadah. Demikian pula para kyai yang
berpendidikan ganda — lulusan pondok pesantren dan sekaligus sekolah
umum--, berbeda dengan kyai yang berpendidikan pondok pesantren saja.?’

Kategori/tipologi kyai yang dijabarkan oleh para peneliti di atas, baik
Imam Suprayogo, Abdurrahman Mas’ud dan Muhammad Afsar, menjadi
rujukan utama sebagai pisau analisis dalam penelitian ini, dengan didasarkan
pada alur berfikir teori tindakan sosial yang digagas oleh Mac Weber,
sehingga kemudian lahirlah temuan-temuan baru, baik sebagai penguat
maupun kritik terhadap temuan sebelumnya.

A. Kategori, Tipologi dan Latar Belakang Kyai di Masyarakat

Data dilapangan menunjukkan bahwa di masyarakat Situbondo,
terdapat perbedaan antara kyai yang satu dengan kyai yang lainnya atas
dasar berbagai sudut pandang, yaitu: Pertama, dipandang dari segi
keturunan;lahirlah istilah “Kyai Nasab”dan “Kyai Nasib”. Kyai Nasab,
adalah kyai yang mendapatkan legitimasi dari masyarakat dengan
mendapatkan gelar kehormatan sebagai kyai kerena yang bersangkutan
keturunan kyai, atau keluarga kyai. Masyarakat lebih memperhatikan latar
belakang keluarganya daripada kapasitas keilmuannya untuk menyandang
gelar kehormatan sebagai kyai. Legitimasi yang demikian ini Weber
mengistilahkanya sebgai legitimasi tradisional; yaitu legitimasi yang

2Abdurrahman Mas'ud “Intelektual Pesantren : Perhelatan Agama dan Tradisi “(Yohyakarta: LKIS,
2004) 236-237

Imam Suprayogo, “Kyai dan Politik: 121

ZMuhammad, Asfar, Pergeseran Otoritas Kepemimpinan Politik Kyai, (Prisma, Vol : 5, 1996), 29-

Z|bid, 45

Ar-Risalah, Vol. XVIl No. 1 April 2016



Luluk Maktumah Peran Politik Kyai

bersumber dari tradisi, adat, turun temurun atau kebiasaan lama. Legitimasi
tradisional ini umumnya diterapkan oleh kepala suku, kepala keluarga dan
kaum aristokrat feodal.?® Sedangkan “Kyai Nasib”, adalah seseorang
mendapatkan legitimasi sebagai kyai, lebih disebabkan karena faktor
“keberuntungan”. Dalam kasus ini ada dua hal yang bisa dijadikan alasan
masyarakat untuk memanggilnya sebagai kyai walaupun bukan keturunan
kyai, yaitu (1), kerena yang bersangkutan menjadi menantu kyai, (2), alumni
pondok pesntren meskipun dengan bekal ilmu agama seadanya lalu
kemudian dipercaya oleh masyarakat untuk mendirikan pondok pesantren,
maka masyarakat memanggilnya “kyai”. Panggilan tersebut menurut Dhofier
merupakan gelar yang diberikan oleh masyarakat kepada seseorang yang
menjadi pimpinan pondok pesantren dan memiliki keahlian ilmu agama
Islam,?® karena kyai memiliki peran penting dalam kehidupan beragama di
masyarakat. Dari realitas sosial inilah diakui atau tidak, sosok kyai memiliki
power serta otoritas yang cukup tinggi di masyarakat.3°

Kedua, atas dasar keaktifannya dalam tarikat, pembagian ini
memulculkan kyai tarikat (mursyid) dan bukan kyai tarikat. Erat kaitannya
dengan klasifikasi model kedua ini, kerap warga setempat menyebutnya kyai
“alim” dan kyai “sufi’. Pengertian kyai alim adalah kyai yang memiliki keahlian
ilmu agama islam yang ditunjukkan lewat kemampuannya membaca kitab
klasik atau kitab kuning. Sedangkan kyai sufi adalah kyai yang dikenal
memiliki kekuatan spiritual yang tinggi, yang dengan kemampuannya itu ia
dianggap memiliki karomah dari Allah.

Ketiga, dilihat dari orientasi kegiatan, yang menonjol secara
berbeda,yaitu, (1), kyai spiritual,3! ialah pengasuh pondok pesantren yang
lebih menekankan pada upaya mendekatkan diri kepada Allah lewat amalan
ibadah tertentu. (2), kyai pergerakan, yaitu pengasuh pondok pesantren yang
selain aktif mengajar para santri dan jamaahnya, juga aktif serta gigih dalam
organisasi sosial kemasyarakatan, serta peduli terhadap persoalan-

28Zainuddin Maliki, “Rekonstruksi Teori Sosial Modern”,283

Menurut Dhofier, Gelar kiai dibentuk dan ditentukan oleh masyarakat, bukan gelar yang diciptakan
sendiri oleh kiai tersebut. Gelar seperti ini merupakan gelar sosial yang menentukan prestis tidaknya
seseorang dalam masyarakat. Gelar kiai juga diberikan kepada seseorang yang dianggap tokoh oleh
masyarakat di luar urusan agama, atau diberikan kepada seseorang di luar kapasitasnya sebagai
ahli ilmu agama. Dalam tradisi Jawa gelar yang diberikan dikenal dengan sebutan Kiai, Yai atau Ki.
Masih menurut Dhofier, gelar kiai juga diberikan kepada seseorang yang ahli di bidang ilmu agama
Islam, utamanya kitab kuning meskipun yang bersangkutan tidak memiliki pesantren. (on Line) Abdul
Chalik, “Kyai dan Kekuasaan Sosial dalam Masyarakat Madura” dalam http://lontarmadura.com/kiai-
dan-kekuasaan-sosial-dalam-masyarakat-madura/, diakses Tanggal 25 Mei 2013.

30Mien Ahmad Rifa’i, “Madusia Madura; Pembawaan, Prilaku dan Etos Kerja”, (Yogyakarta: Pilar
Media, 2007), 108.

S1gpiritualitas &dalah kesadaran diri dan kesadaran individu tentang asal, tujuan dan nasib. Agama
adalah kebenaran mutlak dari kehidupan yang memiliki manifestasi fisik diatas dunia. Agama
merupakan praktek prilaku tertentu yang dihubungkan dengan kepercayaan yang dinyatakan oleh
institusi tertentu yang dihubungkan dengan kepercayaan yang dinyatakan oleh institusi tertentu yang
dianut oleh anggota-anggotanya. Agama memiliki kesaksian iman ,komunitas dan kode etik, dengan
kata lain spiritual memberikan jawaban siapa dan apa seseorang itu (keberadaan dan kesadaran) ,
sedangkan agama memberikan jawaban apayang harus dikerjakan seseorang (prilaku atau
tindakan). Seseorang bisa saja mengikutiagama tertentu , namun memiliki spiritualitas . Orang —
orang dapat menganut agama yang sama, namun belum tentu mereka memiliki jalan atau tingkat
spiritualitas yang sama (on line), dalam http:/zohrysmart. blogspot.com/2012/10/makalah-
spiritual.html, diakses tanggal 25 Mei 2014

80 Ar-Risalah, Vol. XVIl No. 1 April 2016



http://lontarmadura.com/kiai-dan-kekuasaan-sosial-dalam-masyarakat-madura/
http://lontarmadura.com/kiai-dan-kekuasaan-sosial-dalam-masyarakat-madura/

Luluk Maktumah Peran Politik Kyai

persoalan yang dihadapi masyarakat dan senantiasa berusaha mencari jalan
keluarnya. (3), Kyai politik, yaitu pengasuh pesantren yang senantiasa peduli
pada organisasi politik juga pada kekuasaan. Kategori kyai politik ini dapat
dibedakan menjadi; kyai politik akomodatif pragmatis dan akomodatif
ideologis, serta kyai mitra kritis. Imam Suprayogo membedakannya menjadi
kyai politik adaptif dan mitra kritis.3?

Keempat; Menyangkut tentang latar belakang; variasi kyai sedikitnya
terdapat tiga faktor yang cukup dominan membentuk tipologi kyai,yaitu, social
learning, pemahaman agama, dan adaptasi terhadap lingkungan. Setiap
orang pasti mengalami scial learning yang berbeda: (1). Latar belakang
pendidikan; Kyai yang menempuh pendidikan lebih bervariasi memiliki
wawasan yang berbeda dengan kyai yang hanya terbatas pada pendidikan
diniyah di pesantren. Semakin bervariasi lembaga pendidikan yang diikuti,
wawasan keagamaan mereka tampak semakin luas.(2). Pemahaman
keagamaan, sekalipun agama bersumber dari kitab yang sama, tetapi
ternyata ajaran itu dapat dimengerti, dipersepsi atau dimaknai secara
berbeda. Akibatnya lahirlah penilaian masyarakat yang berbeda terhadap
kyai yang satu dengan yang lainnya, perbedaan tersebut melahirkan sebutan
kyai liberal dan kyai konservatif, dan (3). Cara beradaptasi terhadap
lingkungan. Tampak dengan jelas di masyarakat terdapat kyai yang cepat
melakukan adaptasi, dan sebaliknya, terdapat diantara mereka yang lambat
melakukan adaptasi.

Jika diamati secara seksama, kyai yang berlatar belakang pendidikan
heterogen —lulusan pondok pesantren dan juga sekolah umum--, cara
memahami agama tampak terbuka, memiliki independensi yang tinggi dan
social learning yang variatif maka cenderung disebut sebagai“kyai liberal”,
dalam arti yang positif. Sedangkan kyai yang hanya berpendidikan “pondok
pesantren” (diniyah), social learning terbatas, pemahaman agama cenderung
tertutup, maka cederung disebut“kyai konservatif”. Tetapi jika ia memiliki
soscial learning agak luas, dan memiliki independensi ekonomi, maka
cenderung menjadi “kyai mitra kritis”.

B. Bentuk-bentuk Keterlibatan Politik Kyai di Masyarakat

Bentuk Kketerlibatan kyai dalam politik di masyarakat Situbondo
sedikitnya dapat dibedakan menjadi dua, yaitu; Pertama, Kyai politik. Kyai
politik ini untuk kasus Situbondo dalam menentukan afiliasi politiknya
terdapat dua golongan: (a); Kyai Akomodatif Pragmatis, ia bersifat netral,
tidak menjadi pengurus partai, namun ada keberpihakan pada salah satu
kekuatan partai. Dalam rekrutmen elit politik baik ekskutif maupun legislatif,
keterlibatannya berbentuk “partisipatif kalkulatif”. Artinya, mereka mau
membantu kandidat tertentu dengan catatan yang bersangkutan bersedia
memberi imbalan yang diperlukan untuk kepentingan “dakwah”. Seiring
dengan itu kyai akomodatif pragmatis ini bisa kompromi dengan siapa saja -
-baik ekskutif maupun legislatif--, dalam bingkai kepentingan agar
memperoleh imbalan bantuan yang diperlukan bagi lembaga pendidikan
yang dikembangkannya. Upaya serba kalkulatif itu dapat dibuktikan dari

%2Jmam Suprayogo, “Kyai dan Politik: 123

81

Ar-Risalah, Vol. XVIl No. 1 April 2016



Luluk Maktumah Peran Politik Kyai

pengakuan kyai yang bersangkutan, atau fasilitas yang berhasil
direngkuhnya dapat dilihat di tempat yang bersangkutan. Karena motifnya
kalkulatif, konsekwensinya tatkala kyai yang bersangkutan tidak lagi
menerima bantuan, maka dukungannya terhadap jagoannya itu perlahan-
lahan dan pasti turun. Secara ideologis peran politik kyai ini berbentuk
“akomodatif partisivatif kalkulatif pragmatis”.Politik hanya dibuat ajang untuk
meraih kepentingan dan meraup keuntungan sesaat,33peran politik seperti ini
mendorong lahirnya politik kutu loncat, --meminjam istilah Indra Tranggono--
-, ibarat tukang jual obat,kerjanya hanya retoris, tidak substansial. Mutu dan
kemanfaatan diri tidak terlalu penting. Yang diutamakan ialah provokasi
publik agar percaya atas politik kutu loncatnya. Karena retoris, jualannya
dibungkus dengan istilah integritas, komitmen, dan kapabilitas.3* bahkan
tidak jarang sampai pada politisasi agama demi kepentingannya. (b); Kyai
Akomodatif Ideologis, ia dalam menentukan afiliasi politiknya
mengakomudir atau memiliki keberpihakan pada salah satu kekuatan partai
politik yang seideologi, bahkan bersedia menjadi pengurus salah satu
organisasi partai politik,demi memperjuangkan sebuah ideologi. la berasumsi
bahwa kyai harus masuk dan ikut berpartisipasi dalam politik praktis untuk
segera memperbaiki kebobrokan yang terjadi di dalamnya. Terlebih dengan
kian merosotnya citra para elite politik di mata masyarakat, hal ini bertolak
dari fakta yang terjadi selama ini, para wakil rakyat kian jauh dari
implementasi amar ma’ruf nahil mungkar.3>

Kedua; Kyai mitra kritis, keterlibatannya dalam politik dapat dibedakan
menjadi dua bentuk : (1). Partisipasi aktif-kritis; artinya, ia secara nyata
terlibat dalam politik berupa ikut ambil bagian menjadi penggerak kegiatan
politik, dan tidak selalu seirama dengan kemauan penguasa. (2). Partisipasi
pasif- normatif, artinya, ikut berpartisipasi sekalipun pasif, misalnya dalam
pemilu sebagai warga negara ia juga aktif menyalurkan aspirasi politiknya
melalui bilik suara, sesuai dengan pilihannya sendiri. Akan tetapi jika terjadi
penyimpangan terhadap norma politik ia akan bersikap kritis.

Peran politik kyai mitra kritis ini sejalan dengan hasil penelitian Imam
Suprayogo, yang membagi peran politik kyai menjadi politik adaptif dan mitra
kritis®6. Namun demikian, karena penelitian Suprayogo dilaksanakan pada
masa Orde Baru yang “otoriter”, di mana kran politik sangat terbatas, maka
kyai mitra kritis tentu sangat banyak dijumpai dibandingkan dengan kyai
politik, karena situasi politik yang mendukung saat itu. Beda halnya di era
reformasi sekarang ini, kendatipun di masyarakat Situbondo masih dijumpai
kyai yang memilih peran politik mitra kritis, namun sangat sedikit jumlahnya.
Era sistem multi partai telah mendorong para kyai untuk turut ambil bagian

%Jarot Doso Purwanto, “ldeologi dan Pragmatisme Politik” (online) dalamhttp:/politik
.kompasiana.com/2010/05/16/ideologi-dan-pragmatisme-politik-141943.html, diakses tanggal 25
Mei 2014

3 Muhammadun, “Politik Kutu Loncat dan Matinya Ideologi Politik” (on line) dalamhttp:/
budisansblog.blogspot.com/2013/04/politik-kutu-loncat-dan-matinya.html, diakses tanggal 25 Mei
2014

Kholisuddin, “Ketika Kyai Terjun Berpolitik”, (Jawa Pos; 15 Nopember 2008), 32

%Imam Suprayogo, “Kyai dan Politik: 123-124

82 Ar-Risalah, Vol. XVIl No. 1 April 2016



83

Luluk Maktumah Peran Politik Kyai

dalam percaturan politik partisan, juga tidak jarang dijumpai yang sampai
pada prilaku poltik “akomodatif kalkulatif pragmatis”.

C. Penutup

Para kyai di masyarakat pedesaan sebagaimana diduga sebelumnya,
ternyata begitu bervariatif. Ada sebagian kyai yang menitikberatkan pada
pengembangan spiritual, sedangkan yang lainnya lebih pada aspek politik,
serta terdapat pula kyai yang berorientasi pada pemberdayaan masyarakat.
Hal itu muncul, karena di latarbelakangi oleh beberapa faktor, baik yang
bersifat internal mupun eksternal dari kyai yang bersangkutan. Misalnya kyai
yang berlatar belakang pendidikan pesantren dan umum, ternyata lebih
terbuka terhadap perubahan dan juga memiliki pemahaman yang lebih
konprehenshif baik dalam kognisi keagamaan maupun pemahaman terhadap
masyarakatnya.

Masing-masing tipe kyai memiliki karakteristik yang berbeda. Kyai
Pergerakan lebih menonjol kemampuannya menerjemahkan doktrin agama
untuk mnggerakkan dan sekaligus menintegrasikan masyarakat seperti di
bidang ekonomi, sosial, maupun pendidikan yang dibutuhkan oleh
masyarakat. Sedangkan kyai politik berani berbeda arus orientasi politiknya
dengan siapa saja yang brbeda afiliasi politiknya, atau malah justru berkualisi
dengannya. Sementara kyai spiritual, jika dilihat dari kacamata
pembangunan material, perannya kurang relevan dalam kehidupan yang
semakin modern seperti sekarang ini. Namn demikian, dalam bidang-bidang
tertentu keberadaan Kkyai spiritual masih fungsional, termasuk bagi
masyarakat modern.

Ar-Risalah, Vol. XVIl No. 1 April 2016



Luluk Maktumah Peran Politik Kyai
DAFTAR PUSTAKA

Arikunto, Suharsimi “Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik” (Jakarta,
PT Renika Cipta, 2006)

Asfar, Muhammad, Pergeseran Otoritas Kepemimpinan Politik Kyai, (Prisma,
Vol : 5, 1996),

Chalik, Abdul “Kyai dan Kekuasaan Sosial dalam Masyarakat Madura” dalam
http://lontarmadura.com/kiai-dan-kekuasaan-sosial-dalam-masyarakat-madura/
Dhofier, Zamakhsary “Tradisi Pesantren : Studi Pandangan Hidup Kyai dan
Visinya Mengenai masa Depan Indonesia,(Jakarta, LP3ES, 2011, Edisi Revisi),

Disdjosanjoto, Pradjarta, “Memelihara Umat, Kyai Diantara Usaha
Pembangunan dan Mempertahankan Identitas Lokal di Daerah Muria,
(Amsterdam : VU University Press, 1994),

Geertz, Clifford “Abangan, Santri dan Priyai dalam Masyarakat Jawa (Jakarta;
Pustaka Jaya, 1983), Noer, Delliar “Gerakan Modern Islam di Indonesia th 1900-
19442, (Jakarta; LP3ES, 1989),

Hiroko, Horikoshi, “Kyai dan Perubahan Sosial” (Jakarta, P3M, 1987),
Kholisuddin, “Ketika kyai Terjun Berpolitik”, (Jawa Pos; 15 Nopember 2008),

Maliki, Zainuddin “Rekonstruksi Teori Sosial Modern” (Yogyakarta, Gajahmada
University Press, 2012),

----------------- “Sosiologi Politik ; Makna Kekuasaan dan Transformasi Politik”
(Yogyakarta, Gajahmada University Press, 2010),

Martono, Nanang “Sosiologi Perubahan Sosial: Perspektif Klasik, Modern,
Posmodern dan Poskolonial”, (Jakarta, PT. Rajagrafindo Persada; 2012),

Muhammadun, “Politik Kutu Loncat dan Matinya Ideologi Politik” (on line)
dalamhttp://budisansblog. blogspot.com/2013/04/politik-kutu-loncat-dan-
matinya.html, diakses tanggal 25 Mei 2014

Mas’ud, Abdurrahman “Intelektual Pesantren : Perhelatan Agama dan Tradisi
“(Yohyakarta: LKIS, 2004)

Ritzer, George “Sosiologi lImu Pengetahuan Berparadigma Ganda (Terj),
Alimandan” (Jakarta, PT. Rajagrafindo Persada, 2011),

Purwanto, Jarot Doso “Ideologi dan Pragmatisme Politik” (on line)
dalamhttp://politik.kompasiana .com/2010/05/16/ideologi-dan-pragmatisme-
politik-141943.html

84 Ar-Risalah, Vol. XVIl No. 1 April 2016


http://lontarmadura.com/kiai-dan-kekuasaan-sosial-dalam-masyarakat-madura/

Luluk Maktumah Peran Politik Kyai

Ummatin, Khoiro “Prilaku Politik Kyai”, (Yogyakarta, Pustaka Pelajar Offset,
2002), 30-31

Surbekti, Ramlan “Memahami limu Politik”, (Jakarta: Gramedia, 1992)
Rifa’i, Mien Ahmad “Madusia Madura;, Pembawaan, Prilaku dan Etos Kerja”,
(Yogyakarta: Pilar Media, 2007),

Suprayogo, Imam “Kyai dan Politik: Membaca Citra Politik Kyai”, (Malang, UIN
Malang Press, 2007),

Sundari, Tri”"Peran Politik Kyai di Pedesaan: Studi Kasus di Kecamatan Wangon,
Kabupaten Banyumas, (on line), dalam : http://lib.unnes.ac.id/626/,

Talcot Parson, A. Revised Analytical Aproach to The Teory of Social Stratification
in The Class, Status and Power, (New York : The Free Pres of Glencoa, 1996)
http://zohrysmart. blogspot.com/2012/10/makalah-spiritual.html.

85 Ar-Risalah, Vol. XVIl No. 1 April 2016


http://lib.unnes.ac.id/626/



