93

PLURALITY EXIBITITION AND ITS IMPLICATION
TO BUILD TOLERANCE ISLAMIC COLLEGE

(A CASE STUDY AT PONDOK PESANTREN TEBUIRENG, JOMBANG)

Oleh:
Mursyid
mursyid_room@yahoo.com
IAl Nurul Jadid Paiton Probolinggo
Atmari 2,
atmarinj@gmail.com
Stai Al Azhar Menganti Gresik

ABSTRACT

This article is half of my last research ideas, on our long
term anexiety of Pesantren and Tolerance Values. This research
arose from several facts which indicated that Islamic College had
deep cultural values to accept social plurality as their system of
beliefs. Even if, not all Islamic Colleges could implement them. This
article, specially, will discribe what PP. Tebuireng, Jombang,
implemented to make their students, become tolerance people.
Based on their five pillars, foundations or Islamic Colleges identity.
The article also will introduce what the writer call as “Tolerance
Exhibition”, which is only be one of specific identity in its teritory. Like
a scientific writing, phenomenological and rational choices theory are
become theoritical framework to explain how this founding can be
implemented generally in each Islamic College. In the end, this
paper will conclude that PP. Tebuireng may become a role model to
implement tolerance education, even institutionally or practically by
its teachers and stakeholders.

Keywords: folerance education, religious plurality and islamic
beliefs varieties

PENDAHULUAN

Pada mulanya, tidak satupun orang yakin bahwa sikap toleran
bisa dikembangkan dan diajarkan di pondok pesantren. Pasalnya, ada
stigmatisasi global yang menyebutkan bahwa pondok pesantren sebagai
sarang gerakan radikal, anti-pemahaman yang berbeda di dalam internal
umat Islam, serta pembelajaran pesantren yang cenderung
mempertahankan sistem tradisionalis dibandingkan mengadaptasi
pendekatan modern. Padahal, anggapan-anggapan tersebut, dalam
pandangan hemat penulis, hanya wajah luar pondok pesantren. Di bagian
dalam, ada ruang terbuka untuk melakukan diskusi, bertoleransi,
bergotong-royong, dan kegigihan untuk mempertahankan idealisme
kesatuan negara republik Indonesia.

Selain pandangan di pelataran sistem pembelajaran dan
dogmatisasi di pondok pesantren, ada pula aspek-aspek lain yang
mengaitkan masyarakat Islam dengan sikap intoleransi di luar pondok

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017


mailto:mursyid_room@yahoo.com
mailto:atmarinj@gmail.com

Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
pesantren. Apakah itu laporan penelitian dari lembaga swadaya
masyarakat atau akademisi kampus,” liputan media,® ataupun
pemberitaan dan diskursus lainnya yang menyayat serta mengkoptasi
persepsi semua orang terhadap umat Islam,? termasuk sistem pendidikan
yang dijalankannya. Oleh kerena kekuatan bangunan persepsi itu, maka
banyak lembaga pendidikan Islam yang berusaha merubah citera
‘buruknya’ dengan menjadikan toleransi dan pluralitas sebagai landasan
utama tingkah lakunya. Hanya saja, gagasan-gagasan merubah citera (re-
imaging) tersebut, masih berbentuk transformasi pengetahuan semata.
Tidak selalu diikuti dengan tindakan-tindakan nyata, sehingga dapat
dicontoh langsung oleh orang lain.

Sumarta mengidentifikasi, setidaknya, ada empat faktor kenapa
lembaga pendidikan (termasuk Islam) gagal mengimplementasikan
gagasan sikap toleran, multikultural, dan plural di dalam lembaganya;
pertama, pendidikan Islam lebih menekankan pada proses transfer ilmu
agama ketimbang proses transformasi nilai-nilai keagamaan dan moral
pada anak didik; Kedua, Sikap bahwa pendidikan agama hanya sekedar
sebagai pelengkap dari keseluruhan pendidikan yang berorientasi pada
pengembangan IPTEK; Ketiga, penenanaman nilai-nilai moral yang
mendukung kerukunan umat beragama, seperti azas persamaan dalam

! Hasil survei yang dilakukan oleh PPIM Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah
pada tahun 2004 bersama Freedom Institute dan JIL “Orientasi Sosial Politik Islam”,
menunjukkan bahwa : 18 % dari 1200 responden setuju dengan kegiatan Front Pembela Islam
(FPD), 15 % responden mendukung kegiatan Majelis Mujahidain Indonesia (MMI), 5 %
mendukung kegiatan Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) dalam memperjuangkan diterapkannya
syariat Islam, 13 % setuju dengan Jamaah Islamiyah (JI) dalam melakukan melakukan
perlawanan terhadap AS dan sekutunya, 16 % responden mendukung aksi pengeboman sebagai
bentuk pembelaan terhadap Islam. (Lihat; Saeful Mujani, Umat Islam Indonesia Dukung
Radikalisme, (Jakarta, Harian Tempo : 12 November 2004)

% Hasil survei Lembaga Studi Center of Strategic and International Studies (CSIS)
pada tahun 2012 tentang toleransi agama di Indoonesia, menunjukkan bahwa toleransi beragama
orang Indonesia tergolong rendah. Dari 2.213 responden di 23 propinsi Indonesia, 59,5 % tidak
keberatan bertetangga dengan orang yang beda agama. Sedangkan 33,7 % menolak tetangga
yang beda agama. Kemudian terkait dengan pembangunan tempat ibadah, 68,2 % responden
memilih menolak pembangunan tempat ibadah dari agama lain, hanya 22,1 % lainnya mengaku
tidak keberatan. http://www.thejakartapost.com/news/2012/06/06/ri-becomes-more-intoleransi-
html, (14 Juni 2013)

> Dalam penelitian survei yang dilaksanakan oleh Tim LIPI (Lembaga Ilmu
Pengetahuan Indonesia) pada tahun 2006 di tiga daerah (Bogor, Surakarta dan Cianjur)
ditemukan hasil bahwa sebagian kalangan Muslim Indonesia masih memiliki persoalan dalam
konsolidasi demokrasi. Kesediaan Muslim Indonesia untuk hidup sejajar dengan pemeluk agama
lain masih rendah, hanya 15,6 % yang mendukung. Responden yang membolehkan ucapan salam
(Assalamu’alaikum) kepada nonmuslim hanya 8%. Untuk praktik silaturrahim dengan
nonmuslim di hari besar keagamaan mereka yang menyetujui 38,9 %, sedang praktik
silaturrahim dengan nonmuslim di luar hari besar keagamaan mereka mencapai 59,9 %.
Terhadap gagasan sebaiknya umat Islam hanya berteman dekat dengan orang yang sama-sama
memeluk agam Islam saja, memperoleh dukungan 40,4 %. (Lihat Muhammad Hisyam Ed.

Budaya Kewargaan Komunitas Islam di Daerah Rawan Konflik, (IJakarta LIPL: 2006)
04 Ar-Risalah, VVol. XV No. 2" Oktober 2017




Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
hidup, rasa cinta, kasih sayang, persaudaraan, saling menolong, cinta

damai dan toleransi, kurang mendapat porsi dalam pendidikan Islam;
Keempat, kurang ada perhatian untuk mempelajari agama-agama lain dan
pluralitas paham keagamaan dalam Islam.*

Analisa faktor kegagalan di atas, tampaknya, bisa dibantah
dengan apa yang dilakukan oleh Pondok Pesantren Tebuireng, Jombang.
Di pondok pesantren, yang kali ini diasuh oleh KH. Shalahudin Wahid ini,
toleransi dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan terhadap perbedaan
agama dan paham keagamaan, menjadi nilai wajib yang harus dikenali
oleh para santri, pengurus pondok pesantren, pengajar dan jajaran
keluarga pondok pesantren. Segelumit penjelasan KH. Shalahudin Wahid,
nilai toleransi yang menjadi fondasi pondok ini, tidak lepas dari perilaku
para pendahulu, mulai dari Ra’is Akbar NU KH Hasyim Asy’ari, hingga KH.
Yusuf Hasyim, serta tokoh-tokoh pendiri pesantren lainnya. Selain itu,
yang paling fenomenal dan kontroversial adalah sosok KH. Abdurrahman
Wahid (Gus Dur), sosok presiden dan negarawan sejati yang membela
seluruh rakyat Indonesia tanpa melihat latar belakang agama, ras, dan
budayanya. Selain sebagai fondasi, sebagaimana adegium yang
diungkapkan oleh Gus Zaki Hadziq, salah seorang pengurus dan keluarga
pengasuh  Tebuireng, pondok pesantren ini akan cenderung
menghadirkan alumni atau santri yang cenderung berfikir toleran,
dibandingkan fanatik terhadap satu keyakinan Islam tertentu.’ Hal ini tidak
lepas dari kondisi multikultural yang ada di pondok pesantren Tebuireng.

Segelintir data dan penjelasan di atas, akan penulis eksplore lebih
subtantif pada proses penyajian data tulisan ini. Yang terpenting, sebagai
awal kegelisahan dan kerangka berfikir riset ini ialah, Pondok Pesantren
Tebuireng Jombang bisa menjadi role-model pendidikan toleransi yang
bisa ditiru oleh pondok pesantren lain, karena sejatinya, pondok pesantren
memiliki landasan budaya toleran yang tinggi. Sekaligus, Pondok
Pesantren Tebuireng bisa menghilangkan stigmatisasi bahwa pendidikan
Islam cenderung fanatik terhadap satu keyakinan dan aliran keislaman
tertentu. Jadi, pada intinya, teleologi tulisan ini adalah mengungkap fakta
dan menyebarkan landasan pendidikan toleran terhadap perbedaan
agama dan paham keagamaan yang ada di dalam Islam, berdasarkan
pada keyakinan agama (teologis), sosial, dan budaya yang dicanangkan
oleh pondok pesantren Tebuireng. Ditambah lagi, strategi pembelajaran
dan konstruksionis untuk menyebarkan nilai-nilai tersebut kepada seluruh
santri di lingkungan pondok pesantren.

PEMBAHASAN
A. Akar Budaya Damai Pondok Pesantren

4 Sumartana at al. Pluralisme, Konflik, dan Pendidikan Agama di Indonesia,

(Yogyakarta Pustaka Pelajar : 2001), 239-240.
> Wawancara dengan Gus Zaki Hadzukpada 11 Desember 2014

95 r-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
Sebelum menegaskan sikap toleran pondok pesantren Tebuireng,

ada baiknya, penulis gambarkan sekilas akar budaya damai yang
tercermin dari dalam pondok pesantren, secara luas. Apakah itu dari
perspektif historis, antropologis, ataupun fenomenologis. Secara hitoris,
pendidikan pesantren, tidak bisa dilepaskan dari gerakan penyebaran
Islam di Indonesia, karena semenjak awal berdiri, tujuan adanya pondok
pesantren ialah untuk menyebarkan dan mentransmisikan ilmu keislaman
dan ajaran-ajaran yang terkandung di dalam lIslam. Bentuknya cukup
sederhana; bisa berupa surau, pondok tempat tinggal kiai, dan ndalem
sebagai tempat tinggal kiai.® Oleh sebab itulah, para sejarawan muslim,
menyebut pondok pesantren sebagai lembaga keagamaan yang
memberikan pendidikan dan pengajaran, serta mengembangkan dan
menyebarkan ilmu agama dan Islam.”

Pondok pesantren juga merupakan institusi pendidikan yang
berperan secara intensif dalam menjaga moralitas dan akhlak masyarakat
Indonesia, melalui nilai-nilai keagamaan yang diajarkan oleh Islam.?
Karakter pesantren yang akomodatif terhadap pola kehidupan masyarakat
setempat, posisi pesantren yang dipandang sebagai kelanjutan dari
lembaga pendidikan Jawa kuno yang bernama pawiyatan, di mana Ki Ajar
sebagai pengajar dan Cantrik sebagai murid tinggal dalam satu komplek
dan di sanalah terjadi proses belajar mengajarg, maka sangat beralasan
bila pendidikan pesantren dipandang sebaga institusi yang menjadi salah
satu kekuatan dalam mempercepat penyebaran Islam di Indonesia secara
damai.

Dalam prespektif lain, bila dilihat dari nuansa keislaman pesantren
yang kental dengan ajaran sufistik dan pola pembelajarannya yang
dimulai dengan materi bahasa Arab, pesantren dipandang sebagai
kontiniuitas dari sistem pendidikan zawiyah atau khanaqah yang
merupakan sistem pendidikan sufi di Timur Tengah.10 Asumsi ini diperkuat
oleh penelusuran sejarah, bahwa dua nama yang diidentifikasi sebagai
penyebar Islam pertama di kawasan Nusantara, yaitu Maulana
Burhanuddin yang berpengaruh di Sumatera dan Malaka adalah penyiar
Islam dari India, dan Maulana Malik Ibrahim yang mempunyai pengaruh di
Jawa adalah penyiar Islam dari Khurasan Iran, keduanya merupakan

% Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di
Indonesia (Jakarta: Kencana, 2009), 20-21.

" H.M. Ridlwan Nasir, Mencari Tipologi.... 80. Lihat pula Mahmud Arif, Pendidikan
Islam... 172

8 Mahmud Arif, Pendidikan Islam... 165. Lihat juga Zamakhsyari Dhofier, Tradisi
Pesantren.. 62

° Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan... 21.

10 Zulkifli, Sufisme in Java : the Role of Pesantren in the Maintenance of Sufisme in
Java, (Leiden: INIS, 2002), 1. Lihat pula, Steenbrink, Pesantren Madrasah sekolah... 22, Lihat

juga Mahmud Arif, Pendidikan Islam.... 166. .
96 Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
Ulama Sufi yang berpengaruh terhadap corak Islam Nusantara yang lebih
berorientasi pada tasawuf dan figh mazhab Syafi’i.""

Tarekat sebagai institusi sufistik dalam tradisi Islam, sering
bergandengan dengan pesantren walau secara institusional keduanya
terpisah. Kyai pemimpin pesantren ada yang sekaligus sebagai mursyid
(pembimbing) dalam tarekat, atau seorang mursyid tarekat sekaligus
memimpin pesantren, sehingga tidak heran bila pesantren menjadi pusat
atau basis organisasi tarekat, atau organisasi tarekat membidani lahirnya
pesantren.12 Sehingga pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan,
tapi sekaligus menjadi pusat kegiatan tarekat. Pola kombinasi antara
kegiatan pendidikan dengan kegiatan tarekat inilah, menjadikan pesantren
sebagai lembaga keislaman yang tidak mempertentangkan antara aspek
syari’ah dan aspek tarekat."

Penelusuran akar budaya pesantren, telah memunculkan
spekulasi yang beragam, dan minimal ada tujuh teori yang menjelaskan
spekulasi tersebut. Teori pertama, menyebutkan bahwa pondok pesantren
merupakan bentuk tiruan atau adaptasi terhadap pendidikan Hindu-Budha
sebelum Islam datang ke Indonesia. Teori kedua, mengklaim berasal dari
Indonesia. Teori ketiga, menyatakanbahwa modelpondok pesantren
ditemukan di Baghdad. Teori keempat, melaoprkan bersumber dari
perpaduan Hindu-Budha (pra Muslim di Indonesia) dan India. Teori
kelima, mengungkapkan dari kebudayaan Hindu-Budha dan Arab. Teori
keenam, menegaskan dari India dan orang Islam Indonesia. Dan, teori
ketujuh, menilai dari India, Timur Tengah dan Tradisi Lokal yang lebih
Tua.™

Dengan memperhatikan tujuh spekulasi tersebut, ada tiga sumber
budaya yang dapat diasumsikan mempengaruhi budaya pendidikan
pesantren yaitu; perfama, Arab sebagai tempat kelahiran Islam dan
sekaligus tempat para Ulama Indonesia belajar mendalami agama, baik
yang mengambil kesempatan pada saat menunaikan ibadah haji, maupun
yang kemudian bermukim bertahun-tahun di Mekah atau madinah, dan
setelah pulang mereka mendirikan pesantren. Kedua, India sebagai
kawasan yang menjadi asal usul atau minimal menjadi daerah transit para
penyebar Islam masa awal yang sekaligus menjadi pendiri pesantren

" Suteja, Pola Pemikiran Kaum Santri : Mengaca Budaya Wali Jawa, dalam Marzuki
Wahid, Suwendi, Saifuddin Zuhri (ed), Pesantren Masa Depan Wacana Pemberdayaan dan
Transformasi Pesantren, (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999), 75.

2 A.G. Muhaimin, Pesantren, Tarekat, dan Teka Teki Hodgson, Potret Buntet dalam
Perspektif Transmisi dan Pelestarian Islam di Jawa, dalam Marzuki Wahid, Suwendi, Saifuddin
Zuhri (Ed), Pesantren Masa Depan... 88-89.

13 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren... 63.

' Mujamil Qomar, Pesantren, dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi

Institusi, (Jakarta: Erlangga, tt), 10. .
97 Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
pertama di Indonesia. Dan ketiga, Indonesia yang pada saat awal

pesantren didirikan masih didominasi budaya Hindu-Budha."

Pondok pesantren, merupakan konstruksi sistem pendidikan yang
dipengaruhi segitiga teritorial dan segitiga budaya yang menjadi arus
utama masuk dan berkembangnya Islam di nusantra; yaitu Arab, India dan
Indonesia sendiri. Jaringan global India dan Arab dalam kaitan
pembentukan budaya pesantren, dapat ditelusuri pula melalui teori
kemazhhaban. India dan Arab pada saat itu ada dalam pengaruh kuat
mazhhab al-Shafii,'® sehingga tidak mengherankan apabila kitab-kitab
klasik dalam bidang figh yang diajarkan di Pesantren didominasi figh al-
Shafi’i, apalagi tokoh sufi yang ditokohkan komunitas pesantren yaitu al-
Ghazali adalah Fagih bermazhhab al-Shafii." Pada sisi yang lain,
walaupun pendidikan pesantren lebih dipengaruhi paham Sunni,”® namun
beberapa tradisi di pesantren seperti haul, manaqib, diba’, tawassul,
ziarah kubur, dan sikap pengkultusan pada kyai, merupakan tradisi Shi'ah.
Pelestarian tradisi Shi’ah tersebut ada kaitannya dengan Sunan Gunung
Jati sebagai pendidiri pertama pesantren di Cirebon yang berpaham
Shi'ah Zaidiyah."

Tradisi pemikiran keislaman yang berkembang dan bahkan
dominan dalam pendidikan pesantren, apabila dilihat dalam pengamalan
ajaran agama pada kehidupan sehari-hari, adalah pemikiran figih yang
menekankan pada ketentuan hukum shar’i, dan pemikiran tasawuf yang
menekankan pada pembersihan diri dan pendekatan kepada Allah.?
Pemikiran figih, berkembang di atas kekuatan nalar dalam menggali
ketentuan shar'i yang bersumber dari al-Qur'an dan Sunnah, dengan
kaidah-kaidah yang dibangun di atasnya, untuk mengimplementasikan
ajaran Islam ke dalam realitas kehidupan sehari-hari, dan sekaligus untuk
menjawab secara shar’i terhadap problematika sosial yang berkembang
dalam dinamikanya. Kaidah-kaidah dalam meng-istinbat} hukum figih dan
kontekstualisasi pemikiran figih dalam merespon berbagai permasalahan
dengan perbedaan sosio kultural yang mengitari, merupakan faktor yang
melahirkan pluralitas aliran pemikiran figih (mazhhab).21 Dalam pemikiran
figih al-Shafi'i saja tergambar dari kontekstualisasi pemikiran figihnya,
melahirkan dua bentuk pemikiran figih, berupa qaul al-gadim yang

" Tbid. 10.

' Ibid. 10.

7" Suteja, Pola Pemikiran Kaum Santri.... 79-83

18 Abdurrahman Mas’ud, Memahami Agama Damai Dunia Pesantren, dalam Badrus
Sholeh (Ed), Budaya Damai Komunitas Pesantren, (Jakarta: LP3ES, 2007), xvii.

' Mujamil Qomar, Pesantren... 11

0 Nurhayati Jamas, Dinamika Pendidikan Islam di Indonesia Pasca Kemerdekaan,
(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2009), 44.

2 Tbid. 45 .
98 Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
dihasilkannya ketika beliau berada di Baghdad, dan gaul al-jadid sebagai

produk hukum pada saat beliau berada di Mesir.?

Karena itu, komunitas Pesantren yang dikenal sebagai kelompok
Islam bermazhhab, senantiasa berupaya mencari relevansi doktrin agama
bagi kehidupan nyata di masyarakat. Sikap ini sejalan dengan tradisi
pemikiran para pemimpin mazhhab dalam mengapresiasi tradisi lokal,
seperti Imam Malik yang memberikan perhatian tinggi terhadap tradisi
setempat, Imam Hanafi yang dikenal sangat rasional tidak bisa dilepaskan
dari tradisi Persia yang kosmopolit, begitu pula Imam al-Shafi'i yang
mazhhabnya mendominasi tradisi keilmuan pesantren, merupakan
pemimpin mazhhab yang memberikan perhatian tinggi terhadap situasi
dan kondisi lokal dalam merumuskan pemikiran hukum Islam.?

Dari sisi antropologis, reputasi pesantren sebagai lembaga
pendidikan yang terus eksis dalam lintasan dinamikanya, dan
mengantarkan menjadi institusi pendidikan islam alternatif dan
mendominasi di kalangan masyarakat Indonesia, tidak lepas dari
pergumulannya secara populis dengan masyarakat terutama pada
kalangan bawah, sehingga pendirian dan pengembangannya banyak
mendapatkan bantuan dari masyarakat.24 Posisi Kyai walaupun secara
hirarki kepemimpinan memiliki posisi yang tinggi dan sentral dalam
komunitas pesantren, namun prilaku Kyai yang mencerminakan akhlaq
mulya, tidak menjaga jarak dengan komunitasnya, sehingga dengan
mudah tercipta asimilasi budaya yang menjadi karakteristik budaya
pesantren.

Kelembagaan pesantren yang ditandai dengan lima komponen
fisik dan non fisik, Pertama, Kyai sebagai pemimpin, pendidik, dan
panutan. kedua, santri sebagai murid. Ketiga, Masjid sebagai tempat
ibadah, pusat pendidikan dan pengajaran. keempat, Pemondokan sebagai
tempat tinggal santri, dan kelima, Pembelajaran kitab klasik,?
mencerminkan suatu kawasan mandiri yang memungkinkan untuk
membangun komitmen pengembangan nilai dalam tata kehidupan sosial.
Sekaligus, pertumbuhan pesantren di pedesaan, terkait dengan
pergeseran proses islamisasi di Jawa dari kawasan pesisir menuju
pedesaan. karena jalur perdagangan telah dikuasai oleh kolonial, kaum
muslim di pesisir banyak yang pindah ke pedalaman untuk membuka
lahan-lahan pertanian agar bisa bertahan hidup. Kondisi tersebut menjadi
awal pendidikan pesantren tumbuh berkembang di pedesaan,26 dan

> Tbid. 47

2 Abdul Mun’im Dz, Pergumulan Pesantren dengan Masalah Kebudayaan, dalam
Badrus Sholeh, Budaya Damai. .. 39-40.

24 Mujamil Qomar, Pesantren.... 89

= Zamakhsyari Dhofir, Tradisi Pesantren... 79-99.

% Hanunah Asrahan, Transformasi Pesantren...

113.
99 Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
menjadi proses pergeseran basis ekonomi komunitas pesantren dari

perdagangan maritim ke pertanian agraris, sehingga terjadi transformasi
sistem pengetahuan dan pola religiusitas yang bercorak rasional menjadi
bercorak mistis, transformasi dari kebudayaan kota yang heterogin
menjadi kebudayaan desa yang homogin, dan transformasi dari
kebudayaan pedagang pesisir yang dinamis dan terbuka menjadi
kebudayaan desa yang cenderung statis dan tertutup.?’

Menurut Abdurrahman Wahid (Gus Dur), relasi sosial kyai-santri
dalam pendidikan pesantren yang dibangun di atas landasan
kepercayaan, dan ketaatan santri pada Kyai sebagai pemimpin pesantren
yang dilandasi pengharapan memperoleh barakah, di mana hal tersebut
tidak hanya bersumber dari konsep sufi, melainkan juga bisa terserap dari
nilai lokal yang telah berkembang sebelumnya, yaitu dalam tradisi Hindu-
Budha yang juga mempraktikkan hubungan guru-murid sebagaimana
berkembang dalam komunitas pesantren. kondisi tersebut bila dilihat dari
prespektif pendidikan, terkait erat dengan otoritas Kyai-Ulama yang
dipercayai sebagai pewaris Nabi dalam transfer ilmu-iimu keagamaan
yang bersumber dari al-Qur'an dan Sunnah Nabi. Konsep inilah yang
kemudian menjadi framework prosess pengajaran ilmu-ilmu keagmaan
yang berkembang dalam tradisi pesantren secara turun temurun.?®

Masih dalam pandangan antropologis, budaya pesantren yang
inklusif dan responsif terhadap perubahan dan akomodatif terhadap
budaya lokal, bisa dikaitkan dengan inklusivisme guru-guru sufi yang
sangat berpengaruh dalam tradisi pesantren, yang mendorong
berkembangnya corak Islam inklusif, akomudatif terhadap karifan lokal,
dan siap berdampingan dengan penganut agama lain secara harmoni,
dan karena faktor itu pula proses islamisasi berbasis pesantren lebih
memiliki aroma kedamaian tanpa menimbulkan gejolak, dan karena itu
mengalami percepatan dalam merambah daerah pedalaman yang
tertutup.29

Ada tiga karakter utama budaya pesantren yang lebih mendekati
ideologi perdamaian. Pertama, modeling. Karakter ini dalam terma
keislaman dapat diidentikkan dengan uswah khasanah, dimana proses
transformasi nilai tidak hanya menggunakan bahasa lisan melainkan
melalui percontohan dalam bentuk tingkah laku. Para santri dan
masyarakat melakukan proses identifikasi diri pada Kyai yang dijadikan
tokoh dan panutan dalam berprilaku. Pola modeling dalam pendidikan
pesantren ini, mendapat tempat di masyarakat Jawa karena ada

100

*7 Mahmud Arif, Pendidikan Islam... 172-173.
28 KH. Abdurrahman Wahid, Pondok Pesantren Masa depan... 14-15.

2 Mahmud Arif, Pendidikan Islam...176. __
Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
kesesuaian dengan sistem nilai Jawa yang telah lama mengakar dalam

budaya Jawa; yaitu paternalism dan patron-client relation.*

Kedua, Cultural maintenance. Pendidikan pesantren
menggambarkan adanya kontinuitas budaya, tanpa melakukan
perombakan fondamental terhadap budaya lokal tapi tetap bersandar
pada ajaran dasar Islam. Para Kyai menjadi agent of social change lebih
menggunakan pendekatan kultural, bukan politik struktural apalagi
tindakan arogansi dan kekerasan. Apa yang dilakukan para Kyai melalui
pendidikan pesantren bukan intervensi budaya melainkan perembesan
budaya atau akulturasi.’’ Pesantren yang menjadi pusat proses dialogis
antara tradisi lokal dan ajaran Islam, melalui proses akulturasi, asimilasi,
dan adaptasi tradisi lokal yang animis dan nilai-nilai Islam, telah
menghasilkan tradisi baru Islam Indonesia yang selalu membawa sikap
harmonis dalam strategi pendidikan dan pengembangannya.** Karakter
kedua ini, tercermin pula dalam penggunaan refernsi utama pendidikan
pesantren, yang tetap mempertahankan karya klasik atau yang disebut
dengan Kitab Kuning. Penggunaan Kitab Kuning dalam pendidikan
pesantren yang ditransmisikan dari generasi ke genarasi, menunjukkan
adanya upaya pendidikan pesantren untuk melestarikan warisan budaya
Islam periode awal dan pertengahan.®

Ketiga, Budaya Keilmuan Yang Tinggi. Menuntut ilmu di
pesantren tidak dikenal batasan umur, dan batasan waktu. Tidak jarang
seseorang yang sudah beranak cucu, masih belajar di Pesantren terutama
dalam kegiatan pengajian Ramadan atau yang dikenal dengan istilah
pengajian kilatan. Dalam tradisi pesantren juga dikenal santri kelana, yaitu
santri yang melakukan rihlah dalam pencarian ilmu dari satu pesantren ke
pesantren lainnya, bahkan tidak sedikit dari komunitas pesantren yang
melakukan rihlah dalam pencarian ilmu sampai ke luar negeri.34

Dalam prespektif kebangsaan, pesantren hadir sebagai pusat
pendidikan kebangsaan, dengan mendidik santri dan anak bangsa lainnya
mandiri tidak hanya dalam ekonomi dan politik, melainkan mandiri juga
dalam bidang kebudayaan dan pengetahuan. Pesantren mengembangkan
pendidikan kebangsaan melalui pembiasaan hidup dalam kebersamaan
baik dalam asrama, maupun di luar asrama dengan anak-anak bangsa
tanpa memperhatikan latar suku, bahasa, bahkan agamanya. Mereka
dididik untuk saling berinteraksi secara harmonis di antara berbagai

39 Abdurrahman Mas™ud, Memahami Agama Damai. .. Xix-xx.

> Tbid, xxii

32 Badrus Sholeh, Dinamika Baru Pesantren, dalam Badrus Sholeh (Ed), Budaya
Damai. .. xxviii.

33 Abdurrahman Mas’ud, Memahami Agama Damai. . Xxiii.

3 Abdurrahman Mas*ud, Memahami Agama Dama... xxiii-xxiv. Lihat juga Abuddin
Nata, Sejarah Sosial Intelektual Islam dan Institusi Pendidikannya (Jakarta: Raja Grafindo

Persada, 2012), 310-311. .
101 Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
komunitas bangsa yang heterogin. Dan apabila ada perselisihan, mereka
diminta berdamai dengan mediasi para Ulama pesantren.®* Dari
pesantren, para pegiat pergerakan belajar tentang non kooperatif,
menolak kerjasama dengan Belanda. Sikap pesantren untuk menjadi
dirinya sendiri, kesediaan untuk hidup bersahaja dalam kesederhanaanya,
pembiayaan pendidikan dibangun di atas kekuatan sumber daya alam
yang ada disekitarnya, dari hasil pertanian, perkebunan dan peternakan,
tidak memandang penting dana subsidi pemerintah kolonial, Ki Hajar
Dewantara sebagaimana dikutip Ahmad Baso, memandang sikap
pesantren tersebut sebagai bentuk kemerdekaan pesantren.*®

Pesantren dipandang oleh pegiat peregerakan nasional, sebagai
lembaga pendidikan yang banyak memberikan kontribusi dalam
membentuk sifat dan karakter pengajaran nasional yang membedakan
dengan pengajaran kolonial. Kedekatan Pesantren dengan masyarakat
paling bawah, memperkaya pendidikan kultural, kerohanian masyarakat,
memupuk solidoritas dan mengukuhkan semangat kebangsaan yang
bertumpu pada tiga nilai dasar; persatuan, kemandirian dan
kemerdekaan.®’ Pendidikan pesantren dengan sistem asrama (pondok),
berhasil mempersatukan dan merekatkan hubungan anak-anak bangsa
dari semua lapisan masyarakat, baik anak petani, anak saudagar, anak
bangsawan, semua berkumpul dalam ikatan nilai persamaan dan
kebersamaan dalam kepemimpinan seorang kyai yang sederhana dan
merakyat, sehingga pada saat mereka kembali ke masyarakatnya dengan
profesi yang beraneka ragam, tetap merasa dalam kesatuan karena
perikatan lahir dan batin yang tertanam sejak ada dalam pendidikan
pesantren. Sehingga kehidupan bangsa dari lapisan apapun tidak tercerai
berai, tidak terpisah satu sama lainnya.*®

Pada masa pergolakan nasional di tahun 1930 an, pada saat itu
aktivitas pergerakan nasional hidup di balik tembok-tembok pesantren,
para aktivis pergerakan menjadikan pesantren sebagai oase perlindungan
dari kejaran polisi Belanda. Pesantren tidak hanya menjadi pusat
pendidikan kebangsaan, melainkan menjadi basis pergerakan nasional
dalam membangun semangat kebangsaan dalam melawan segala bentuk
penjajahan.39 Membaca fakta sosial keterlibatan pesantren dalam
pergerakan nasional melawan penjajahan, dapat dikatakan bahwa
pesantren memiliki andil dalam mengantarkan Indonesia Merdeka, Dan
bisa dipahami apabila sampai saat ini, komunitas pesantren terus
bergerak dalam mengisi kemerdekaan dalam berbagai bidang atau aspek

102

35 Ahmad Baso, Pesantren Studies.. 2a, 50-51.
% Ibid, 30-31.

Ibid. 32.

# Ibid. 36.

? Ibid. 40-41.

w
Q

w

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
pembangunan, tidak hanya dalam bidang pendidikan, dakwah, dan sosial

yang menjadi khittah perjuangannya, melainkan juga di bidang politik yang
merupakan medan baru sebagai bentuk respon pesantren terhadap
situasi yang mengitarinya, dan sikap tanggunjawab pesantren terhadap
eksistensi masyarakat bangsa di Nusantara ini.

B. Sketsa Pemikiran Toleransi di PP. Tebuireng, Jombang

Untuk membingkai pemikiran stakeholder PP. Tebuireng,
Jombang maka penulis akan membaginya menjadi tiga bagian penting;
pertama, pandangan pimpinan dan tenaga pendidik terhadap pluralitas
agama dan paham keagamaan yang ada di dalam Islam, termasuk
mencari titik temu antar satu agama dengan agama yang lain. Kedua,
pandangan tentang pentingnya toleransi. Ketiga, strategi untuk
membingkai toleransi sebagai bagian dari proses internalisasi yang
digaungkan di PP. Tebuireng, Jombang. Dalam konteks ini, hampir semua
narasumber di PP. Tebuireng Jombang, berpandangan bahwa pluralitas
agama, sebagai sebuah keniscayaan dan realitas yang tidak bisa dirubah.
Meminjam terminologi yang diungkapkan Gus Zaki dan Gus Sholah,
pluralitas agama merupakan sunnatullah dan takdir. Sama pula dengan
narasumber dari para tenaga pendidik di PP. Tebuireng, realitas pluralitas
agama di Indonesia sudah menjadi bagian dari sejarah, tidak penting
untuk dipersoalkan kembali.

Pandangan sedikit berbeda diungkapkan oleh KH. Musta’in
Syafi'i. Baginya, pluralitas agama, selain memiliki dimensi takdir Tuhan,
terdapat pula intervensi manusia dalam bentuk pembingkaian persepsi
dan gagasan. Dalam bahasa yang lebih sederhana, melalui kesadaran
akan pluralitas agama ini, ada kesan pemanfaatan oleh kelompok agama
lain untuk merubah keyakinan agama yang lain. Dalam wawancara yang
panjang dengan peneliti, KH. Musta’in Syafi'i ingin menegaskan sikap
kehati-hatian terhadap bahasa pluralitas agama yang dikembangkan.
Pasalnya, dalam kenyataan di lapangan, KH. Musta'’in Syafi'i melihat sikap
kolaboratif yang dimiliki agama lain masih bernuansa misionaris dan ada
upaya merubah keyakinan orang yang memeluk agama lain.*® Kendati
demikian, cara pandang ‘kehati-hatian’ dan ‘komitmen keberagamaan
yang kuat' terhadap kebenaran satu agama tertentu, bukan berarti
menegasikan kebenaran agama yang lain. Sikap kehati-hatian yang
dimaksudkan adalah sebuah komitmen untuk memeluk satu agama saja
yang tidak bisa digoyahkan oleh guncangan ideologi dan diskursus
apapun.

Terkait dengan pluralitas faham keagamaan dalam Islam, semua
informan memiliki persepsi serupa. tidak ada lagi perbedaan pandangan.

* Wawancara lanjutan dengan KH. Mustain Syafi’i di Kediaman, Pada Tanggal 18

Januari 2015. .
103 Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
Mereka memandang bahwa pluralitas paham keagamaan dalam Islam
merupakan sebuah produk pemikiran, perbedaan dalam pemahaman, dan
model-model penggalian ajaran agama Islam yang bersumber dari al-
Quran dan al Hadits. Perdebatan yang terkadang memancing konflik
sosial di masyarakat, merupakan persoalan furu’iyah semata, bukanlah
ushulivah. Namun karena adanya sikap fanatisme yang kadangkala
ditopang oleh kepentingan politik, maka perbedaan pemikiran tersebut
melembaga yang saling melakukan klaim kebenaran. Meminjam
terminologi KH. Musta’in Syafi’i, perbedaan dalam umat Islam bukan pada
siapa Tuhan dan Nabi yang mereka ikuti, melainkan pada praktek-praktek
atau amaliah keagmaan yang dijustifikasi paling benar dalam wujud ijtihad
mereka masing-masing, Tuhan dan Nabinya sama.”’

Semua agama bisa dipertemukan dan dicari titik persamaannya,
meskipun secara kasat mata yang timbul adalah perbedaan. Setidaknya,
menurut para informan ada tiga titik temu agama-agama, sebagaimama
berikut: Kesamaan keyakinan akan Dzat yang supranatural Sama-sama
menghamba pada Tuhan walaupun dalam wujud ritualitas yang berbeda.
Sama-sama memiliki ajaran kemanusiaan yang universal. Bertemu di Dzat
yang supranatural bermakna bahwa, semua agama yang ada di dunia ini
mengajarkan keyaikinan akan kekuatan yang abstrak. Sebuah kekuatan
yang kemudian didefinisikan sebagai Dzat Tuhan. Posisi manusia
sebagai hamba  memiliki kewajiban untuk menyembah-Nya, bahkan
semua agama mengajarkan bahwa tujuan tertinggi (ultimate-goal) dari
hidup manusia beragama adalah menghamba dan menyerahkan
semuanya pada kekuasaan Tuhan. Hanya saja, cara manusia
menghambakan dirinya kepada Tuhan memiliki perbedaan. Pada sisi lain,
agama-agama memiliki kesamaan dari sisi ajaran kemanusian yang
bersifat universal, semua agama menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusian.

Upaya mencari titik temu agama-agama bukan berarti untuk
mengaduk keyakinan menjadi satu. Titk temu yang dimaksudkan
hanyalah sebagai upaya mencari titk sama antar agama-agama untuk
menghindari truth claim determination (klaim kebenaran) yang hanya
dimiliki kelompok mayoritas ataupun minoritas. Gus Zaki dan KH.
Musta’in Syafi'i adalah kelompok yang mempresentasikan pandangan ini.
Bagi Gus Zaki upaya mencari titik temu antar umat beragama itu perlu
diapresiasi, dan cukup memungkinkan. Tapi bukan berarti menyamakan
posisi semua agama. Gus Zaki menegaskan menyamakan agama-agama
dalam konteks ketuhanan, merupakan hal yang tidak mungkin. Persepsi
pemeluk agama tentang Tuhan mereka sudah berbeda-beda. Tidak
mungkin disamakan.”* Sedangkan bagi KH. Musta’in Syifi'i diskursus

! Wawancara lanjutan dengan KH. Mustain Syafi’i di Kediaman, Pada Tanggal 18
Januari 2015.
42 Wawancara dengan Gus Zakki di Kediaman, Pada Tanggal 10 Januari 2015.

104 Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
tentang titik temu tentang agama-agama ini harus dimuarakan pada

pandangan vyang seimbang. Berdasarkan pengalamannya, dia
mengatakan bahwa titik temu agama ini diskursus publik yang karenanya
bisa membuat bingung umat. Padahal, di dalam gereja dan ruang ibadah
agama lain, kesamaan persepsi ini jarang dihadirkan. Bagi KH. Musta'’in
Syafi'i Islam adalah agama yang paling universal.*?

Pandangan sangat tampak berbeda apabila membincangkan
tentang titik temu faham dalam internal agama Islam. Perbedaan faham
dalam Islam merupakan persoalan ijtihadi, bukan hal yang paling
fundamental menyangkut ketuhanan dan risalah kenabian. Maka dari itu,
menurut mereka, mencari titik temu di dalam aliran keislaman lebih
mudah. Misalnya saja, dari sumber keyakinan dan hukumnya. Semua
aliran pasti menisbatkan keyakinannya kepada Allah SWT dan Nabi
Muhammad SAW. Perbedaan hanya terjadi pada bagian yang mereka
sebut sebagai khilafiyah furuiyah yang ada dalam ruang ijtihadi.
Kendatipun, ada aliran yang berbeda faham keyakinan, dalam sejarah
Islam, itu muaranya berasal dari perbedaan pandangan politik.

Adapun pandangan tentang toleransi, atau topik kedua dalam
tulisan ini, para pimpinan dan pendidik di lingkungan PP. Tebuireng,
menyatakan bahwa pendidikan toleransi sangat butuh dikala negara
sedang mengalami tantangan dari pandangan eksklusif seperti sekarang.
Menurut Gus Shalah dan beberapa tenaga pendidik di PP. Tebuireng
Jombang, toleransi memiliki makna menerima kenyataan, tanpa harus
mengakui dimensi kebenaran agama dan keyakinan lain. Sikap menerima
tersebut, menurut Gus Shalah, hadir dari kenyataan yang tidak perlu
dirubah dan di “apa-apakan”. Keyakinan akan kebenaran sebuah ajaran
agama sudah tertanam sedemikian rupa. Jadi, yang perlu diperkuat
diantara umat beragama adalah bagaimana bisa meyakini kebenaran
agama masing-masing tanpa mengusik agama yang lain.*

Menurut Gus Shalah, ada dua model toleransi yang bisa
dilakukan oleh umat Islam; pertama, toleransi pasif; yakni sikap menerima
secara individual terhadap perbedaan keyakinan orang lain, dengan tanpa
melakukan tindakan apapun terhadap pemeluk agama lain. Kedua,
adalah toleransi aktif; yakni secara spesifik bisa dilihat dari perilaku Gus
Dur. Model toleransi ini bermakna bukan hanya menerima perbedaan
keyakinan umat agama lain, atau paham keagamaan lain, melainkan juga
turut andil dalam melindungi pemeluk agama lain atau penganut paham
keagamaan lainnya yang diusik nilai-nilai kemanusiaannya oleh pemelik
agama atau paham keagamaan lainnya.

# Wawancara lanjutan dengan KH. Mustain Syafi’i di Kediaman, Pada Tanggal 18
Januari 2015.
# Wawancara dengan KH. Sholahuddin Wahid di Kediaman, Pada Tanggal 11 Maret

2015.
105 Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
Selain dua tipologi sikap toleran, temuan lainnya adalah berasal

dari Kiai Musta’in Syafi'i dan Gus Zaki yang sejak awal dari sisi konsepsi
pemikiran tentang pluralitas agama memiliki penekanan yang berbeda dari
yang lainnya. Keduanya tetap berkeyakinan bahwa sikap toleran harus
tetap bernuansa komitmen terhadap keyakinan sebagai seorang muslim
sejati. Model sikap seperti ini, menurut Kiai Musta’in berarti bahwa, setiap
orang Islam harus menerima kenyataan perbedaan yang ada dan tidak
perlu mengusik keyakinan orang lain. Namun, bukan berarti orang
tersebut berdiam diri dikala ada rencana kurang baik oleh agama lain
terhadap umat Islam.

Adapun Ustaz Thaha, Ustaz Hannan, dan beberapa tenaga
pendidik yang bersinggungan langsung dengan para santri, memaknai
sikap toleransi sebagai wujud penghargaan dan penghormatan tertinggi
terhadap perbedaan yang terjadi di masyarakat. Menghargai perbedaan
serta memperbanyak proses pencarian persamaan diantara yang
berbeda-beda, sehingga timbullah beberapa kegiatan-kegiatan kolaboratif
untuk saling tolong menolong antara pemeluk agama yang satu dengan
yang lainnya. Terakhir, sikap toleran dengan makna tanpa
memperadukkan keimanan yang satu dengan lainnya. Sikap ini
ditunjukkan oleh Gus Shalah, Gus Fahmi, dan Gus Zaki. Toleransi itu hal
yang mutlak, oleh karena adanya perbedaan yang diciptakan Tuhan di
dunia ini. Namun, perbedaan tersebut merupakan hal yang prinsipil,
jadinya tidak bisa diperadukkan. Dan tidak perlu ada provokasi
memberikan penilaian terhadap agama dan paham keagamaan lainnya,
karena penilaian merupakan hak Tuhan.

Selain dalam bingkai paradigmatik, PP. Tebuireng, Jombang juga
mengimplementasikan gagasan tersebut dalam beberapa bentuk perilaku
toleran yang bisa diamati oleh para santri. Berdasarkan data
observasional, dokumentasi, dan wawancara yang peneliti lakukan, maka
dapat ditemukan beberapa bentuk program, kegiatan institusional, dan
tindakan pimpinan PP. Tebuireng yang erat kaitannya dengan norma atau
nilai toleransi yang dikembangkan. Pada kerangka pertama adalah
kekuatan nilai toleransi di PP. Tebuireng Jombang, dirangkum dalam
identitas kesantrian, yaitu; sikap ikhlas, jujur, bertanggung jawab, kerja
keras, dan toleransi.*®

Selain secara identitas yang dirumuskan belakangan, perilaku
toleran para santri, guru, dan pimpinan PP. Tebuireng Jombang, diakui
merupakan warisan para sesepuh PP. Tebuireng, Jombang. Sebagian
besar informan tidak menampik kekuatan sejarah tersebut. Ustaz Thaha,
misalnya, menyebut bahwa KH. Hasyim Asy’ari merupakan tokoh yang
sangat toleran, ditambah lagi KH. Wahid Hasyim, dan Gus Dur. Tokoh-

2015.
106

# Wawancara dengan KH. Sholahuddin Wahid di Kediaman, Pada Tanggal 11 Maret
Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
tokoh tersebut merupakan pelaku toleransi tingkat tinggi. Mereka bukan

hanya menyerukan perilaku toleran, melainkan juga menunjukkan
bagaimana bisa menghargai sesama manusia.*°
Keberadaan para tokoh-tokoh tersebut menjadikan PP. Tebuireng
Jombang, menjadi rumah pluralisme dan multikulturalisme. Betapa tidak,
jika melihat kondisi hari ini, sebagaimana dipaparkan oleh para nara
sumber, PP. Tebuireng, Jombang tidak lagi menjadi miliki umat Islam
semata. Para peziarah yang datang ke Tebuireng berasal dari hampir
semua agama. Oleh karenanya, PP. Tebuireng harus berusaha
memberikan ruang yang terbuka kepada siapapun dari agama manapun.

Dari beberapa hasil observasi dan wawancara peneliti berikut ini adalah

beberapa kegiatan serta aktivitas yang sering terlihat di Tebuireng,

Jombang:

1. PP. Tebuireng Jombang membiarkan para penziarah makam Gus Dur
dari umat agama lain untuk berdo’a menurut keyakinan dan cara
masing-masing.

2. PP. Tebuireng Jombang mengangkat pengurus dan tenaga pendidik,
tidak mempertimbangkan paham keagamaan yang dianutnya atau
organisasi sosial keagamaan dan partai politik yang diikutinya,
melainkan didasarkan pada kapasitas dan kompetensinya.

3. PP. Tebuireng Jombang melalui lembaga sosialnya (LSPT) sering
melakukan kerja sama dalam kerja kemanusiaan dengan lintas agama
dan paham keagamaan.

4. PP. Tebuireng Jombang membuka diri didatangi peneliti asing untuk
memahami corak keislaman Pondok Pesantren.

5. PP. Tebuireng Jombang membuka diri didatangi tokoh agama lain
demi melakukan studi banding terhadap Islam-Indonesia

6. PP. Tebuireng Jombang menerima para calon Pastor untuk ‘mondok’
di Tebuireng hampir satu bulan penuh untuk memperlajari karakteristik
santri dan Islam.

7. PP. Tebuireng Jombang terbuka terhadap paham keagamaan lain,
selain ahlussunah wa al Jama’ah, untuk melakukan kegiatan di dalam
Pondok Pesantren Tebuireng.

Hal yang unik lagi, selain kegiatan-kegiatan di atas, kalender
(almanak) yang diberikan kepada santri PP. Tebuireng, Jombang, tidak
hanya berisikan tentang pengasuh dan kegiatan pondok pesantren
Tebuireng, melainkan juga berisi tokoh-tokoh organisasi lain, selain
Nahdlatul Ulama’. Bagi peneliti, pencetakan alamnak tersebut memiliki
nilai keberanian tersendiri, dikala masyarakat masih konservatif dalam
memahami perbedaan pandangan yang ada di internal umat Islam.

% Wawancara dengan Ustaz Thoha di Kantor Pusat PP. Tebuireng Jombang, Pada

Tanggal 15 Desember 2014. .
107 Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



108

Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication

Topik terakhir adalah strategi penanaman toleransi di PP.
Tebuireng, Jombang, Data dan fakta di lapangan menunjukkan bahwa PP.
Tebuireng Jombang, bisa dikatakan tidak mempunyai fokus pengkajian
serta pembelajaran toleransi secara sistemik di dalam disain pendidikan
kepesantrenan. Toleransi yang diyakini sebagai bagian dari nilai-nilai
Islam ahlussunnah wal jama’ah dalam menata pergaulan sosial, menjadi
pola prilaku Kiai sebagai aktor utama di pesantren yang kemudian diserap
dan diikuti oleh para tenaga pendidik sebagai pembantu kiai dalam
mendidik santri. Para santri dibiasakan melihat perbedaan agama dan
paham keagamaan dengan sikap menghargai dan menghormati para
penganutnya, melalui sikap dan tindakan Kiai sebagai panutannya
menunjukkan sikap menghargai dan menghormati terhadap setiap orang
walaupun beda agama atau paham keagamaannya

Selain itu, sikap membuka diri kepada semua tamu beda agama
dan paham keagamaan untuk mengunjungi Tebuireng dan bersosialisasi
dengan santri dalam waktu yang agak lama, agar terjadi pembiasaan diri
bagi santri bergaul dengan semua komponen masyarakat walaupun beda
agama atau beda paham keagamaan. Pada ranah kognisi, pemberian
pemahaman makna toleransi beragama terhadap santri, di Pesantren
Tebuireg, secara integral disampaikan dalam pembelajaran PPKn,
Aswaja, Pancasila, komuniskasi multicultural, dan sosiologi agama. Nilai
toleransi dapat ditemukan pula secara implisit dalam pembelajaran figh
mugqarin, ilmu kalam, sejarah peradaban Islam, studi agama-agama, dan
teknik mujadalah. Pembelajaran tersebut, secara gradual disampaikan
pada lembaga formal dari tingkat dasar, menengah, dan pendidikan tinggi.
Disamping itu pada masa orientasi santri baru, dalam pengarahan-
pengarahan (kuliah umum) yang disampaikan kiai, dan pada kesempatan-
kesempatan pembelajaran kitab, sering juga dijelaskan masalah nilai
toleransi. Namun demikian, belum ada standarisasi dalam pengembangan
nilai toleransi, baik standart isi, proses, evaluasi, maupun lulusan.
Walaupun nilai toleransi menjadi bagian dari ideologi pendidikan
pesantren, namun formulasi internalisasi nilai secara formal (dalam bentuk
kebijakan) belumterumuskan.

Bingkai Pengembangan Pendidikan Toleransi Tebuireng

Pada bagian terakhir ini, penulis akan mendeskripsikan dua model
pengembangan nilai toleransi di pondok pesantren. Model pertama, bisa
dikatakan, merupakan sebuah proses generalisasi dari model normatif
yang dikembangkan oleh PP. Tebuireng, Jombang. Model normatif yang
dimaksud adalah pendidikan toleransi menjadi core subject dari proses
pembelajaran, pembiasaan perilaku santri, dan penginternalisasian nilai
berbasis pada kegiatan-kegiatan yang diselenggarakan oleh PP.
Tebuireng, Jombang. Model pertama ini, dalam bahasa yang lebih

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



109

Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
sederhana, bisa dikategorikan sebagai proses konstruksionisme perilaku

santri, pembelajar, dan pimpinan pondok pesantren, berbasis pada
teaching-learning process yang disusun dan diajarkan sedemikian rupa.

Pendidikan toleransi di pondok pesantren bisa dijalankan dengan
syarat; pertama, pondok pesantren harus memiliki landasan ideologis,
yang secara rasional pula, bisa mereka terima dalam wujud adanya
keyakinan pluralitas agama, paham keagamaan, dan perbedaan tingkah
lagi di dalam masyarakat, merupakan bagian dari kehendak dan
sunnatullah. Pandangan ini secara teoritik, disebut sebagai cara pandang
pluralis-inklusif. Kedua, dari cara pandang demikian, maka disarankan
pula harus ditransformasikan dalam corak kepemimpinan dan pengelolaan
lembaga pendidikan yang inklusif. Sebagaimana cara-cara yang dilakukan
oleh KH. Shalahudin Wahid dalam menyelenggarakan sistem pendidikan
di PP. Tebuireng, Jombang. Adek Gus Dur ini, menunjukkan kematangan
ideologisnya, dengan mengutamakan sikap-sikap profesionalisme,
dibandingkan kepentingan-kepentingan sektarianisme atau kolusi
kekeluargaan semata. Ketiga, keyakinan ideologis tersebut harus
bertransformasi menjadi budaya dan perilaku kolektif seluruh civitas
akademika yang ada di lingkungan pondok pesantren. Hal ini diupayakan
untuk menunjukkan adanya kesatuan ide dan tindakan sehari-hari yang
bisa saja dilihat oleh para semua santri.

Dari sisi intructional strategy, pendidikan toleransi yang
dikembangkan melalui jalur abstraktif dan praktis (baca; perilaku di atas,
harus pula diwujudkan dalam bentuk yang lebih sistematis dan terstruktur.
Oleh karenanya, berdasarkan pada konsep pendidikan moral yang
diungkapkan Licklona, strategi paling efektif adalah dengan cara tiga
tahapan penting; yakni, moral knowing, moral feeling, dan moral action.
Kendati fakta di lapangan menunjukkan hal yang berbeda; pondok
pesantren cenderung lebih mengutamakan perilaku (moral modeling or
action) dibandingkan dengan mengetahui landasan-landasan tindakan
tersebut dilakukan. Maka dari itu, penulis ingin menunjukkan bahwa
pendidikan toleransi di pesantren tetap harus dimulai dari aspek tauladan
kiai, pengajar, dan elemen akademik lainnya, kemudian diikuti oleh para
santri, terakhir membentuk kesadaran mereka dengan landasan-landasan
tindakan yang diajarkan dalam Islam (‘ilmuni amal).

Oleh sebab sangat kuatnya hubungan santri-kiai (client and
patron) di pondok pesantren, penulis juga mengakui bahwa, dalam system
pendidikan toleransi di pesantren, tidak ditemukan system kurikulum dan
system evaluasi yang terstruktur dan terencana, kecuali pengetahuan
yang diajarkan melalui matapelajaran atau mata kuliah pada lembaga
pendidikan formal. Namun demikian karena pendidikan toleransi lebih
pada penanaman nilai dan pembentukan prilaku, yang proses
internalisasinya melalui ketauladanan pimpinan dan tenaga pendidik,

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



110

Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
maka evaluasinya lebih ditekankan pada pengamatan. Dalam hal ini

pimpinan pesantren (Kiai) bersama para tenaga pendidik lainnya, secara
aktif melakukan pengamatan terhadap prilaku santri bahkan para santri
yang telah lulus (alumni). Apabila ditemukan santri atau alumni berprilaku
intoleran, Kiai atau tenaga pendidik lainnya membimbing para santri atau
alumni tersebut untuk berprilaku toleran.

Model kedua, sebagaimana ditemukan di PP. Tebuireng,
Jombang, pendidikan toleransi dibingkai dalam bentuk “Pameran Budaya
Toleran atau Plural” (Tolerance Excibithion). Terminologi ini hadir karena;
pertama, kehadiran KH. Abdurrahman Wahid (alm) di PP. Tebuireng,
Jombang, di akhir tahun 2009, memberikan dampak heterogenitas
pengunjung (peziarah) makam di lingkungan PP. Tebuireng, Jombang.
Sebagai seorang outsider, yang menyempatkan bersinggah di PP.
Tebuireng, peneliti pun mengakui kekuatan magnetis keberadaan Gus
Dur, sebagai tokoh yang menghadirkan terminologi Pameran Budaya
Toleran.

Kenapa demikian, karena keberadaan Gus Dur yang pluralis
menghadirkan banyak pengunjung yang berbeda-beda agama hadir ke
Tebuireng. Sebagaimana juga diketahui khalayak umum, ketika perayaan
haul Gus Dur, mereka yang mendoakan Gus Dur tidak hanya berasal dari
agama Islam, melainkan dari seluruh agama di Indonesia. Kondisi inilah
yang juga peneliti rasakan, dikala singgah di Tebuireng. Bagaimana
cerita-cerita unik para nara sumber tentang perilaku santri yang melihat
tokoh-tokoh beda agama hadir di Tebuireng. Bahkan, sebagaimana
penuturan Gus Thaha, para santri tidak ‘sungkan’ untuk meyalami dan
bersalaman para pastur, biksu, dan tokoh agama lain yang berkunjung ke
Tebuireng.

Kedua, secara kelembagaan, PP. Tebuireng, Jombang juga
menjadi role model of smiling islamic institution sebagaimana yang
digambarkan oleh Charlene Tan, dalam penelitiannya. Semenjak
melakukan proses modernisasi kelembagaan, PP. Tebuireng memang
diakui sebagai lembaga yang mengajarkan sikap-sikap toleran dan sangat
menjunjung tinggi nilai-nilai kebangsaan. Tidak salah, kalau ada ungkapan
yang mengatakan bahwa, PP. Tebuireng, Jombang, cenderung
menghasilkan alumni yang bersikap nasionalis, sedikit liberalis, dan
memiliki jiwa juang tinggi untuk membela keutuhan NKRI. Ketiga, sikap
profesionalisme kepemimpian Gus Shalah yang lebih mendahulukan
kompetensi, dibandingkan pertimbangan-pertimbangan ideologis lainnya.
Keempat, data observasional dimana para santri harus bersinggungan
langsung dengan orang-orang berbeda keyakinan; apakah itu agama
ataupun aliran dalam Islam.

Model seperti ini, mungkin saja, tidak dapat dilakukan oleh pondok
pesantren lain yang tidak memiliki artefak kesejarahan, ketokohan, dan

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



111

Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication
inklusifitas berfikir para pemimpin dan pengasuh pondok pesantren. Oleh

sebab itulah, penulis menganggap pendidikan toleransi berbasis pada
pameran budaya toleran ini, hanya sebagai cultural re-inforcement untuk
lebih memantapkan instructional approaches yang sudah dijalanakan dan
diajarkan, sebagaimana bagan di atas. Dengan kata lain, pameran
toleransi merupakan pendidikan bawah sadar (hiden curriculum) yang
dapat membentuk perilaku para santri, pendidik, dan masyarakat
pendidikan di Tebuireng, Jombang, untuk bersikap akomodatif, toleran,
dan progresif dalam menghadapi kehidupan sehari-hari.

Epilog

Pendidikan toleransi, merupakan pendidikan nilai dalam
membentuk mental dan sikap manusia, berjiwa besar dalam menghadapi
kenyataan hidup pluralistic dengan sikap menerima dan menghargai
perbedaan-perbedaan yang ada dalam kehidupan lural. Obyek material
pendidikan toleransi, adalah manusia dalam keutuhan dimensinya;
lahiriyah-bathiniyah, dan individual-sosial. Sedang obyek formanya,
adalah manusia dalam kaitannya dengan kebesaran jiwa dan sikap hidup
di tengah-tengan masyarakat plural.

Penggalian dan penemuan nilai kebenaran dalam pendidikan
toleransi, dapat ditempuh melalui penelitian dengan pendekatan
fenomenologis dalam desain penelitian kualitatif. Hal ini, karena
pendidikan toleransi merupakan pendidikan nilai dalam pembentukan
kepribadian atau pembangunan karakter, yang tidak cukup hanya digali
dari sisi daya serap pengetahuan atau dari sisi kognisinya, pengertian dan
pemahaman, melainkan menembus pada penghayatan nilai, dan tindakan
nilai dalam kehidupan nyata. Paradigma inklusivisme dan pluralisme,
dapat menjadi landasan atau cara pandang dalam pendidikan toleransi.

Pendidikan toleransi, tidak hanya memberikan manfaat dalam
mempotensialkan potensi dasar manusia sebagai makhlug sosial yang
memiliki ikatan interdependensi dalam kehidupan sosialnya, melainkan
mengasah kebersihan jiwa manusia, sehingga dapat memancarkan
cahaya llahi yang mampu mengantar manusia mampu menyadari posisi
dirinya dan posisi orang lain yang berbeda ada dalam posisi kesamaan,
yang saling menerima da menghargai perbedaan sebagai identitas diri,
bahkan mampu menjadikan perbedaan sebagai sosial capital dalam
menyelesaikan permasalahan kemanusiaan secara bersama. Pendidikan
toleransi dapat menekan potensi sombong, superioritas, dan buruk
sangka, yang kerapkali memicu timbulnya permusuhan dan tindak
kekerasan. Dari pendidikan toleransi inilah, kehidupan damai di dunia
yang menjadi impian setiap manusia dan menjadi jaminan agama bagi
para pemeluknya dapat diwujudkan dalam kehidupan nyata.

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



112

Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication

Selain aspek tujuan, landasan filosofis, ideologis, berdasarkan
pada temuan lapanga, penulis juga menyimpulkan adanya proses
penguatan tindakan bernama “Tolerance Exhibition” (pameran budaya
toleransi). Terminologi tersebut hadir sebagai wujud dari perilaku kolektif
para pimpinan, pengurus, dan semua elemen yang ada di dalam pondok
pesantren, untuk berperilaku dan bertindak secara toleran. Pameran
budaya toleransi ini bisa dilihat, dirasakan, dan dipelajari oleh para santri
kapan saja, sehingga mengkristal serta membentuk karakter mereka
secara toleran.

Pementasan budaya toleran ini berwujud abstrak yang berfungsi
menguatkan pelajaran, pengajian, serta indoktrinasi yang dilakukan kiai,
guru, dan pengurus di lembaga, asrama santri, serta di halagah-halagah
(pengajian) yang disampaikan oleh kiai. Pondok Pesantren Tebuireng,
dalam konteks ini, bisa menjadi role model Tolerance Exhibition secara
implementatif. Pondok Pesantren yang didirikan oleh KH. Hasyim Asy’ari
ini memiliki artifak toleransi yang paling kuat untuk dipamerkan.
Sebagaimana disebutkan, di dalam setahun, ada banyak kegiatan lintas
agama dan paham keagamaan yang diselenggarakan. Apakah itu
berbentuk kegiatan sosial-kemasarakatan, atau kajian ilmiah terkait
dengan perkembangan Islam di Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Hasil survei Lembaga Studi Center of Strategic and International Studies
(CSIS) pada tahun 2012 tentang toleransi agama di Indoonesia,
http://www.thejakartapost.com/news/2012/06/06/ri-becomes-more-
intoleransi-html, (14 Juni 2013)

Hisyam Ed, Muhammad. 2006. Budaya Kewargaan Komunitas Islam di
Daerah Rawan Konflik, Jakarta, LIPI

Jamas, Nurhayati. 2009. Dinamika Pendidikan Islam di Indonesia Pasca
Kemerdekaan, Jakarta: Raja Grafindo Persada

Mas’ud, Abdurrahman. 2007. Memahami Agama Damai Dunia Pesantren,
dalam Badrus Sholeh (Ed), Budaya Damai Komunitas Pesantren,
Jakarta: LP3ES

Mujani, Saeful. Umat Islam Indonesia Dukung Radikalisme, (Jakarta,
Harian Tempo : 12 November 2004)

Nata, Abuddin. 2012. Sejarah Sosial Intelektual Islam dan Institusi
Pendidikannya, Jakarta: Raja Grafindo Persada

Putra Daulay, Haidar. 2009. Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan
Pendidikan Islam di Indonesia Jakarta: Kencana

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017


http://www.thejakartapost.com/news/2012/06/06/ri-becomes-more-intoleransi-html
http://www.thejakartapost.com/news/2012/06/06/ri-becomes-more-intoleransi-html

113

Mursyid, Atmari Plurality Exibition and Its Implication

Qomar, Mujamil. Pesantren, dari Transformasi Metodologi Menuju
Demokratisasi Institusi, (Jakarta: Erlangga

Sumartana. 2001. Pluralisme, Konflik, dan Pendidikan Agama di
Indonesia, Yogyakarta, Pustaka Pelajar

Zulkifli, 2002. Sufisme in Java : the Role of Pesantren in the Maintenance
of Sufisme in Java, Leiden: INIS

Zuhri, Saifuddin. 1999. Pesantren Masa Depan Wacana Pemberdayaan
dan Transformasi Pesantren, Bandung: Pustaka Hidayah.

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017





