
Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

93 
 

PLURALITY EXIBITITION AND ITS IMPLICATION 

TO BUILD TOLERANCE ISLAMIC COLLEGE  

(A CASE STUDY AT PONDOK PESANTREN TEBUIRENG, JOMBANG)  

Oleh:    

Mursyid 
1
, 

mursyid_room@yahoo.com  

IAI Nurul Jadid Paiton Probolinggo 

Atmari 
2
, 

atmarinj@gmail.com  

Stai Al Azhar Menganti Gresik 

 

ABSTRACT  

This article is half of my last research ideas, on our long 
term anexiety of Pesantren and Tolerance Values. This research 
arose from several facts which indicated that Islamic College had 
deep cultural values to accept social plurality as their system of 
beliefs. Even if, not all Islamic Colleges could implement them. This 
article, specially, will discribe what PP. Tebuireng, Jombang, 
implemented to make their students, become tolerance people. 
Based on their five pillars, foundations or Islamic Colleges identity. 
The article also will introduce what the writer call as “Tolerance 
Exhibition”, which is only be one of specific identity in its teritory. Like 
a scientific writing, phenomenological and rational choices theory are 
become theoritical framework to explain how this founding can be 
implemented generally in each Islamic College. In the end, this 
paper will conclude that PP. Tebuireng may become a role model to 
implement tolerance education, even institutionally or practically by 
its teachers and stakeholders.  
Keywords: tolerance education, religious plurality and islamic 

beliefs varieties 

 

PENDAHULUAN 

Pada mulanya, tidak satupun orang yakin bahwa sikap toleran 

bisa dikembangkan dan diajarkan di pondok pesantren. Pasalnya, ada 

stigmatisasi global yang menyebutkan bahwa pondok pesantren sebagai 

sarang gerakan radikal, anti-pemahaman yang berbeda di dalam internal 

umat Islam, serta pembelajaran pesantren yang cenderung 

mempertahankan sistem tradisionalis dibandingkan mengadaptasi 

pendekatan modern. Padahal, anggapan-anggapan tersebut, dalam 

pandangan hemat penulis, hanya wajah luar pondok pesantren. Di bagian 

dalam, ada ruang terbuka untuk melakukan diskusi, bertoleransi, 

bergotong-royong, dan kegigihan untuk mempertahankan idealisme 

kesatuan negara republik Indonesia.  

Selain pandangan di pelataran sistem pembelajaran dan 

dogmatisasi di pondok pesantren, ada pula aspek-aspek lain yang 

mengaitkan masyarakat Islam dengan sikap intoleransi di luar pondok 

mailto:mursyid_room@yahoo.com
mailto:atmarinj@gmail.com


Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

94 
 

pesantren. Apakah itu laporan penelitian dari lembaga swadaya 

masyarakat atau akademisi kampus,
1
 liputan media,

2
 ataupun 

pemberitaan dan diskursus lainnya yang menyayat serta mengkoptasi 

persepsi semua orang terhadap umat Islam,
3
 termasuk sistem pendidikan 

yang dijalankannya. Oleh kerena kekuatan bangunan persepsi itu, maka 

banyak lembaga pendidikan Islam yang berusaha merubah citera 

‘buruknya’ dengan menjadikan toleransi dan pluralitas sebagai landasan 

utama tingkah lakunya. Hanya saja, gagasan-gagasan merubah citera (re-

imaging) tersebut, masih berbentuk transformasi pengetahuan semata. 

Tidak selalu diikuti dengan tindakan-tindakan nyata, sehingga dapat 

dicontoh langsung oleh orang lain. 

Sumarta mengidentifikasi, setidaknya, ada empat faktor kenapa 

lembaga pendidikan (termasuk Islam) gagal mengimplementasikan 

gagasan sikap toleran, multikultural, dan plural di dalam lembaganya; 

pertama, pendidikan Islam lebih menekankan pada proses transfer ilmu 

agama ketimbang proses transformasi nilai-nilai keagamaan dan moral 

pada anak didik; Kedua, Sikap bahwa pendidikan agama hanya sekedar 

sebagai pelengkap dari keseluruhan pendidikan yang berorientasi pada 

pengembangan IPTEK; Ketiga, penenanaman nilai-nilai moral yang 

mendukung kerukunan umat beragama, seperti azas persamaan dalam 

                                                 
 1 Hasil survei yang dilakukan  oleh PPIM Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah 
pada tahun 2004 bersama Freedom Institute dan JIL “Orientasi Sosial Politik Islam”, 
menunjukkan bahwa :  18 % dari 1200 responden setuju dengan kegiatan Front Pembela Islam 
(FPI), 15 % responden mendukung kegiatan Majelis Mujahidain Indonesia (MMI), 5 % 
mendukung kegiatan Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) dalam memperjuangkan diterapkannya 
syariat Islam, 13 %  setuju dengan Jamaah Islamiyah (JI) dalam melakukan melakukan 
perlawanan terhadap AS dan sekutunya, 16 % responden mendukung aksi pengeboman sebagai 
bentuk pembelaan terhadap Islam. (Lihat; Saeful Mujani, Umat Islam Indonesia Dukung 
Radikalisme, (Jakarta, Harian Tempo : 12 November 2004) 
 2 Hasil survei Lembaga Studi Center of Strategic and International Studies (CSIS) 
pada tahun 2012 tentang toleransi agama di Indoonesia, menunjukkan bahwa toleransi beragama 
orang Indonesia tergolong rendah. Dari 2.213 responden di 23 propinsi Indonesia, 59,5 % tidak 
keberatan bertetangga dengan orang yang beda agama. Sedangkan 33,7 % menolak tetangga 
yang beda agama. Kemudian terkait dengan pembangunan tempat ibadah, 68,2 % responden 
memilih menolak pembangunan tempat ibadah dari agama lain, hanya 22,1 % lainnya mengaku 
tidak keberatan. http://www.thejakartapost.com/news/2012/06/06/ri-becomes-more-intoleransi-
html, (14 Juni 2013) 
 3 Dalam penelitian survei yang dilaksanakan oleh Tim LIPI (Lembaga Ilmu 
Pengetahuan Indonesia) pada tahun 2006 di tiga daerah (Bogor, Surakarta dan Cianjur) 
ditemukan hasil bahwa sebagian kalangan Muslim Indonesia masih memiliki persoalan dalam 
konsolidasi demokrasi. Kesediaan Muslim Indonesia untuk hidup sejajar dengan pemeluk agama 
lain masih rendah, hanya 15,6 % yang mendukung. Responden yang membolehkan ucapan salam 
(Assalamu’alaikum) kepada nonmuslim hanya 8%. Untuk praktik silaturrahim dengan 
nonmuslim di hari besar keagamaan mereka yang menyetujui 38,9 %, sedang praktik 
silaturrahim dengan nonmuslim di luar hari besar keagamaan mereka mencapai 59,9 %.  
Terhadap gagasan sebaiknya umat Islam hanya berteman dekat dengan orang yang sama-sama 
memeluk agam Islam saja, memperoleh dukungan 40,4 %. (Lihat Muhammad Hisyam Ed. 
Budaya Kewargaan Komunitas Islam di Daerah Rawan Konflik, (Jakarta, LIPI : 2006) 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

95 
 

hidup, rasa cinta, kasih sayang, persaudaraan, saling menolong, cinta 

damai dan toleransi, kurang mendapat porsi dalam pendidikan Islam; 

Keempat, kurang ada perhatian untuk mempelajari agama-agama lain dan 

pluralitas paham keagamaan dalam Islam.
4
  

Analisa faktor kegagalan di atas, tampaknya, bisa dibantah 

dengan apa yang dilakukan oleh Pondok Pesantren Tebuireng, Jombang. 

Di pondok pesantren, yang kali ini diasuh oleh KH. Shalahudin Wahid ini, 

toleransi dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan terhadap perbedaan 

agama dan paham keagamaan, menjadi nilai wajib yang harus dikenali 

oleh para santri, pengurus pondok pesantren, pengajar dan jajaran 

keluarga pondok pesantren. Segelumit penjelasan KH. Shalahudin Wahid, 

nilai toleransi yang menjadi fondasi pondok ini, tidak lepas dari perilaku 

para pendahulu, mulai dari Ra’is Akbar NU KH Hasyim Asy’ari, hingga KH. 

Yusuf Hasyim, serta tokoh-tokoh pendiri pesantren lainnya. Selain itu, 

yang paling fenomenal dan kontroversial adalah sosok KH. Abdurrahman 

Wahid (Gus Dur), sosok presiden dan negarawan sejati yang membela 

seluruh rakyat Indonesia tanpa melihat latar belakang agama, ras, dan 

budayanya. Selain sebagai fondasi, sebagaimana adegium yang 

diungkapkan oleh Gus Zaki Hadziq, salah seorang pengurus dan keluarga 

pengasuh Tebuireng, pondok pesantren ini akan cenderung 

menghadirkan alumni atau santri yang cenderung berfikir toleran, 

dibandingkan fanatik terhadap satu keyakinan Islam tertentu.
5
 Hal ini tidak 

lepas dari kondisi multikultural yang ada di pondok pesantren Tebuireng.  

Segelintir data dan penjelasan di atas, akan penulis eksplore lebih 

subtantif pada proses penyajian data tulisan ini. Yang terpenting, sebagai 

awal kegelisahan dan kerangka berfikir riset ini ialah, Pondok Pesantren 

Tebuireng Jombang bisa menjadi role-model pendidikan toleransi yang 

bisa ditiru oleh pondok pesantren lain, karena sejatinya, pondok pesantren 

memiliki landasan budaya toleran yang tinggi. Sekaligus, Pondok 

Pesantren Tebuireng bisa menghilangkan stigmatisasi bahwa pendidikan 

Islam cenderung fanatik terhadap satu keyakinan dan aliran keislaman 

tertentu. Jadi, pada intinya, teleologi tulisan ini adalah mengungkap fakta 

dan menyebarkan landasan pendidikan toleran terhadap perbedaan 

agama dan paham keagamaan yang ada di dalam Islam, berdasarkan 

pada keyakinan agama (teologis), sosial, dan budaya yang dicanangkan 

oleh pondok pesantren Tebuireng. Ditambah lagi, strategi pembelajaran 

dan konstruksionis untuk menyebarkan nilai-nilai tersebut kepada seluruh 

santri di lingkungan pondok pesantren.   

PEMBAHASAN 

A. Akar Budaya Damai Pondok Pesantren  

                                                 
 4  Sumartana at al. Pluralisme, Konflik, dan Pendidikan Agama di Indonesia, 
(Yogyakarta, Pustaka Pelajar : 2001), 239-240. 
 5 Wawancara dengan Gus Zaki Hadziq pada 11 Desember 2014  



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

96 
 

Sebelum menegaskan sikap toleran pondok pesantren Tebuireng, 

ada baiknya, penulis gambarkan sekilas akar budaya damai yang 

tercermin dari dalam pondok pesantren, secara luas. Apakah itu dari 

perspektif historis, antropologis, ataupun fenomenologis. Secara hitoris, 

pendidikan pesantren, tidak bisa dilepaskan dari gerakan  penyebaran 

Islam  di Indonesia, karena semenjak awal berdiri, tujuan adanya pondok 

pesantren ialah untuk menyebarkan dan mentransmisikan ilmu keislaman 

dan ajaran-ajaran yang terkandung di dalam Islam. Bentuknya cukup 

sederhana; bisa berupa surau, pondok tempat tinggal kiai, dan ndalem 

sebagai tempat tinggal kiai.
6
 Oleh sebab itulah, para sejarawan muslim, 

menyebut pondok pesantren sebagai lembaga keagamaan yang 

memberikan pendidikan dan pengajaran, serta mengembangkan dan 

menyebarkan ilmu agama dan Islam.
7
  

Pondok pesantren juga merupakan institusi pendidikan yang 

berperan secara intensif dalam menjaga moralitas dan akhlak masyarakat 

Indonesia, melalui nilai-nilai keagamaan yang diajarkan oleh Islam.
8
 

Karakter pesantren yang akomodatif terhadap pola kehidupan masyarakat 

setempat, posisi pesantren yang dipandang sebagai kelanjutan dari 

lembaga pendidikan Jawa kuno yang bernama pawiyatan, di mana Ki Ajar 

sebagai pengajar dan Cantrik sebagai murid tinggal dalam satu komplek 

dan di sanalah terjadi proses belajar mengajar
9
, maka sangat beralasan 

bila pendidikan pesantren dipandang sebaga institusi yang menjadi salah 

satu kekuatan dalam mempercepat penyebaran Islam di Indonesia secara 

damai.  

Dalam prespektif lain, bila dilihat dari nuansa keislaman pesantren 

yang kental dengan ajaran sufistik dan pola pembelajarannya yang 

dimulai dengan materi bahasa Arab, pesantren dipandang sebagai 

kontiniuitas dari sistem pendidikan zawiyah atau khanaqah yang 

merupakan sistem pendidikan sufi di Timur Tengah.
10

 Asumsi ini diperkuat 

oleh penelusuran sejarah, bahwa dua nama yang diidentifikasi sebagai 

penyebar Islam pertama di kawasan Nusantara, yaitu Maulana 

Burhanuddin yang berpengaruh di Sumatera dan Malaka adalah penyiar 

Islam dari India, dan Maulana Malik Ibrahim yang mempunyai pengaruh di 

Jawa  adalah penyiar Islam dari Khurasan Iran, keduanya merupakan 

                                                 
 6 Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di 
Indonesia (Jakarta: Kencana, 2009), 20-21. 
 7 H.M. Ridlwan Nasir, Mencari Tipologi…. 80.  Lihat pula Mahmud Arif, Pendidikan 
Islam… 172 
 8  Mahmud Arif, Pendidikan Islam… 165. Lihat juga Zamakhsyari Dhofier, Tradisi 
Pesantren..  62 
 9  Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan… 21. 
 10  Zulkifli, Sufisme in Java : the Role of Pesantren in the Maintenance of Sufisme in 
Java, (Leiden: INIS, 2002), 1. Lihat pula, Steenbrink, Pesantren Madrasah sekolah… 22,  Lihat 
juga Mahmud Arif, Pendidikan Islam…. 166. 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

97 
 

Ulama Sufi yang berpengaruh terhadap corak Islam Nusantara yang lebih 

berorientasi pada tasawuf dan fiqh mazhab Syafi’i.
11

    

Tarekat sebagai institusi sufistik dalam tradisi Islam, sering 

bergandengan dengan pesantren walau secara institusional keduanya 

terpisah. Kyai pemimpin pesantren ada yang sekaligus sebagai mursyid 

(pembimbing) dalam tarekat, atau seorang mursyid tarekat sekaligus 

memimpin pesantren, sehingga tidak heran bila pesantren menjadi pusat 

atau basis organisasi tarekat, atau organisasi tarekat membidani lahirnya 

pesantren.
12

 Sehingga pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan, 

tapi sekaligus menjadi pusat kegiatan tarekat. Pola kombinasi antara 

kegiatan pendidikan dengan kegiatan tarekat inilah, menjadikan pesantren 

sebagai lembaga keislaman yang tidak mempertentangkan antara aspek 

syari’ah dan aspek tarekat.
13

 

Penelusuran akar budaya pesantren, telah memunculkan 

spekulasi yang beragam, dan minimal ada tujuh teori yang menjelaskan 

spekulasi tersebut. Teori pertama, menyebutkan bahwa pondok pesantren 

merupakan bentuk tiruan atau adaptasi terhadap pendidikan Hindu-Budha 

sebelum Islam datang ke Indonesia. Teori kedua, mengklaim berasal dari 

Indonesia. Teori ketiga, menyatakanbahwa modelpondok pesantren 

ditemukan di Baghdad. Teori keempat, melaoprkan bersumber dari 

perpaduan Hindu-Budha (pra Muslim di Indonesia) dan India. Teori 

kelima, mengungkapkan dari kebudayaan Hindu-Budha dan Arab. Teori 

keenam, menegaskan dari India dan orang Islam Indonesia. Dan, teori 

ketujuh, menilai dari India, Timur Tengah dan Tradisi Lokal yang lebih 

Tua.
14

 

Dengan memperhatikan tujuh spekulasi tersebut, ada tiga sumber 

budaya yang dapat diasumsikan mempengaruhi budaya pendidikan 

pesantren yaitu; pertama, Arab sebagai tempat kelahiran Islam dan 

sekaligus tempat para Ulama Indonesia belajar mendalami agama, baik 

yang mengambil kesempatan pada saat menunaikan ibadah haji, maupun 

yang kemudian bermukim bertahun-tahun di Mekah atau madinah, dan 

setelah pulang mereka mendirikan pesantren. Kedua, India sebagai 

kawasan yang menjadi asal usul atau minimal menjadi daerah transit para 

penyebar Islam masa awal yang sekaligus menjadi pendiri pesantren 

                                                 
 11 Suteja, Pola Pemikiran Kaum Santri : Mengaca Budaya Wali Jawa, dalam Marzuki 
Wahid, Suwendi, Saifuddin Zuhri (ed), Pesantren Masa Depan Wacana Pemberdayaan dan 
Transformasi Pesantren, (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999), 75. 
 12 A.G. Muhaimin, Pesantren, Tarekat, dan Teka Teki Hodgson, Potret Buntet dalam 
Perspektif Transmisi dan Pelestarian Islam di Jawa, dalam Marzuki Wahid, Suwendi, Saifuddin 
Zuhri (Ed), Pesantren Masa Depan… 88-89. 
 13  Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren… 63. 
 14 Mujamil Qomar, Pesantren, dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi 
Institusi, (Jakarta: Erlangga, tt), 10. 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

98 
 

pertama di Indonesia. Dan ketiga, Indonesia yang pada saat awal 

pesantren didirikan masih didominasi budaya Hindu-Budha.
15

 

Pondok pesantren, merupakan konstruksi sistem pendidikan yang 

dipengaruhi segitiga teritorial dan segitiga budaya yang menjadi arus 

utama masuk dan berkembangnya Islam di nusantra; yaitu Arab, India dan 

Indonesia sendiri. Jaringan global India dan Arab dalam kaitan 

pembentukan budaya pesantren, dapat ditelusuri pula melalui teori 

kemazhhaban. India dan Arab pada saat itu ada dalam pengaruh kuat 

mazhhab al-Shafi’i,
16

 sehingga tidak mengherankan apabila kitab-kitab 

klasik dalam bidang fiqh yang diajarkan di Pesantren didominasi fiqh al-

Shafi’i, apalagi tokoh sufi yang ditokohkan komunitas pesantren yaitu al-

Ghazali adalah Faqih bermazhhab al-Shafi’i.
17

 Pada sisi yang lain, 

walaupun pendidikan pesantren lebih dipengaruhi paham Sunni,
18

 namun 

beberapa tradisi di pesantren seperti haul, manaqib, diba’, tawassul, 

ziarah kubur, dan sikap pengkultusan pada kyai, merupakan tradisi Shi’ah. 

Pelestarian tradisi Shi’ah tersebut ada kaitannya dengan Sunan Gunung 

Jati sebagai pendidiri pertama pesantren di Cirebon yang berpaham 

Shi’ah Zaidiyah.
19

 

Tradisi pemikiran keislaman yang berkembang dan bahkan 

dominan dalam pendidikan pesantren, apabila dilihat dalam pengamalan 

ajaran agama pada kehidupan sehari-hari, adalah pemikiran fiqih yang 

menekankan pada ketentuan hukum shar’i, dan pemikiran tasawuf yang 

menekankan pada pembersihan diri dan pendekatan kepada Allah.
20

 

Pemikiran fiqih, berkembang di atas kekuatan nalar dalam menggali 

ketentuan shar’i yang bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah, dengan 

kaidah-kaidah yang dibangun di atasnya, untuk mengimplementasikan 

ajaran Islam ke dalam realitas kehidupan sehari-hari, dan sekaligus untuk 

menjawab secara shar’i terhadap problematika sosial yang berkembang 

dalam dinamikanya. Kaidah-kaidah dalam meng-istinbat} hukum fiqih dan 

kontekstualisasi pemikiran fiqih dalam merespon berbagai permasalahan 

dengan perbedaan sosio kultural yang mengitari, merupakan faktor yang 

melahirkan pluralitas aliran pemikiran fiqih (mazhhab).
21

 Dalam pemikiran 

fiqih al-Shafi’i saja tergambar dari kontekstualisasi pemikiran fiqihnya, 

melahirkan dua bentuk pemikiran fiqih, berupa qaul al-qadim yang 

                                                 
 15  Ibid. 10. 
 16  Ibid. 10. 
 17   Suteja, Pola Pemikiran Kaum Santri…. 79-83 
 18  Abdurrahman Mas’ud, Memahami Agama Damai Dunia Pesantren, dalam Badrus 
Sholeh (Ed), Budaya Damai Komunitas Pesantren, (Jakarta: LP3ES, 2007), xvii. 
 19  Mujamil Qomar, Pesantren… 11 
 20  Nurhayati Jamas, Dinamika Pendidikan Islam di Indonesia Pasca Kemerdekaan, 
(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2009), 44. 
 21  Ibid. 45 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

99 
 

dihasilkannya ketika beliau berada di Baghdad, dan qaul al-jadid sebagai 

produk hukum pada saat beliau berada di Mesir.
22

 

Karena itu, komunitas Pesantren yang dikenal sebagai kelompok 

Islam bermazhhab, senantiasa berupaya mencari relevansi doktrin agama 

bagi kehidupan nyata di masyarakat. Sikap ini sejalan dengan tradisi 

pemikiran para pemimpin mazhhab dalam mengapresiasi tradisi lokal, 

seperti Imam Malik yang memberikan perhatian tinggi terhadap tradisi 

setempat, Imam Hanafi yang dikenal sangat rasional tidak bisa dilepaskan 

dari tradisi Persia yang kosmopolit, begitu pula Imam al-Shafi’i yang 

mazhhabnya mendominasi tradisi keilmuan pesantren, merupakan 

pemimpin mazhhab yang memberikan perhatian tinggi terhadap situasi 

dan kondisi lokal dalam merumuskan pemikiran hukum Islam.
23

  

Dari sisi antropologis, reputasi pesantren sebagai lembaga 

pendidikan yang terus eksis dalam lintasan dinamikanya, dan 

mengantarkan menjadi institusi pendidikan islam alternatif dan 

mendominasi di kalangan masyarakat Indonesia, tidak lepas dari 

pergumulannya secara populis dengan masyarakat terutama pada 

kalangan bawah, sehingga pendirian dan pengembangannya banyak 

mendapatkan bantuan dari masyarakat.
24

 Posisi Kyai walaupun secara 

hirarki kepemimpinan memiliki posisi yang tinggi dan sentral  dalam 

komunitas pesantren, namun prilaku Kyai yang mencerminakan akhlaq 

mulya, tidak menjaga jarak dengan komunitasnya, sehingga dengan 

mudah tercipta asimilasi budaya yang menjadi karakteristik budaya 

pesantren. 

Kelembagaan pesantren yang ditandai dengan lima komponen 

fisik dan non fisik, Pertama, Kyai sebagai pemimpin, pendidik, dan 

panutan. kedua, santri sebagai murid. Ketiga, Masjid sebagai tempat 

ibadah, pusat pendidikan dan pengajaran. keempat, Pemondokan sebagai 

tempat tinggal santri, dan kelima, Pembelajaran kitab klasik,
25

 

mencerminkan suatu kawasan mandiri yang memungkinkan untuk 

membangun komitmen pengembangan nilai dalam tata kehidupan sosial. 

Sekaligus, pertumbuhan pesantren di pedesaan, terkait dengan 

pergeseran proses islamisasi di Jawa dari kawasan pesisir menuju 

pedesaan. karena jalur perdagangan telah dikuasai oleh kolonial, kaum 

muslim di pesisir banyak yang pindah ke pedalaman untuk membuka 

lahan-lahan pertanian agar bisa bertahan hidup. Kondisi tersebut menjadi 

awal pendidikan pesantren tumbuh berkembang di pedesaan,
26

 dan 

                                                 
 22  Ibid. 47 
 23  Abdul Mun’im Dz, Pergumulan Pesantren dengan Masalah Kebudayaan, dalam 
Badrus Sholeh, Budaya Damai… 39-40. 
 24  Mujamil Qomar,  Pesantren…. 89 
 25 Zamakhsyari Dhofir, Tradisi Pesantren… 79-99.   
 26  Hanunah Asrahan, Transformasi Pesantren… 113. 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

100 
 

menjadi proses pergeseran basis ekonomi komunitas pesantren dari 

perdagangan maritim ke pertanian agraris, sehingga terjadi transformasi 

sistem pengetahuan dan pola religiusitas yang bercorak rasional menjadi 

bercorak mistis, transformasi dari kebudayaan kota yang heterogin 

menjadi kebudayaan desa yang homogin, dan transformasi dari 

kebudayaan pedagang pesisir yang dinamis dan terbuka menjadi 

kebudayaan desa yang cenderung statis dan tertutup.
27

 

Menurut Abdurrahman Wahid (Gus Dur), relasi sosial  kyai-santri 

dalam pendidikan pesantren yang dibangun di atas landasan 

kepercayaan, dan ketaatan santri pada Kyai sebagai pemimpin pesantren 

yang dilandasi pengharapan memperoleh barakah, di mana hal tersebut 

tidak hanya bersumber dari konsep sufi, melainkan juga bisa terserap dari 

nilai lokal yang telah berkembang sebelumnya, yaitu dalam tradisi Hindu-

Budha yang juga mempraktikkan hubungan guru-murid sebagaimana 

berkembang dalam komunitas pesantren. kondisi tersebut bila dilihat dari 

prespektif pendidikan, terkait erat dengan otoritas Kyai-Ulama yang 

dipercayai sebagai pewaris Nabi dalam transfer ilmu-ilmu keagamaan 

yang bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah Nabi. Konsep inilah yang 

kemudian menjadi framework  prosess pengajaran ilmu-ilmu keagmaan 

yang berkembang dalam tradisi pesantren secara turun temurun.
28

  

Masih dalam pandangan antropologis, budaya pesantren yang 

inklusif dan responsif terhadap perubahan dan akomodatif terhadap 

budaya lokal, bisa dikaitkan dengan inklusivisme guru-guru sufi yang 

sangat berpengaruh dalam tradisi pesantren, yang mendorong 

berkembangnya corak Islam  inklusif, akomudatif terhadap karifan lokal, 

dan siap berdampingan dengan penganut agama lain secara harmoni, 

dan karena faktor itu pula proses islamisasi berbasis pesantren lebih 

memiliki aroma kedamaian tanpa menimbulkan gejolak, dan karena itu 

mengalami percepatan dalam merambah daerah pedalaman yang 

tertutup.
29

 

Ada tiga karakter utama budaya pesantren yang lebih mendekati 

ideologi perdamaian. Pertama, modeling. Karakter ini dalam terma 

keislaman dapat diidentikkan dengan uswah khasanah, dimana proses 

transformasi nilai tidak hanya menggunakan bahasa lisan melainkan 

melalui percontohan dalam bentuk tingkah laku. Para santri dan 

masyarakat melakukan proses identifikasi diri pada Kyai yang dijadikan 

tokoh dan panutan dalam berprilaku. Pola modeling dalam pendidikan 

pesantren ini, mendapat tempat di masyarakat Jawa karena ada 

                                                 
 27  Mahmud Arif, Pendidikan Islam… 172-173. 
 28  KH. Abdurrahman Wahid, Pondok Pesantren Masa depan… 14-15. 
 29 Mahmud Arif, Pendidikan Islam…176. 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

101 
 

kesesuaian dengan sistem nilai Jawa yang telah lama mengakar dalam 

budaya Jawa; yaitu paternalism dan patron-client relation.
30

 

Kedua, Cultural maintenance. Pendidikan pesantren 

menggambarkan adanya kontinuitas budaya, tanpa melakukan 

perombakan fondamental terhadap budaya lokal tapi tetap bersandar 

pada ajaran dasar Islam. Para Kyai menjadi agent of social change lebih 

menggunakan pendekatan kultural, bukan politik struktural apalagi 

tindakan arogansi dan kekerasan. Apa yang dilakukan para Kyai melalui 

pendidikan pesantren bukan intervensi budaya melainkan perembesan 

budaya atau akulturasi.
31

 Pesantren yang menjadi pusat proses dialogis 

antara tradisi lokal dan ajaran Islam,  melalui proses akulturasi, asimilasi, 

dan adaptasi tradisi lokal yang animis dan nilai-nilai Islam, telah 

menghasilkan tradisi baru Islam Indonesia yang selalu membawa sikap 

harmonis dalam strategi pendidikan dan pengembangannya.
32

 Karakter 

kedua ini, tercermin pula dalam penggunaan refernsi utama pendidikan 

pesantren, yang tetap mempertahankan karya klasik atau yang disebut 

dengan Kitab Kuning. Penggunaan Kitab Kuning dalam pendidikan 

pesantren yang ditransmisikan dari generasi ke genarasi, menunjukkan 

adanya upaya pendidikan pesantren untuk melestarikan warisan budaya 

Islam periode awal dan pertengahan.
33

 

Ketiga, Budaya Keilmuan Yang Tinggi. Menuntut ilmu di 

pesantren tidak dikenal batasan umur, dan batasan waktu. Tidak jarang 

seseorang yang sudah beranak cucu, masih belajar di Pesantren terutama 

dalam kegiatan pengajian Ramadan atau yang dikenal dengan istilah 

pengajian kilatan. Dalam tradisi pesantren juga dikenal santri kelana, yaitu 

santri yang melakukan rihlah dalam pencarian ilmu dari satu pesantren ke 

pesantren lainnya, bahkan tidak sedikit dari komunitas pesantren yang 

melakukan rihlah dalam pencarian ilmu sampai ke luar negeri.
34

  

Dalam prespektif kebangsaan, pesantren hadir sebagai pusat 

pendidikan kebangsaan, dengan mendidik santri dan anak bangsa lainnya 

mandiri tidak hanya dalam ekonomi dan politik, melainkan mandiri juga 

dalam bidang kebudayaan dan pengetahuan. Pesantren mengembangkan 

pendidikan kebangsaan melalui pembiasaan hidup dalam kebersamaan 

baik dalam asrama, maupun di luar asrama dengan anak-anak bangsa 

tanpa memperhatikan latar suku, bahasa, bahkan agamanya. Mereka 

dididik untuk saling berinteraksi secara harmonis di antara berbagai 

                                                 
 30 Abdurrahman Mas’ud, Memahami Agama Damai… xix-xx. 
 31  Ibid, xxii 
 32 Badrus Sholeh,  Dinamika Baru Pesantren, dalam Badrus Sholeh (Ed), Budaya 
Damai… xxviii. 
 33  Abdurrahman Mas’ud, Memahami Agama Damai…xxiii. 
 34  Abdurrahman Mas’ud, Memahami Agama Dama… xxiii-xxiv. Lihat juga Abuddin 
Nata, Sejarah Sosial Intelektual Islam dan Institusi Pendidikannya (Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 2012), 310-311. 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

102 
 

komunitas bangsa yang heterogin. Dan apabila ada perselisihan, mereka 

diminta berdamai dengan mediasi para Ulama pesantren.
35

 Dari 

pesantren, para pegiat pergerakan belajar tentang non kooperatif, 

menolak kerjasama dengan Belanda. Sikap pesantren untuk menjadi 

dirinya sendiri, kesediaan untuk hidup bersahaja dalam kesederhanaanya, 

pembiayaan pendidikan dibangun di atas kekuatan sumber daya alam 

yang ada disekitarnya, dari hasil pertanian, perkebunan dan peternakan, 

tidak memandang penting dana subsidi pemerintah kolonial, Ki Hajar 

Dewantara sebagaimana dikutip Ahmad Baso, memandang sikap 

pesantren tersebut sebagai bentuk kemerdekaan  pesantren.
36

 

Pesantren dipandang oleh pegiat peregerakan nasional, sebagai 

lembaga pendidikan yang banyak memberikan kontribusi dalam 

membentuk sifat dan karakter pengajaran nasional yang membedakan 

dengan pengajaran kolonial. Kedekatan Pesantren dengan masyarakat 

paling bawah, memperkaya pendidikan kultural, kerohanian masyarakat, 

memupuk solidoritas dan mengukuhkan semangat kebangsaan yang 

bertumpu pada tiga nilai dasar; persatuan, kemandirian dan 

kemerdekaan.
37

 Pendidikan pesantren dengan sistem asrama (pondok), 

berhasil mempersatukan dan merekatkan hubungan anak-anak bangsa 

dari semua lapisan masyarakat, baik anak petani, anak saudagar, anak 

bangsawan, semua berkumpul dalam ikatan nilai persamaan dan 

kebersamaan dalam kepemimpinan seorang kyai yang sederhana dan 

merakyat, sehingga pada saat mereka kembali ke masyarakatnya dengan 

profesi yang beraneka ragam, tetap merasa dalam kesatuan karena 

perikatan lahir dan batin yang tertanam sejak ada dalam pendidikan 

pesantren. Sehingga kehidupan bangsa dari lapisan apapun tidak tercerai 

berai, tidak terpisah satu sama lainnya.
38

 

Pada masa pergolakan nasional di tahun 1930 an, pada saat itu 

aktivitas pergerakan nasional hidup di balik tembok-tembok pesantren, 

para aktivis pergerakan menjadikan pesantren sebagai oase perlindungan 

dari kejaran polisi Belanda. Pesantren tidak hanya menjadi pusat 

pendidikan kebangsaan, melainkan menjadi basis pergerakan nasional 

dalam membangun semangat kebangsaan dalam melawan segala bentuk 

penjajahan.
39

 Membaca fakta sosial keterlibatan pesantren dalam 

pergerakan nasional melawan penjajahan, dapat dikatakan bahwa 

pesantren memiliki andil dalam mengantarkan Indonesia Merdeka, Dan 

bisa dipahami apabila sampai saat ini, komunitas pesantren terus 

bergerak dalam mengisi kemerdekaan dalam berbagai bidang atau aspek 

                                                 
 35  Ahmad Baso, Pesantren Studies.. 2a, 50-51. 
 36  Ibid, 30-31. 
 37  Ibid. 32. 
 38   Ibid. 36. 
 39  Ibid. 40-41. 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

103 
 

pembangunan, tidak hanya dalam bidang pendidikan, dakwah, dan sosial 

yang menjadi khittah perjuangannya, melainkan juga di bidang politik yang 

merupakan medan baru sebagai bentuk respon pesantren terhadap 

situasi yang mengitarinya, dan sikap tanggunjawab pesantren terhadap 

eksistensi masyarakat bangsa di Nusantara ini. 

 

B. Sketsa Pemikiran Toleransi di PP. Tebuireng, Jombang  

Untuk membingkai pemikiran stakeholder PP. Tebuireng, 

Jombang maka penulis akan membaginya menjadi tiga bagian penting; 

pertama, pandangan pimpinan dan tenaga pendidik terhadap pluralitas 

agama dan paham keagamaan yang ada di dalam Islam, termasuk 

mencari titik temu antar satu agama dengan agama yang lain. Kedua, 

pandangan tentang pentingnya toleransi. Ketiga, strategi untuk 

membingkai toleransi sebagai bagian dari proses internalisasi yang 

digaungkan di PP. Tebuireng, Jombang. Dalam konteks ini, hampir semua 

narasumber di PP. Tebuireng Jombang, berpandangan bahwa pluralitas 

agama, sebagai sebuah keniscayaan dan realitas yang tidak bisa dirubah. 

Meminjam terminologi yang diungkapkan Gus Zaki dan Gus Sholah, 

pluralitas agama merupakan sunnatullah dan takdir. Sama pula dengan 

narasumber dari para tenaga pendidik di PP. Tebuireng, realitas pluralitas 

agama di Indonesia sudah menjadi bagian dari sejarah, tidak penting 

untuk dipersoalkan kembali.  

Pandangan sedikit berbeda diungkapkan oleh KH. Musta’in 

Syafi’i. Baginya, pluralitas agama, selain memiliki dimensi takdir Tuhan, 

terdapat pula intervensi manusia dalam bentuk pembingkaian persepsi 

dan gagasan. Dalam bahasa yang lebih sederhana, melalui kesadaran 

akan pluralitas agama ini, ada kesan pemanfaatan oleh kelompok agama 

lain untuk merubah keyakinan agama yang lain. Dalam wawancara yang 

panjang dengan peneliti, KH. Musta’in Syafi’i ingin menegaskan sikap 

kehati-hatian terhadap bahasa pluralitas agama yang dikembangkan. 

Pasalnya, dalam kenyataan di lapangan, KH. Musta’in Syafi’i melihat sikap 

kolaboratif yang dimiliki agama lain masih bernuansa misionaris dan ada 

upaya merubah keyakinan orang yang memeluk agama lain.
40

 Kendati 

demikian, cara pandang ‘kehati-hatian’ dan ‘komitmen keberagamaan 

yang kuat’ terhadap kebenaran satu agama tertentu, bukan berarti 

menegasikan kebenaran agama yang lain. Sikap kehati-hatian yang 

dimaksudkan adalah sebuah komitmen untuk memeluk satu agama saja 

yang tidak bisa digoyahkan oleh guncangan ideologi dan diskursus 

apapun.   

Terkait dengan pluralitas faham keagamaan dalam Islam, semua 

informan memiliki persepsi serupa. tidak ada lagi perbedaan pandangan.  

                                                 
 40 Wawancara lanjutan dengan KH. Mustain Syafi’i di Kediaman, Pada Tanggal 18 

Januari 2015. 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

104 
 

Mereka memandang bahwa pluralitas paham keagamaan dalam Islam 

merupakan sebuah produk pemikiran, perbedaan dalam pemahaman, dan 

model-model penggalian ajaran agama Islam yang bersumber dari al-

Qur’an dan al Hadits. Perdebatan yang terkadang memancing konflik 

sosial di masyarakat, merupakan persoalan furu’iyah semata, bukanlah 

ushuliyah. Namun karena adanya sikap fanatisme yang kadangkala 

ditopang oleh kepentingan politik, maka perbedaan pemikiran tersebut 

melembaga yang saling melakukan klaim kebenaran. Meminjam 

terminologi KH. Musta’in Syafi’i, perbedaan dalam umat Islam bukan pada 

siapa Tuhan dan Nabi yang mereka ikuti, melainkan pada praktek-praktek 

atau amaliah keagmaan yang dijustifikasi paling benar dalam wujud ijtihad 

mereka masing-masing, Tuhan dan Nabinya  sama.
41

 

Semua agama bisa dipertemukan dan dicari titik persamaannya, 

meskipun secara kasat mata yang timbul adalah perbedaan. Setidaknya, 

menurut para informan ada tiga titik temu agama-agama, sebagaimama 

berikut: Kesamaan keyakinan akan Dzat yang supranatural  Sama-sama 

menghamba pada Tuhan walaupun dalam wujud ritualitas yang berbeda.  

Sama-sama memiliki ajaran kemanusiaan yang universal. Bertemu di Dzat 

yang supranatural bermakna bahwa, semua agama yang ada di dunia ini 

mengajarkan keyaikinan akan kekuatan yang abstrak. Sebuah kekuatan 

yang kemudian didefinisikan sebagai Dzat Tuhan. Posisi manusia  

sebagai hamba   memiliki kewajiban untuk menyembah-Nya, bahkan  

semua agama   mengajarkan bahwa tujuan tertinggi (ultimate-goal) dari 

hidup manusia beragama adalah menghamba dan menyerahkan 

semuanya pada kekuasaan Tuhan. Hanya saja,  cara manusia 

menghambakan dirinya kepada Tuhan memiliki perbedaan.  Pada sisi lain, 

agama-agama memiliki kesamaan dari sisi ajaran kemanusian yang 

bersifat universal,  semua agama menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusian.   

Upaya mencari titik temu agama-agama bukan berarti untuk 

mengaduk keyakinan menjadi satu. Titik temu yang dimaksudkan 

hanyalah sebagai upaya mencari titik sama antar agama-agama untuk 

menghindari truth claim determination (klaim kebenaran) yang hanya 

dimiliki kelompok mayoritas ataupun minoritas.  Gus Zaki dan KH. 

Musta’in Syafi’i adalah kelompok yang mempresentasikan pandangan ini. 

Bagi Gus Zaki upaya mencari titik temu antar umat beragama itu perlu 

diapresiasi, dan cukup memungkinkan. Tapi bukan berarti menyamakan 

posisi semua agama. Gus Zaki menegaskan menyamakan agama-agama 

dalam konteks ketuhanan, merupakan hal yang tidak mungkin. Persepsi 

pemeluk agama tentang Tuhan mereka sudah berbeda-beda. Tidak 

mungkin disamakan.
42

 Sedangkan bagi KH. Musta’in Syifi’i diskursus 

                                                 
 41 Wawancara lanjutan dengan KH. Mustain Syafi’i di Kediaman, Pada Tanggal 18 

Januari 2015. 
 42 Wawancara dengan Gus Zakki di Kediaman, Pada Tanggal 10 Januari 2015. 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

105 
 

tentang titik temu tentang agama-agama ini harus dimuarakan pada 

pandangan yang seimbang. Berdasarkan pengalamannya, dia 

mengatakan bahwa titik temu agama ini diskursus publik yang karenanya 

bisa membuat bingung umat. Padahal, di dalam gereja dan ruang ibadah 

agama lain, kesamaan persepsi ini jarang dihadirkan.  Bagi KH. Musta’in 

Syafi’i Islam adalah agama yang paling universal.
43

 

Pandangan sangat tampak berbeda apabila membincangkan 

tentang titik temu faham dalam internal agama Islam. Perbedaan faham 

dalam Islam merupakan persoalan ijtihadi, bukan hal yang paling 

fundamental menyangkut ketuhanan dan risalah kenabian. Maka dari itu, 

menurut mereka, mencari titik temu di dalam aliran keislaman lebih 

mudah. Misalnya saja, dari sumber keyakinan dan hukumnya. Semua 

aliran pasti menisbatkan keyakinannya kepada Allah SWT dan Nabi 

Muhammad SAW. Perbedaan hanya terjadi pada bagian yang mereka 

sebut sebagai khilafiyah furu’iyah yang ada dalam ruang ijtihadi. 

Kendatipun, ada aliran yang berbeda faham keyakinan, dalam sejarah 

Islam, itu muaranya berasal dari perbedaan pandangan politik.  

Adapun pandangan tentang toleransi, atau topik kedua dalam 

tulisan ini, para pimpinan dan pendidik di lingkungan PP. Tebuireng, 

menyatakan bahwa pendidikan toleransi sangat butuh dikala negara 

sedang mengalami tantangan dari pandangan eksklusif seperti sekarang. 

Menurut Gus Shalah dan beberapa tenaga pendidik di PP. Tebuireng 

Jombang,  toleransi memiliki makna menerima kenyataan, tanpa harus 

mengakui dimensi kebenaran agama dan keyakinan lain. Sikap menerima 

tersebut, menurut Gus Shalah, hadir dari kenyataan yang tidak perlu 

dirubah dan di “apa-apakan”.  Keyakinan akan kebenaran sebuah ajaran 

agama sudah tertanam sedemikian rupa. Jadi, yang perlu diperkuat 

diantara umat beragama adalah bagaimana  bisa meyakini kebenaran 

agama masing-masing tanpa mengusik agama yang lain.
44

 

Menurut Gus Shalah, ada dua model toleransi yang bisa 

dilakukan oleh umat Islam; pertama, toleransi pasif; yakni sikap menerima 

secara individual terhadap perbedaan keyakinan orang lain, dengan tanpa 

melakukan tindakan apapun terhadap pemeluk agama  lain. Kedua, 

adalah toleransi aktif; yakni secara spesifik bisa dilihat dari perilaku Gus 

Dur. Model toleransi ini bermakna bukan hanya menerima perbedaan 

keyakinan umat agama lain, atau paham keagamaan lain, melainkan juga 

turut andil dalam melindungi pemeluk agama lain atau penganut paham 

keagamaan lainnya yang diusik nilai-nilai kemanusiaannya oleh pemelik 

agama atau paham keagamaan lainnya. 

                                                 
 43 Wawancara lanjutan dengan KH. Mustain Syafi’i di Kediaman, Pada Tanggal 18 

Januari 2015. 
 44 Wawancara dengan KH. Sholahuddin Wahid di Kediaman, Pada Tanggal 11 Maret 

2015.  



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

106 
 

Selain dua tipologi sikap toleran, temuan lainnya adalah berasal 

dari Kiai Musta’in Syafi’i dan Gus Zaki yang sejak awal dari sisi konsepsi 

pemikiran tentang pluralitas agama memiliki penekanan yang berbeda dari 

yang lainnya. Keduanya tetap berkeyakinan bahwa sikap toleran harus 

tetap bernuansa komitmen terhadap keyakinan sebagai seorang muslim 

sejati. Model sikap seperti ini, menurut Kiai Musta’in berarti bahwa, setiap 

orang Islam harus menerima kenyataan perbedaan yang ada dan tidak 

perlu mengusik keyakinan orang lain. Namun, bukan berarti orang 

tersebut berdiam diri dikala ada rencana kurang baik oleh agama lain 

terhadap umat Islam.    

Adapun Ustaz Thaha, Ustaz Hannan, dan beberapa tenaga 

pendidik yang bersinggungan langsung dengan para santri, memaknai 

sikap toleransi sebagai wujud penghargaan dan penghormatan tertinggi 

terhadap perbedaan yang terjadi di masyarakat.  Menghargai perbedaan 

serta memperbanyak proses pencarian persamaan diantara yang 

berbeda-beda, sehingga timbullah beberapa kegiatan-kegiatan kolaboratif 

untuk saling tolong menolong antara pemeluk agama yang satu dengan 

yang lainnya. Terakhir, sikap toleran dengan makna tanpa 

memperadukkan keimanan yang satu dengan lainnya. Sikap ini 

ditunjukkan oleh Gus Shalah, Gus Fahmi, dan Gus Zaki.  Toleransi itu hal 

yang mutlak, oleh karena adanya perbedaan yang diciptakan Tuhan di 

dunia ini. Namun,  perbedaan tersebut merupakan hal yang prinsipil, 

jadinya tidak bisa diperadukkan.  Dan tidak perlu ada provokasi 

memberikan penilaian terhadap agama dan paham keagamaan lainnya, 

karena penilaian merupakan hak Tuhan.   

Selain dalam bingkai paradigmatik, PP. Tebuireng, Jombang juga 

mengimplementasikan gagasan tersebut dalam beberapa bentuk perilaku 

toleran yang bisa diamati oleh para santri. Berdasarkan data 

observasional, dokumentasi, dan wawancara yang peneliti lakukan, maka 

dapat ditemukan beberapa bentuk program, kegiatan institusional, dan 

tindakan pimpinan PP. Tebuireng yang erat kaitannya dengan norma atau 

nilai toleransi yang dikembangkan. Pada kerangka pertama adalah 

kekuatan nilai  toleransi di PP. Tebuireng Jombang, dirangkum dalam 

identitas kesantrian, yaitu; sikap ikhlas, jujur, bertanggung jawab, kerja 

keras, dan toleransi.
45

   

Selain secara identitas yang dirumuskan belakangan, perilaku 

toleran para santri, guru, dan pimpinan PP. Tebuireng Jombang, diakui 

merupakan warisan  para sesepuh PP. Tebuireng, Jombang. Sebagian 

besar informan tidak menampik kekuatan sejarah tersebut. Ustaz Thaha, 

misalnya, menyebut bahwa KH. Hasyim Asy’ari merupakan tokoh yang 

sangat toleran, ditambah lagi KH. Wahid Hasyim, dan Gus Dur. Tokoh-

                                                 
 45 Wawancara dengan KH. Sholahuddin Wahid di Kediaman, Pada Tanggal 11 Maret 

2015.  



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

107 
 

tokoh tersebut merupakan pelaku toleransi tingkat tinggi. Mereka bukan 

hanya menyerukan perilaku toleran, melainkan juga menunjukkan 

bagaimana bisa menghargai sesama manusia.
46

 

Keberadaan para tokoh-tokoh tersebut menjadikan PP. Tebuireng 

Jombang, menjadi rumah pluralisme dan multikulturalisme.  Betapa tidak, 

jika melihat kondisi hari ini, sebagaimana dipaparkan oleh para nara 

sumber, PP. Tebuireng, Jombang tidak lagi menjadi miliki umat Islam 

semata. Para peziarah yang datang ke Tebuireng berasal dari hampir 

semua agama. Oleh karenanya, PP. Tebuireng harus berusaha 

memberikan ruang yang terbuka kepada siapapun dari agama manapun. 

Dari beberapa hasil observasi dan wawancara peneliti berikut ini adalah 

beberapa kegiatan serta aktivitas yang sering terlihat di Tebuireng, 

Jombang:  

1. PP. Tebuireng Jombang membiarkan para penziarah makam Gus Dur 

dari umat agama lain untuk berdo’a menurut keyakinan dan cara 

masing-masing. 

2. PP. Tebuireng Jombang mengangkat pengurus dan tenaga pendidik, 

tidak mempertimbangkan paham keagamaan yang dianutnya atau 

organisasi sosial keagamaan dan partai politik yang diikutinya, 

melainkan didasarkan pada kapasitas dan kompetensinya. 

3. PP. Tebuireng Jombang melalui lembaga sosialnya (LSPT) sering 

melakukan kerja sama dalam kerja kemanusiaan dengan lintas agama 

dan paham keagamaan.  

4. PP. Tebuireng Jombang membuka diri  didatangi peneliti asing untuk 

memahami corak keislaman Pondok Pesantren.  

5. PP. Tebuireng Jombang membuka diri didatangi tokoh agama lain 

demi melakukan studi banding terhadap Islam-Indonesia 

6. PP. Tebuireng Jombang menerima para calon Pastor untuk ‘mondok’ 

di Tebuireng hampir satu bulan penuh untuk memperlajari karakteristik 

santri dan Islam.  

7. PP. Tebuireng Jombang terbuka terhadap paham keagamaan lain, 

selain ahlussunah wa al Jama’ah, untuk melakukan kegiatan di dalam 

Pondok Pesantren Tebuireng.   

 

Hal yang unik lagi, selain kegiatan-kegiatan di atas, kalender 

(almanak) yang diberikan kepada santri PP. Tebuireng, Jombang, tidak 

hanya berisikan tentang pengasuh dan kegiatan pondok pesantren 

Tebuireng, melainkan juga berisi tokoh-tokoh organisasi lain, selain 

Nahdlatul Ulama’. Bagi peneliti, pencetakan alamnak tersebut memiliki 

nilai keberanian tersendiri, dikala masyarakat masih konservatif dalam 

memahami perbedaan pandangan yang ada di internal umat Islam.  

                                                 
 46 Wawancara dengan Ustaz Thoha di Kantor Pusat PP. Tebuireng Jombang, Pada 

Tanggal 15 Desember 2014.  



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

108 
 

Topik terakhir adalah strategi penanaman toleransi di PP. 

Tebuireng, Jombang, Data dan fakta di lapangan menunjukkan bahwa PP. 

Tebuireng Jombang, bisa dikatakan tidak mempunyai fokus pengkajian 

serta pembelajaran toleransi secara sistemik di dalam disain pendidikan 

kepesantrenan. Toleransi yang diyakini sebagai bagian dari nilai-nilai 

Islam ahlussunnah wal jama’ah dalam menata pergaulan sosial, menjadi 

pola prilaku Kiai sebagai aktor utama di pesantren yang kemudian diserap 

dan diikuti oleh para tenaga pendidik sebagai pembantu kiai dalam 

mendidik santri. Para santri dibiasakan melihat perbedaan agama dan 

paham keagamaan dengan sikap menghargai dan menghormati para 

penganutnya, melalui sikap dan tindakan Kiai sebagai panutannya 

menunjukkan sikap menghargai dan menghormati terhadap setiap orang 

walaupun beda agama atau paham keagamaannya 

Selain itu, sikap membuka diri kepada semua tamu beda agama 

dan paham keagamaan untuk mengunjungi Tebuireng dan bersosialisasi 

dengan santri dalam waktu yang agak lama, agar terjadi pembiasaan diri 

bagi santri bergaul dengan semua komponen masyarakat walaupun beda 

agama atau beda paham keagamaan. Pada ranah kognisi,  pemberian 

pemahaman makna toleransi beragama terhadap santri, di Pesantren 

Tebuireg, secara integral disampaikan dalam pembelajaran PPKn, 

Aswaja, Pancasila,  komuniskasi multicultural, dan sosiologi agama. Nilai 

toleransi dapat  ditemukan pula secara implisit dalam pembelajaran fiqh 

muqarin, ilmu kalam, sejarah peradaban Islam, studi agama-agama, dan 

teknik mujadalah. Pembelajaran tersebut, secara gradual disampaikan 

pada lembaga formal dari tingkat dasar, menengah, dan pendidikan tinggi. 

Disamping itu pada masa orientasi santri baru, dalam pengarahan-

pengarahan (kuliah umum) yang disampaikan kiai, dan pada kesempatan-

kesempatan pembelajaran kitab, sering juga dijelaskan masalah nilai 

toleransi. Namun demikian, belum ada standarisasi dalam pengembangan 

nilai toleransi, baik standart isi, proses, evaluasi, maupun lulusan. 

Walaupun nilai toleransi menjadi bagian dari ideologi pendidikan 

pesantren, namun formulasi internalisasi nilai secara formal (dalam bentuk 

kebijakan) belumterumuskan. 

  

C. Bingkai Pengembangan Pendidikan Toleransi Tebuireng  

Pada bagian terakhir ini, penulis akan mendeskripsikan dua model 

pengembangan nilai toleransi di pondok pesantren. Model pertama, bisa 

dikatakan, merupakan sebuah proses generalisasi dari model normatif 

yang dikembangkan oleh PP. Tebuireng, Jombang. Model normatif yang 

dimaksud adalah pendidikan toleransi menjadi core subject dari proses 

pembelajaran, pembiasaan perilaku santri, dan penginternalisasian nilai 

berbasis pada kegiatan-kegiatan yang diselenggarakan oleh PP. 

Tebuireng, Jombang. Model pertama ini, dalam bahasa yang lebih 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

109 
 

sederhana, bisa dikategorikan sebagai proses konstruksionisme perilaku 

santri, pembelajar, dan pimpinan pondok pesantren, berbasis pada 

teaching-learning process yang disusun dan diajarkan sedemikian rupa.  

Pendidikan toleransi di pondok pesantren bisa dijalankan dengan 

syarat; pertama, pondok pesantren harus memiliki landasan ideologis, 

yang secara rasional pula, bisa mereka terima dalam wujud adanya 

keyakinan pluralitas agama, paham keagamaan, dan perbedaan tingkah 

lagi di dalam masyarakat, merupakan bagian dari kehendak dan 

sunnatullah. Pandangan ini secara teoritik, disebut sebagai cara pandang 

pluralis-inklusif. Kedua, dari cara pandang demikian, maka disarankan 

pula harus ditransformasikan dalam corak kepemimpinan dan pengelolaan 

lembaga pendidikan yang inklusif. Sebagaimana cara-cara yang dilakukan 

oleh KH. Shalahudin Wahid dalam menyelenggarakan sistem pendidikan 

di PP. Tebuireng, Jombang. Adek Gus Dur ini, menunjukkan kematangan 

ideologisnya, dengan mengutamakan sikap-sikap profesionalisme, 

dibandingkan kepentingan-kepentingan sektarianisme atau kolusi 

kekeluargaan semata. Ketiga, keyakinan ideologis tersebut harus 

bertransformasi menjadi budaya dan perilaku kolektif seluruh civitas 

akademika yang ada di lingkungan pondok pesantren. Hal ini diupayakan 

untuk menunjukkan adanya kesatuan ide dan tindakan sehari-hari yang 

bisa saja dilihat oleh para semua santri.  

Dari sisi intructional strategy, pendidikan toleransi yang 

dikembangkan melalui jalur abstraktif dan praktis (baca; perilaku di atas, 

harus pula diwujudkan dalam bentuk yang lebih sistematis dan terstruktur. 

Oleh karenanya, berdasarkan pada konsep pendidikan moral yang 

diungkapkan Licklona, strategi paling efektif adalah dengan cara tiga 

tahapan penting; yakni, moral knowing, moral feeling, dan moral action. 

Kendati fakta di lapangan menunjukkan hal yang berbeda; pondok 

pesantren cenderung lebih mengutamakan perilaku (moral modeling or 

action) dibandingkan dengan mengetahui landasan-landasan tindakan 

tersebut dilakukan. Maka dari itu, penulis ingin menunjukkan bahwa 

pendidikan toleransi di pesantren tetap harus dimulai dari aspek tauladan 

kiai, pengajar, dan elemen akademik lainnya, kemudian diikuti oleh para 

santri, terakhir membentuk kesadaran mereka dengan landasan-landasan 

tindakan yang diajarkan dalam Islam (‘ilmuni amal). 

Oleh sebab sangat kuatnya hubungan santri-kiai (client and 

patron) di pondok pesantren, penulis juga mengakui bahwa, dalam system 

pendidikan toleransi di pesantren, tidak ditemukan system kurikulum dan 

system evaluasi yang terstruktur dan terencana, kecuali pengetahuan 

yang diajarkan melalui matapelajaran atau mata kuliah pada lembaga 

pendidikan formal. Namun demikian karena pendidikan toleransi lebih 

pada penanaman nilai dan pembentukan prilaku, yang proses 

internalisasinya melalui ketauladanan pimpinan dan tenaga pendidik, 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

110 
 

maka evaluasinya lebih ditekankan pada pengamatan.  Dalam hal ini 

pimpinan pesantren (Kiai) bersama para tenaga pendidik lainnya, secara 

aktif melakukan pengamatan terhadap prilaku santri bahkan para santri 

yang telah lulus (alumni).  Apabila ditemukan santri atau alumni berprilaku  

intoleran, Kiai atau tenaga pendidik lainnya membimbing para santri atau 

alumni tersebut untuk berprilaku toleran.  

Model kedua, sebagaimana ditemukan di PP. Tebuireng, 

Jombang, pendidikan toleransi dibingkai dalam bentuk “Pameran Budaya 

Toleran atau Plural” (Tolerance Excibithion). Terminologi ini hadir karena; 

pertama, kehadiran KH. Abdurrahman Wahid (alm) di PP. Tebuireng, 

Jombang, di akhir tahun 2009, memberikan dampak heterogenitas 

pengunjung (peziarah) makam di lingkungan PP. Tebuireng, Jombang. 

Sebagai seorang outsider, yang menyempatkan bersinggah di PP. 

Tebuireng, peneliti pun mengakui kekuatan magnetis keberadaan Gus 

Dur, sebagai tokoh yang menghadirkan terminologi Pameran Budaya 

Toleran.  

Kenapa demikian, karena keberadaan Gus Dur yang pluralis 

menghadirkan banyak pengunjung yang berbeda-beda agama hadir ke 

Tebuireng. Sebagaimana juga diketahui khalayak umum, ketika perayaan 

haul Gus Dur, mereka yang mendoakan Gus Dur tidak hanya berasal dari 

agama Islam, melainkan dari seluruh agama di Indonesia. Kondisi inilah 

yang juga peneliti rasakan, dikala singgah di Tebuireng. Bagaimana 

cerita-cerita unik para nara sumber tentang perilaku santri yang melihat 

tokoh-tokoh beda agama hadir di Tebuireng. Bahkan, sebagaimana 

penuturan Gus Thaha, para santri tidak ‘sungkan’ untuk meyalami dan 

bersalaman para pastur, biksu, dan tokoh agama lain yang berkunjung ke 

Tebuireng.  

Kedua, secara kelembagaan, PP. Tebuireng, Jombang juga 

menjadi role model of smiling islamic institution sebagaimana yang 

digambarkan oleh Charlene Tan, dalam penelitiannya. Semenjak 

melakukan proses modernisasi kelembagaan, PP. Tebuireng memang 

diakui sebagai lembaga yang mengajarkan sikap-sikap toleran dan sangat 

menjunjung tinggi nilai-nilai kebangsaan. Tidak salah, kalau ada ungkapan 

yang mengatakan bahwa, PP. Tebuireng, Jombang, cenderung 

menghasilkan alumni yang bersikap nasionalis, sedikit liberalis, dan 

memiliki jiwa juang tinggi untuk membela keutuhan NKRI. Ketiga, sikap 

profesionalisme kepemimpian Gus Shalah yang lebih mendahulukan 

kompetensi, dibandingkan pertimbangan-pertimbangan ideologis lainnya. 

Keempat, data observasional dimana para santri harus bersinggungan 

langsung dengan orang-orang berbeda keyakinan; apakah itu agama 

ataupun aliran dalam Islam.  

Model seperti ini, mungkin saja, tidak dapat dilakukan oleh pondok 

pesantren lain yang tidak memiliki artefak kesejarahan, ketokohan, dan 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

111 
 

inklusifitas berfikir para pemimpin dan pengasuh pondok pesantren. Oleh 

sebab itulah, penulis menganggap pendidikan toleransi berbasis pada 

pameran budaya toleran ini, hanya sebagai cultural re-inforcement untuk 

lebih memantapkan instructional approaches yang sudah dijalanakan dan 

diajarkan, sebagaimana bagan di atas. Dengan kata lain, pameran 

toleransi merupakan pendidikan bawah sadar (hiden curriculum) yang 

dapat membentuk perilaku para santri, pendidik, dan masyarakat 

pendidikan di Tebuireng, Jombang, untuk bersikap akomodatif, toleran, 

dan progresif dalam menghadapi kehidupan sehari-hari.  

 

D. Epilog  

Pendidikan toleransi, merupakan pendidikan nilai dalam 

membentuk mental dan sikap manusia, berjiwa besar dalam menghadapi 

kenyataan hidup pluralistic dengan sikap menerima dan menghargai 

perbedaan-perbedaan yang ada dalam kehidupan lural. Obyek material 

pendidikan toleransi, adalah manusia dalam keutuhan dimensinya; 

lahiriyah-bathiniyah, dan individual-sosial. Sedang obyek formanya, 

adalah manusia dalam kaitannya dengan kebesaran jiwa dan sikap hidup 

di tengah-tengan masyarakat plural.       

Penggalian dan penemuan nilai kebenaran dalam pendidikan 

toleransi, dapat ditempuh melalui penelitian dengan pendekatan 

fenomenologis dalam desain penelitian kualitatif. Hal ini, karena 

pendidikan toleransi merupakan pendidikan nilai dalam pembentukan 

kepribadian atau pembangunan karakter, yang tidak cukup hanya digali 

dari sisi daya serap pengetahuan atau dari sisi kognisinya, pengertian dan 

pemahaman, melainkan menembus pada penghayatan nilai, dan tindakan 

nilai dalam kehidupan nyata. Paradigma inklusivisme dan pluralisme, 

dapat menjadi landasan atau  cara pandang dalam pendidikan toleransi. 

Pendidikan toleransi, tidak hanya memberikan manfaat dalam 

mempotensialkan potensi dasar manusia sebagai makhluq sosial yang 

memiliki ikatan interdependensi dalam kehidupan sosialnya, melainkan 

mengasah kebersihan jiwa manusia, sehingga dapat memancarkan 

cahaya Ilahi yang mampu mengantar manusia mampu menyadari posisi 

dirinya dan posisi orang lain yang berbeda ada dalam posisi kesamaan, 

yang saling menerima da menghargai perbedaan sebagai identitas diri, 

bahkan mampu menjadikan perbedaan sebagai sosial capital dalam 

menyelesaikan permasalahan kemanusiaan secara bersama. Pendidikan 

toleransi dapat  menekan potensi sombong, superioritas, dan buruk 

sangka, yang kerapkali memicu timbulnya permusuhan dan tindak 

kekerasan. Dari pendidikan toleransi inilah, kehidupan damai di dunia 

yang menjadi impian setiap manusia dan menjadi jaminan agama bagi 

para pemeluknya dapat diwujudkan dalam kehidupan nyata.   



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

112 
 

Selain aspek tujuan, landasan filosofis, ideologis, berdasarkan 

pada temuan lapanga, penulis juga menyimpulkan adanya proses 

penguatan tindakan bernama “Tolerance Exhibition” (pameran budaya 

toleransi). Terminologi tersebut hadir sebagai wujud dari perilaku kolektif 

para pimpinan, pengurus, dan semua elemen yang ada di dalam pondok 

pesantren, untuk berperilaku dan bertindak secara toleran. Pameran 

budaya toleransi ini bisa dilihat, dirasakan, dan dipelajari oleh para santri 

kapan saja, sehingga mengkristal serta membentuk karakter mereka 

secara toleran.  

Pementasan budaya toleran ini berwujud abstrak yang berfungsi 

menguatkan pelajaran, pengajian, serta indoktrinasi yang dilakukan kiai, 

guru, dan pengurus di lembaga, asrama santri, serta di halaqah-halaqah 

(pengajian) yang disampaikan oleh kiai. Pondok Pesantren Tebuireng, 

dalam konteks ini, bisa menjadi role model Tolerance Exhibition secara 

implementatif. Pondok Pesantren yang didirikan oleh KH. Hasyim Asy’ari 

ini memiliki artifak toleransi yang paling kuat untuk dipamerkan. 

Sebagaimana disebutkan, di dalam setahun, ada banyak kegiatan lintas 

agama dan paham keagamaan yang diselenggarakan. Apakah itu 

berbentuk kegiatan sosial-kemasarakatan, atau kajian ilmiah terkait 

dengan perkembangan Islam di Indonesia.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

 
Hasil survei Lembaga Studi Center of Strategic and International Studies 

(CSIS) pada tahun 2012 tentang toleransi agama di Indoonesia, 
http://www.thejakartapost.com/news/2012/06/06/ri-becomes-more-
intoleransi-html, (14 Juni 2013) 

 
Hisyam Ed, Muhammad. 2006. Budaya Kewargaan Komunitas Islam di 

Daerah Rawan Konflik, Jakarta, LIPI 
 
Jamas, Nurhayati. 2009. Dinamika Pendidikan Islam di Indonesia Pasca 

Kemerdekaan, Jakarta: Raja Grafindo Persada 
 
Mas’ud, Abdurrahman. 2007. Memahami Agama Damai Dunia Pesantren, 

dalam Badrus Sholeh (Ed), Budaya Damai Komunitas Pesantren, 
Jakarta: LP3ES 

 
Mujani, Saeful. Umat Islam Indonesia Dukung Radikalisme, (Jakarta, 

Harian Tempo : 12 November 2004) 
 
Nata, Abuddin. 2012. Sejarah Sosial Intelektual Islam dan Institusi 

Pendidikannya, Jakarta: Raja Grafindo Persada 
 
Putra Daulay, Haidar. 2009. Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan 

Pendidikan Islam di Indonesia Jakarta: Kencana 

http://www.thejakartapost.com/news/2012/06/06/ri-becomes-more-intoleransi-html
http://www.thejakartapost.com/news/2012/06/06/ri-becomes-more-intoleransi-html


Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

        Mursyid, Atmari            Plurality Exibition and Its Implication  

113 
 

 
Qomar, Mujamil. Pesantren, dari Transformasi Metodologi Menuju 

Demokratisasi Institusi, (Jakarta: Erlangga 
  
Sumartana. 2001. Pluralisme, Konflik, dan Pendidikan Agama di 

Indonesia, Yogyakarta, Pustaka Pelajar 
 
Zulkifli, 2002. Sufisme in Java : the Role of Pesantren in the Maintenance 

of Sufisme in Java, Leiden: INIS 
 
Zuhri, Saifuddin. 1999. Pesantren Masa Depan Wacana Pemberdayaan 

dan Transformasi Pesantren, Bandung: Pustaka Hidayah. 
  




