MENEMUKAN INKLUSIFITAS INTERAKSI SOSIAL ANTAR UMAT
BERAGAMA PADA MASYARAKAT MULTIKULTURAL
Oleh :
Sugiyar,
sugiyarbwi@yahoo.com
Fakultas Tarbiyah dan [Imu Keguruan
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Ponorogo

Abstract

Multicultural and diversity of society is a reality at once
the inevitability. This shows the condition of the multicultural
society, such as the existence of a diversity of cultural, ethnic,
language, race, and religion. Diversity can bring up problems or
internal and external conflicts on the one hand, and at once
became a chance to build a multicultural society life character
humanist, tolerant, democratic, and harmonious. The
community internally bound by norms, values, and traditions to
create a secure life, peace, tenets, and harmonious.
Harmonious society always seeks the democratic spirit and
upholding human rights. Various attempts made to find the ideal
format to create harmony in the social interaction between
people of religion, so that the existence of religion and religious
life in society can be well maintained.

Keywords: inklusifitas, social interaction, multicultural

PENDAHULUAN
Setiap manusia memiliki kebebasan untuk memeluk agama sebagai

ajaran dan keyakinannya. Agama mengajarkan tentang hubungan makhluk
dengan Penciptanya. Bentuk hubungan ini merupakan manifestasi
ketundukan dan kepatuhan kepada-Nya. Sikap dan perilaku spiritualitas
pemeluk agama sebagai hak individu atas keyakinannya, dan tidak dapat
dicampuradukkan dengan ajaran dan keyakinan orang lain. Di sisi lain
manusia memiliki interaksi sosial dengan komunitas masyarakat yang
beragam corak dan karakternya. Keragaman dalam masyarakat menjadi
sebuah kenyataan yang tidak dapat dielakkan, antara lain: budaya, agama,
bahasa, ras, dan etnis.

Interaksi sosial dalam masyarakat yang beragam (multikultur)
diperlukan sikap saling menghormati, saling menghargai, dan saling
pengertian satu dengan lainnya. Munculnya sikap tersebut merupakan
sikap inklusif. Menurut Abdurrahman Mas’ud (2003:154), inklusif secara
etimologi dalam bahasa Arab adalah musytamil, syamil, atau tadmin.
Secara sederhana inklusif berarti terbuka atau tidak menutup diri. Secara
lebih luas inklusif memberikan makna terkait sikap terbuka dalam melihat
dan menerima perbedaan untuk menciptakan iklim dan suasana yang
aman, kondusif, dan damai.

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
Islam memandang hubungan sosial antara orang Islam dengan

nonmuslim diatur dengan sangat toleran. Islam mewajibkan para
pemeluknya yang mempunyai keluarga nonmuslim agar tetap bergaul
secara kekeluargaan dengan baik, apalagi terhadap kedua orangtuanya
(meskipun bukan muslim) (Hasan, 2000:161). Dengan tegas al-Qur'an
Surat Lugman [31]:15, menjelaskan tentang hubungan sosial dalam
keluarga. Ayat ini mempertegas bahwa hubungan antar manusia dengan
manusia lainnya harus tetap terjaga dengan baik meskipun berbeda
agama dan keyakinan, apalagi hubungan dengan kedua orang tuanya.
Sesuatu yang tidak bisa ditawar adalah bahwa ketaatan dan kepatuhan
mengikuti jalan orang yang kembali kepada-Nya. Artinya terdapat dua
hubungan, yaitu hubungan sosial (habl min al-nas) dan hubungan dengan
Tuhannya (habl min Allah).

Muslim seyogyanya memiliki kepribadian yang shaleh, baik shaleh
secara individu maupun shaleh sosial. Kesalehan individu merupakan
bentuk ketaatan, kepatuhan, dan kepasrahan kepada Allah Swt sebagai
bentuk penghambaan kepada-Nya. Sementara kesalehan sosial
menunjukkan pada suatu tindakan yang berguna dan bermanfaat kepada
orang lain dengan tetap berlandaskan pada ajaran Islam. Dalam
masyarakat yang beragam diperlukan kesalehan multikultural, menurut
Abdul Munir Mulkan (2005:7) kesalehan multikultural merupakan
kesalehan individu dan kesalehan sosial yang berdimensi terbuka
melampaui batas-batas etnis, kebangsaan, faham keagamaan, dan
kepemelukan suatu agama.

Agama menghendaki terciptanya kemaslahatan manusia. Manusia
mencapai kebahagiaan dalam kehidupan di dunia maupun di akhirat.
Menurut al-Syathibi agama tidak hanya memuat ajaran yang menekankan
pada ritual dan peribadatan (al-ta’abbud), tetapi juga membawa misi
kemaslahatan bagi manusia (al-maslahah li al-‘ammah). Dia membagi
kemaslahatan dalam tiga tingkatan, yaitu: pertama, kemaslahatan yang
bersifat primer (al-dharuriyyah), yaitu kemaslahatan yang menjadi acuan
utama bagi implementasi syari’at. Sebab jika tidak, maka akan terjadi
ketimpangan dan ketidakadilan yang mengakibatkan ambruknya tatanan
sosial. Kemaslahatan dalam kategori menjadi penyeimbang dan mediasi
antara kecenderungan ukhrawi dan duniawi. Titik temunya terletak pada
upaya pembumian nilai-nilai yang diidealkan Tuhan untuk kemanusiaan
universal (Madjid, 2004:10).

Kemaslahatan primer terkait dengan beberapa hal, yaitu: (a)
perlunya melindungi agama (hifdz al-diin); (b) melindungi jiwa (hifdz al-
nafs); (c) melindungi akal (hifdz al-‘aql); (d) melindungi keturunan (hifdz al-
nasab); dan (e) melindungi harta (hifdz al-mal). Setiap manusia
menghargai keberagamaan orang lain, menghormati jiwa, menghargai
kebebasan berfikir dan berpendapat, menjaga keturunan (hak reproduksi)

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
serta menghargai kepemilikan harta setiap orang. Kemaslahatan primer
merupakan inti semua agama dan ajaran.

Kedua, kemaslahatan yang bersifat sekunder (al-hajiyat), yaitu
kemaslahatan yang tidak menyebabkan ambruknya tatanan sosial dan
hukum, melainkan sebagai upaya meringankan bagi pelaksanaan sebuah
hukum. Ketiga, kemaslahatan yang bersifat suplementer (al-tahsiniyat),
yaitu kemaslahatan yang memberikan perhatian pada masalah estetika
dan etiket. Kemaslahatan ini penting dalam rangka menyempurnakan
kemaslahatan primer dan sekunder. Ketiga model kemaslahatan ini
merupakan ruh yang terdapat dalam lIslam, antara satu dengan yang
lainnya saling menyempurnakan. Kemaslahatan primer harus menjadi
prioritas, karena ia menjadi kebutuhan mendasar setiap manusia untuk
meneguhkan dimensi kemanusiaannya (Madjid, 2005:11-12).

Ketercapaian kemaslahatan manusia dapat dilakukan dengan
bersikap inklusif dengan tetap berpegang pada ajaran agama. Inklusifitas
dalam hal ini lebih menekankan pada hal-hal yang bersifat universal dalam
hubungan sosial antar umat beragama dalam masyarakat multikultural.
Syamsul Ma’arif (2015:79) menegaskan mengambil sikap inklusif
merupakan jalan yang bijak sebagai bentuk antisipasi dan sikap menerima
secara kritis fenomena yang terjadi di masyarakat dan mampu
menawarkan nilai-nilai alternatif untuk menjadikan kehidupan lebih damai,
adil, dan beradab.

Inklusifitas mendorong terciptanya kehidupan masyarakat yang
harmonis. Kehidupan harmonis terjadi bilamana setiap individu dengan
identitasnya tidak memaksakan kepada orang lain untuk mengikutinya.
Untuk menciptakan hubungan yang harmonis perlu adanya pengamalan
nilai-nilai universal kemanusiaan. Menurut Raihani (2016:31) bahwa nilai-
nilai universal kemanusiaan adalah kebebasan, persamaan hak, keadilan,
toleransi, dan perdamaian. Seorang muslim seyogyanya menjadi individu
yang menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan, sehingga tidak
memunculkan paham-paham yang sempit atau eksklusif. Inklusifitas
hubungan sosial antar umat beragama dapat membentuk pola hubungan
masyarakat yang humanis, toleran, dan saling menghargai.

PEMBAHASAN
A. Memaknai Agama: Inklusifitas dan Kemajemukan
1. Makna Agama

Kata “agama” seringkali terucap dan terdengar, bagi orang pada
awam memaknai agama dengan ungkapan perasaan yang dirasakannya.
Bagi orang awam tidak perlu menjelaskan batasan-batasan untuk memberi
makna tersebut (Shihab, 2001:209). Sementara Jalaludin Rahmat
(2006:20) menjelaskan bahwa secara ilmiah untuk merumuskan definisi
agama sangat sulit dikarenakan pemahaman tergantung dari sudut

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
pandang dan latar belakang pakar untuk mendefinisikannya. Beberapa

faktor yang menyebabkan sulithya membuat definisi ini, diantaranya: (a)
pengalaman agama adalah soal batini dan subjektif; (b) tidak ada orang
yang begitu bersemangat daripada membicarakan persoalan agama; dan
(c) konsepsi tentang agama dipengaruhi oleh orang yang memberikan
pengertian agama itu (Ali, 1971:4).

Beberapa pendapat pakar, antara lain dikemukan oleh Jhon Locke
(1632-1704), pada akhirnya berkesimpulan bahwa “Agama bersifat khusus,
sangat pribadi, sumbernya adalah jiwaku dan mustahil bagi orang lain
memberi petunjuk kepadaku jika jiwaku sendiri tidak memberitahu
kepadaku.” Mahmud Syaltut menyatakan bahwa “Agama adalah
ketetapan-ketetapan ilahi yang diwahyukan kepada nabi-Nya untuk
menjadi pedoman hidup manusia. Sementara menurut Syaikh Muhammad
Abdullah Badran, “agama adalah hubungan makhluk dan Khalig-nya”
(Shihab, 2001:209-210). Manusia sebagai hamba Allah Swt akan
mengabdikan dirinya dengan keteguhan dan ketulusan menjalankan
perintah dan menjauhi larangan-Nya dalam bentuk ritual ibadah. Di
samping itu manusia sebagai makhluk sosial berhubungan dengan
sesamanya serta makhluk Tuhan lainnya. Hubungan ini tercermin dalam
sikap dan perilaku dalam kehidupan sehari-hari.

Manusia dalam kehidupannya menemukan berbagai fenomena
yang dapat menimbulkan rasa kagum, gembira, sekaligus rasa takut.
Berbagai perasaan yang muncul menuntut manusia untuk berfikir dan
mengamati sesuatu yang terjadi di sekitarnya. Melalui berfikir dan
mengamati fenomena tersebut, manusia menemukan adanya kebenaran,
keindahan, dan kebaikan (Nottingham, 1985:4).  Menurut Nur Ahmad
(2001:196) bahwa “Cakupan sebuah agama sudah sangat luas dan bisa
menjangkau semua wilayah kehidupan manusia, dan bahkan kehidupan
manusia setelah mati.” Agama menjadi penuntun dan pedoman bagi
manusia dalam berbagai dimensi kehidupannya. Dimensi kehidupan yang
dimaksud adalah kehidupan di dunia dan di akhirat.

Agama memiliki unsur-unsur penting, antara lain: (a) kekuatan
ghaib, manusia merasakan adanya kekuatan yang tidak bisa dilihat, namun
bisa dirasakan. Pada kondisi tertentu manusia sangat berharap akan
kehadiran sesuatu yang ghaib, ia mengadukan segala persoalan
kehidupannya. Dalam hal ini manusia menjalankan laku spiritual untuk
membangun komunikasi dengan yang ghaib melalui ibadah sebagai
bentuk kepatuhan dan ketundukkan serta menjauhi hal yang terlarang; (b)
keyakinan manusia bahwa kesejahteraannya di dunia ini dan hidupnya di
akhirat tergantung pada adanya hubungan baik dengan kekuatan gaib
yang dimaksud; (c) respon yang emosional dari manusia. Respon itu bisa
membentuk manusia untuk berlaku dan bertindak, baik positif maupun
negatif. Respon positif akan menumbuhkan rangsangan untuk berbuat

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
baik, jika respon negatif akan memunculkan perilaku yang tidak baik.; dan

(d) paham adanya yang kudus (sacred) dan suci, dalam bentuk kekuatan
gaib, dalam bentuk kitab yang mengandung ajaran-ajaran agama
bersangkutan dan dalam bentuk tempat-tempat tertentu (Nasution,
1985:10-11).

Berdasarkan beberapa definisi tentang agama dalam berbagai
sudut pandang, maka inti agama dari seluruh rasul adalah sama,
sebagaimana dijelaskan dalam al-Qur'an Surat al-Syura [42]:13. Ayat
menjelaskan bahwa “tauhid” menjadi inti dari keseluruhan agama yang
dibawa oleh para Nabi dan Rasul. Manusia mengimani Keesaan Allah,
Kitab-kitab-Nya, Rasul-Nya, Kitab-kitab-Nya, dan hari akhir, sehingga
mereka mentaati perintah dan menjauhi larangan-Nya. Umat dan agama
seluruhnya adalah umat dan agama yang tunggal, dijelaskan dalam QS.
Al-Anbiyaa’ [21]:92, sebagai berikut: “Sesungguhnya (agama Tauhid) ini
adalah agama kamu semua; agama yang satu dan aku adalah Tuhanmu,
maka sembahlah Aku.” Dan Al-Quran Surat Al-Mu'minun [23]:52:
“Sesungguhnya (agama Tauhid) ini, adalah agama kamu semua, agama
yang satu, dan aku adalah Tuhanmu, maka bertakwalah kepada-Ku.”

Kesamaan dan kesatuan semua agama para nabi juga ditegaskan
oleh Nabi Muhammad Saw. sambil digambarkan bahwa para nabi itu
adalah satu saudara lain ibu, namun agama mereka satu dan sama. Salah
satunya adalah hadits Bukhari, Rasulullah bersabda: “Aku lebih berhak
atas Isa putera Maryam di dunia dan akhirat. Para nabi adalah satu ayah
dari ibu yang berbeda-beda dan agama mereka adalah satu.” (Madjid,
2004:10). Allah Swt mencipatakan manusia berbeda-beda baik laki-laki
dan perempuan, suku, warna kulit, maupun bahasa. Setiap umat Nabi dan
Rasul mendapatkan pentunjuk dan pedoman hidup dengan menjalankan
perintah dan menjauhi larangan-Nya. Berlomba-lomba dalam kebaikan
merupakan perintah-Nya untuk memperoleh kebaikan di dunia dan di
akhirat.

Manusia merupakan makhluk sosial yang tidak dapat hidup
sendirian, karena ada sekian kebutuhan yang tidak dapat dipenuhinya
sendiri (Shihab, 2001:211). Keberadaan orang lain dan makhluk lainnya
menjadi kebutuhan hidup manusia. Manusia menjalin hubungan dengan
manusia lainnya dalam komunitas sosial untuk menjaga dan melestarikan
keberlangsungan hidupnya. Selain itu manusia juga menjaga dan
melestarikan alam, terdapat di dalamnya tumbuhan dan hewan untuk
memenuhi kebutuhan hidupnya. Dari fenomena ini sejatinya menunjukkan
bahwa segala hal yang terjadi di alam raya ini dalam pengaturan-Nya.
Peraturan-peraturan itulah yang kemudian dinamai agama.

2. Inklusifitas dan Kemajemukan dalam Agama

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama

Agama sebagai pedoman dan petunjuk bagi manusia untuk
menjalani kehidupannya. Agama menjadi rahmatan li al-‘alamin, artinya
bahwa agama memiliki peran penting dalam kehidupan manusia untuk
menjunjung tinggi kebersamaan, martabat manusia, dan rahmat bagi
seluruh alam. Namun, dalam perjalanannya banyak ditemukan berbagai
persoalan dalam kehidupan sosial dalam bingkai Negara bangsa (nation
state). Perlu disadari bahwa bangsa Indonesia dengan adanya
kemajemukan budaya, suku, ras, bahasa, dan agama menjadi satu
persoalan yang harus ditangani secara serius. Membingkai kemajemukan
dalam kesatuan “Bhinneka Tunggal lka” menjadi tugas bersama.

Peran agama sebagai rahmat bagi seluruh alam menjadi terkoyak,
manakala terkontaminasi dengan politik, ekonomi, dan budaya serta
kepentingan-kepentingan kelompok tertentu. Pemahaman tentang agama
perlu dikonstruks dan dikontekstualisasikan dengan kondisi masyarakat
yang majemuk (baca: multikultural). Hal ini menjadi penting agar peran
agama tidak menyimpang dari prinsip dan tujuan utama agama bagi
manusia. Membuat sebuah formulasi pemahaman agama dalam tataran
membangun interaksi sosial dalam masyarakat multikultural. Format yang
dibuat tidak dimaksudkan untuk mencampuradukkan agama dalam
wilayah-wilayah yang bersifat privasi dan publik. Dua sisi yang berbeda
yang harus dipahami oleh semua pemeluk agama. Wilayah privasi ini
menjadi bagian individu dalam menjalankan ajaran dan keyakinan yang
dianut dalam ritual ibadahnya. Sementara wilayah publik berkaitan erat
dengan dasar-dasar umum keagamaan yang mengandung nilai-nilai dan
norma-norma dalam hubungan sosial.

Memahami inklusifitas dan kemajemukan agama berarti
menunjukkan bahwa pandangan tentang agama-agama yang ada
mengandung kebenaran dan dapat memberikan manfaat bagi para
penganut agama masing-masing dalam masyarakat majemuk. Menurut
Alwi  Shihab (1998:41) vyang dimaksud dengan inklusifitas dan
kemajemukan tidak semata-mata menunjukkan kenyataan tentang adanya
kemajemukan, melainkan keterlibatan aktif terhadap kenyataan
kemajemukan tersebut. Setiap pemeluk agama harus memiliki komitmen
yang kokoh terhadap agama masing-masing (Nata, 2001:190). Seorang
pemeluk agama yang inklusif harus membuka diri dalam masyarakat
majemuk, saling menghargai, menjunjung tinggi martabat kemanusiaan,
dan menghormati orang lain, serta tetap komitmen dan kokoh terhadap
agama yang dianut.

Nur Kholis Madjid (1997:41) menjelaskan QS. Al-Rum [30]:30, ayat
ini menjelaskan tentang fitrah manusia untuk beragama. Agama harus
diterima sebagai kelanjutan atau konsistensi hakikat kemanusiaan itu
sendiri. Kehidupan manusia beragama dituntun oleh naluri yang menuju
suatu kebenaran. Bilamana ada indikator pertentangan dengan naluri

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
manusia, maka kebenaran agama tidak dapat dipertahankan. Sebagai
fitrah manusia, maka kemajemukan menjadikan manusia memeluk agama
yang berbeda sepanjang masa. Tidak mungkin manusia memiliki satu dan
sama dalam segala hal sepanjang masa. Oleh karena itu, manusia harus
menjunjung tinggi harkat dan martabatnya meskipun berbeda pilihannya.
Sehingga setiap manusia memiliki kesamaan hak dan kewajiban asasi.

Berdasarkan penjelasan tersebut di atas, maka adanya perbedaan
agama tidak dapat dihindarkan. Perbedaan-perbedaan yang terjadi dalam
masyarakat majemuk harus disikapi secara arif dan dewasa. Esensi
diturunkannya agama adalah untuk mengangkat harkat dan martabat
manusia ke dalam makhluk yang paing mulia, dengan berprinsip pada
keadilan, kesederajatan, kebersamaan, tolong menolong dalam kebaikan,
dan toleransi. Melihat perbedaan-perbedaan yang terjadi perlu dilakukan
dialog antar umat beragama. Setiap pemeluk agama harus berkomitmen
dan kokoh berpegang teguh pada agama yang dianutnya. Dialog ini
menjadi sebuah pendidikan dalam pengertian yang paling luas dan paling
mulia.

B. DIALOG UMAT BERAGAMA
1. Jalan Tengah menuju Dialog antar Agama

Perbedaan fundamental antar berbagai ajaran agama merupakan
sesuatu yang tidak dapat dipungkiri. Setiap pemeluk agama seyogyanya
mengkoreksi pandangan-pandangan yang keliru selama ini. Dialog antara
berbagai agama tidak diarahkan kepada perdebatan teologis doktrinal
yang selalu berakhir pada jalan buntu. Secara histori hubungan harmonis
antar agama pernah terjadi. Hubungan harmonis ini muncul karena fokus
dialog antar agama terkait dengan mencari titikk persamaan. Titik
persamaan ini terkait dengan upaya menciptakan kehidupan yang
bermoral, damai, cinta kasih, saling menghargai, tolong menolong, dan
menjujung tinggi harkat dan martabat manusia. Tidak ada agama yang
mengajarkan untuk melakukan pembunuhan, merampas hak orang lain,
dan perbuatan yang bertentangan dengan nilai-nilai universal
kemanusiaan.

Akhir-akhir ini banyak problem kemanusiaan yang terjadi,
diantaranya kemiskinan, rendahnya pendidikan, kesehatan, ekonomi,
ketidakadilan, penindasan, human trafficking, dan dekadensi moral menjadi
perhatian semua umat manusia. Penyelesaian berbagai problem
masyarakat ini tentunya harus menjadi concern bersama yang dilakukan
oleh pemeluk agama-agama. Berbagai persoalan kemanusiaan menjadi
tanggung jawab bersama, tanpa memandang perbedaan suku, ras,
bahasa, maupun agama. Masyarakat multikultural berada hampir di
seluruh belahan dunia . Kerjasama yang dilakukan antar pemeluk agama
dapat membangun hubungan yang harmonis antar agama-agama.

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
Kebenaran absolut dimiliki oleh setiap agama sebagai suatu

kewajaran untuk menjaga eksistensinya. Menurut Abdul Mogsith Ghazali
(2006:106) menjelaskan bahwa: (1) agama menyangkut kualitas hidup dan
pilihan rohani manusia; dan (2) dengan pandangan itu, setiap agama
dimungkinkan mampu mempertahankan kemurnian ajaran dan
identitasnya. Dalam sudut pandang teologis doktrinal, maka pemeluk
agama akan mempertahankan kebenaran keyakinannya. Wilayah ini
menjadi sesuatu yang suci dan sakral yang tidak bisa dicampuradukkan
dengan  keyakinan agama lain. Pemeluk agama  akan
mempertahankannya sebagai bentuk pemurnian agama.

Klaim kebenaran (fruth claim) dan watak misionaris agama dapat
memunculkan ketengangan antar pemeluk agama. Ketegangan terjadi
disebabkan adanya pandangan yang menganggap agamanya paling
benar, sehingga tidak ada kebenaran pada agama lain. Pandangan
semacam ini akan menyebabkan konflik antar pemeluk agama, terjadinya
kekerasan baik fisik maupun psikis (Huntington, 2012:377). Prinsip-prinsip
kebenaran selalu dipegang dengan kokoh oleh pemeluk agama masing-
masing. Manakala komitmen dan keteguhan berpegang pada ajaran
agama, maka ketegangan akan dapat dieliminir. Pemahaman parsial
tentang agama dapat memicu sentimen individu pemeluk agama. Oleh
karenanya, holistisitas pemahaman agama akan menjadikan pemeluk
agama mampu hidup berdampingan satu sama lain tanpa menimbulkan
konflik berkelanjutan.

Hubungan manusia dengan manusia lainnya dalam konteks Islam
lazim dikenal dengan mu’amalah baina al-nas. Hubungan manusia ini
mencakup berbagai aspek kehidupan, hubungan yang terjalin antara
individu dengan individu lain, hubungan individu dengan kelompok
masyarakat, maupun hubungan kelompok masyarakat dengan kelompok
masyarakat lainnya. Hubungan yang terjalin tidak terlepas dari adanya
perbedaan identitas sosial, ideologis, maupun agama. Ketika hubungan
menyangkut dengan agama lain, maka Islam memberi rambu-rambu dan
batasan-batasan yang boleh dilakukan dan sebaliknya. Secara tidak sadar,
manusia terkelompok ke dalam identitas-identitas yang membedakan
antara satu dengan lainnya.

Menurut Nurcholis Madjid dkk (2003:22) bahwa agama Yahudi,
Kristen, dan Islam sering disebut dengan agama-agama Ibrahimi, mengacu
kepada Ibrahim, bapak para nabi pembawa agama itu. Masing-masing
agama mengakui mempunyai bentuk hubungan tertentu dengan Nabi
Ibrahim. Secara tegas al-Quran menyerukan kepada agama-agama
tersebut untuk menuju kepada ajaran yang sama (kalimah sawa’) antara
semuanya, yaitu Ketuhanan Yang Mahaesa. Dijelaskan dalam al-Quran
Surat Ali Imran [3]:64:

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
“Katakanlah: "Hai ahli Kitab, Marilah (berpegang) kepada suatu

kalimat (ketetapan) yang tidak ada perselisihan antara Kami dan kamu,
bahwa tidak kita sembah kecuali Allah dan tidak kita persekutukan Dia
dengan sesuatupun dan tidak (pula) sebagian kita menjadikan sebagian
yang lain sebagai Tuhan selain Allah". jika mereka berpaling Maka
Katakanlah kepada mereka: "Saksikanlah, bahwa Kami adalah orang-
orang yang berserah diri (kepada Allah)".

Ayat ini menjelaskan adanya keterkaitan histori antara agama
Yahudi, Nasrani, dan Islam pada leluhur yang sama yaitu Nabi Ibrahim.
Selain juga adanya titik temu (kalimatin sawa’) yang menunjukkan adanya
ketetapan yang sama di antara agama-agama. Islam memberi landasan
teologis bagi para pemeluknya untuk menerima konsep keberagaman
mengenai keberadaan agama lain dan perlunya mengadakan hubungan
baik dengan para pemeluknya (Maksum, 2011:139). Dengan demikian,
maka hubungan antar agama berada dalam kebersamaan dan kedamaian
tanpa adanya sikap saling curiga apalagi pertentangan dan friksi-friksi
antara pemeluk agama-agama.

Menurut Madjid, jika umat Islam menyatakan kebenaran itu hanya
ada pada Islam, berarti mereka telah keluar dari millah lbrahim. Karena
Yahudi dan Nasrani dinyatakan keluar dari millah Ibrahim disebabkan sikap
sektarianisme (Madjid, 2003:28). Dalam al-Qur’an [2]:113 dinyatakan: “Dan
orang-orang Yahudi berkata: "Orang-orang Nasrani itu tidak mempunyai
suatu pegangan", dan orang-orang Nasrani berkata: "Orang-orang Yahudi
tidak mempunyai sesuatu pegangan,” Padahal mereka (sama-sama)
membaca Al Kitab. demikian pula orang-orang yang tidak mengetahui,
mengatakan seperti Ucapan mereka itu. Maka Allah akan mengadili
diantara mereka pada hari kiamat, tentang apa-apa yang mereka berselisih
padanya.”

Jalan tengah yang digunakan dalam dialog agama memberikan
kontribusi, antara lain: (1) dialog agama menjadi dasar untuk menciptakan
hubungan manusia yang harmonis, humanis, toleran, dan menjunjung
tinggi harkat martabat manusia secara konstruktif dan berkesinambungan;
(2) pandangan tentang problem sosial, seperti kelaparan, kemiskinan,
pendidikan, kesehatan, ekonomi, literasi, dan lainnya harus menjadi
perhatian untuk menyelesaikannya; dan (3) kemajemukan menjadi sesuatu
yang tak dapat terelakkan, sehingga masing-masing pemeluk agama
memiliki pandangan tentang kemajemukan sebagai sebuah kenyataan
yang harus dihadapi.

Islam menjunjung tinggi pesan Tuhan yang datang sebelumnya dan
membimbing manusia untuk menghargai perbedaan, keberagaman atau
kemajemukan, dan mengajak untuk melakukan dialog antar agama yang
harmonis (Nata, 2001:206). Dalam al-Quran Surat Saba [34]:24-26:
“Katakanlah: "Siapakan yang memberi rezeki kepadamu dari langit dan

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



10

Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
dari bumi?" Katakanlah: "Allah", dan Sesungguhnya Kami atau kamu

(orang-orang musyrik), pasti berada dalam kebenaran atau dalam
kesesatan yang nyata. Katakanlah: "Kamu tidak akan ditanya (bertanggung
jawab) tentang dosa yang Kami perbuat dan Kami tidak akan ditanya (pula)
tentang apa yang kamu perbuat". Katakanlah: "Tuhan kita akan
mengumpulkan kita semua, kemudian Dia memberi keputusan antara kita
dengan benar. dan Dia-lah Maha pemberi keputusan lagi Maha
Mengetahui".

Keragaman agama-agama dalam masyarakat majemuk perlu
adanya dialog antar agama yang dilandasi beberapa hal, antara lain: (1)
menghindarkan tema-tema dialog pada doktrin-doktrin agama yang
eksklusif, sehingga dapat meminimalisir konflik sosial akibat tidak adanya
titik temu; (2) kebutuhan dasar manusia merupakan hak asasi dan
kewajiban asasi manusia. Secara alamiah manusia mengharapkan
kedamaian dan ketenteraman dalam kehidupannya; (3) agama
menganjurkan adanya dialog baik sesama pemeluk agama maupun antar
pemeluk agama lain, tentunya diolag yang berkaitan kebutuhan dasar
manusia dalam kehidupan sosial; dan (4) menemukan jalan tengah dalam
antar agama-agama untuk membangun masyarakat majemuk yang
humanis dan toleran.

Dialog antar umat beragama berupa dialog teologis dan dialog non-
teologis. Dialog teologis bertujuan untuk memberikan kesadaran bahwa di
luar keimanan dan keyakinan diri, terdapat banyak sekali keyakinan dan
iman dari tradisi agama lain. Sedangkan dialog non-teologis merupakan
dialog yang berhubungan pola-pola hubungan kemanusiaan, mencakup
segala bentuk kehidupan sebagai interaksi antar pemeluk agama dalam
suatu komunitas, kerjasama, dan hubungan sosial antar agama (Baidhawy,
2001:29).

2. Islam sebagai Ajaran dan Agama

Al-Quran sebagai sumber normatif bagi suatu teologi inklusif,
merupakan kunci untuk menemukan dan memahami konsep kemajemukan
agama dalam Islam (Maksum, 2011:85. Ada beberapa ayat yang secara
tegas mengungkapkan masalah kemajemukan dan toleransi agama. Islam
adalah agama meski pandangan ini juga dimiliki oleh umat lain, yaitu
Yahudi, Nasrani (Kristen), Hindu, dan Buddha. Pandangan seperti ini
meniscayakan sikap-sikap sosial-keagamaan yang universal pula. Apalagi
dalam komunitas yang heterogen dan majemuk, seperti toleransi,
kebebasan, keadilan, dan kejujuran.

Sikap-sikap itu telah digariskan dalam Kitab Suci bahwa kebenaran
universal dengan sendirinya adalah tunggal, meskipun ada kemungkinan
manifestasinya beragam (Maksum, 2011:86). Hal ini melahirkan
pandangan bahwa pada mulanya umat manusia adalah tunggal. Akan

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



11

Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
tetapi, kemungkinan berselisih antar sesama, justru setelah penjelasan

tentang kebenaran itu datang dan mereka berusaha memahami sekuat
kemampuan dan keterbatasan mereka. Kesatuan asal umat manusia
dilukiskan dalam Surat al-Bagarah [2]:213.

Kata ummah mengandung beberapa pengertian: pertama, ummah
berarti agama (millah) yang berarti keyakinan-keyakinan dan fundamental
ajaran-ajaran (al-aqa’id wa ushul al-syarai’). Dalam Surat al-Anbiya’
[21]:92: “Sesungguhnya (agama Tauhid) ini adalah agama kamu semua;
agama yang satu dan aku adalah Tuhanmu, Maka sembahlah aku.” Surat
al-Mu’minun [23]: 51-52: “Hai rasul-rasul, makanlah dari makanan yang
baik-baik, dan kerjakanlah amal yang saleh. Sesungguhnya aku Maha
mengetahui apa yang kamu kerjakan. Sesungguhnya (agama Tauhid) ini,
adalah agama kamu semua, agama yang satu, dan aku adalah Tuhanmu,
Maka bertakwalah kepada-Ku.”

Kedua, ummah berarti suatu komunitas yang terikat oleh kesatuan.
Dalam hal ini dijelaskan dalam Surat al-A’raf [7]:181: “Dan di antara orang-
orang yang Kami ciptakan ada umat yang memberi petunjuk dengan hak,
dan dengan yang hak itu (pula) mereka menjalankan keadilan.” Ketiga,
ummah berarti pemimpin yang layak diikuti, sebagaimana dalam al-Qur’an
Surat al-Nahl [16]:120: “Sesungguhnya Ibrahim adalah seorang imam yang
dapat dijadikan teladan lagi patuh kepada Allah dan hanif. dan sekali-kali
bukanlah Dia Termasuk orang-orang yang mempersekutukan (Tuhan).”
Keempat, ummah berarti salah satu komunitas umat yang terbaik, dapat
dilihat dalam Surat Ali Imran [3]:110: “Kamu adalah umat yang terbaik yang
dilahirkan untuk manusia, menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah
dari yang munkar, dan beriman kepada Allah. Sekiranya ahli kitab beriman,
tentulah itu lebih baik bagi mereka, di antara mereka ada yang beriman,
dan kebanyakan mereka adalah orang-orang yang fasik.” (Maksun,
2011:86-87).

Para mufasir berpandangan bahwa semua Nabi dan Rasul
menganut ajaran dan agama yang satu (‘ala millah wahidah wa din wahid),
yakni Islam. Dalam Surat Ali Imran [3]:19: “Sesungguhnya agama (yang
diridhai) disisi Allah hanyalah Islam. tiada berselisih orang-orang yang
telah diberi Al Kitab kecuali sesudah datang pengetahuan kepada mereka,
karena kedengkian (yang ada) di antara mereka. Barangsiapa yang kafir
terhadap ayat-ayat Allah Maka Sesungguhnya Allah sangat cepat hisab-
Nya.” Kata Islam dalam ayat tersebut harus dibawakan pada makna
generiknya, sebagai bentuk kepasarahan penuh kepada Tuhan, tanpa
kemungkinan memberi peluang untuk melakukan sikap mendasar serupa
sesuatu apapun selain dari pada-Nya.

Menurut Nur Kholish Madjid semua agama yang benar pada
hakikatnya adalah “al-Islam”, yakni semua mengajar sikap pasrah kepada
Sang Maha Pencipta, Tuhan Yang Maha Esa. Dalam kitab suci berulang

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



12

Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
kali ditegaskan bahwa agama para nabi sebelum nabi Muhammad Saw

adalah semuanya al-Islam karena semuanya adalah ajaran tentang sikap
pasrah kepada Tuhan. Perbedaan agama hanya pada level eksoterik
(lahir), sedangkan awal level esoteriknya (batin) relative sama (Madjid,
2000:425-441).

Maksud wahdah disini, seandainya Allah berkehendak, maka Dia
menjadikan manusia dalm satu kecenderungan yakni pada jalan yang
benar (al-haqq) dan suci (fitrah) yang dipenuhi cahaya hidayah, tanpa ada
penghalang nafsu, syahwat, dan kegelapan pikiran dan jiwa. Tetapi, dalam
kenyataan empiris menunjukkan bahwa Allah menjadikan manusia
berbeda-beda, ada yang baik dan ada pula yang buruk, dan seterusnya.

Quraish Shihab menjelaskan bahwa dalam QS [2]:213, menunjuk
pada kata berbentuk tunggal, berarti pada prinsipnya seluruh ajaran para
nabi itu adalah sama, yaitu agama tauhid. Tauhid berarti mempercayai
keberadaan Tuhan yang Maha Esa, adanya kiamat, malaikat, diutus rasul
yang mengajarkan shalat, puasa, zakat, dan haji, serta menganjurkan
berbuat kebaikan dan meninggalkan kemungkaran. Di sini, Quraish tidak
menjelaskan suatu kitab yang sebelumnya diturunkan sebelum al-Qur’an
dinasakh olehnya. Hanya saja, pemahaman terhadap suatu kitab bagi
manusia akan berbeda karena perbedaan kecenderungan yang ada pada
mereka, baik kecenderungan itu disebabkan oleh factor duniawi, tingkat
kecerdasan, budaya, maupun kepentingan politik (Maksum, 2011:90).

Menurut Abdul Aziz Sachedina (2002:50), menegaskan bahwa
dalam QS [2]:213 memunculkan tiga fakta, yaitu kesatuan manusia di
bawah satu Tuhan, kekhususan agama yang dibawa para nabi, dan
peranan wahyu dalam mendamaikan perbedaan diantara berbagai umat
beragama. Ketiga fakta ini merupakan konsepsi fundamental al-Quran
mengenai pluralisme agama. Di satu sisi konsepsi itu tidak mengingkari
kekhususan berbagai agama dan kontradiksi-kontradiksi yang mungkin
yang ada di antara berbagai agama itu berkaitan dengan praktik dan
kepercayaan yang benar. Di sisi lain, konsepsi itu menekankan kebutuhan
mengakui kesatuan manusia dalam penciptaan dan kebutuhan untuk
menumbuhkan pemahaman yang lebih baik antar umat beragama.

Berdasarakan uraian di atas, merupakan wacana universal yang
merengkuh semua manusia di bawah satu otoritas llahi sehingga
merelatifkan semua klaim religius yang bersaing mengenai keunggulan
spiritual. lIdiom universal ini didasarkan pada prinsip tauhid. Pengakuan
tauhid menandakan satu transformasi dari fokus manusia terhadap diri
menjadi fokus terhadap diri, realitas, puncak, sumber dari segala diri yang
lain. Dengan begitu, masing-masing agama memiliki ruang tata kerja
pribadi dan publik berbeda. Hal ini tidak boleh terjadi benturan antara
ruang privasi dan ruang publik. Di sinilah arti penting kebebasan beragama
perlu dibentuk menuju arah harmoni antara pribadi dan publik

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



13

Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
Relasi harmoni antar umat beragama sering kali menuai masalah,

manakala individu pemeluk agama memiliki ego pribadi yang menganggap
dirinya paling benar dan menganggap tidak ada kebenaran pada diri orang
lain. Dengan demikian menimbulkan pemaksaan terhadap orang lain
(Maksum, 2011:96). Secara tegas dalam al-Qur'an menolak setiap orang
beriman untuk memaksakan agamanya kepada orang lain. Al-Qur'an Surat
al-Baqarah [2]: 256 menjamin kebebasan beragama kepada manusia.

Untuk itulah, Islam melalui argumentasi otoritatif al-Qur'an
menngecam kecondongan tradisional yang sempit, egosentrik, dan
eksklusif. Islam sungguh dengan kekhususan wahyu al-Quran dan
kenabian Muhammad, sejak awal kehadirannya telah mengkampanyekan
toleransi, kebebasan, keadilan, dan kejujuran yang jamak (Arifin,
2015:254-255). Dengan demikian bahwa Islam menganjurkan hidup damai
dalam masyarakat yang beragam. Inklusifitas memberikan ruang interaksi
sosial yang lebih bermartabat dan menghargai perbedaan dalam
masyarakat multikultural.

C. NILAI-NILAI INKLUSIF

Dalam kajian keislaman inklusif, terdapat akar-akar nilai karakter
inklusif yang mendorong terwujudnya budaya multikulturalis dalam suatu
masyarakat: pertama, al-Ta’aruf, merupakan pintu gerbang proses
interaksi antar individu atau kelompok, tanpa kendala perbedaan warna
kulit, budaya, agama, atau bahasa. Ta’aruf ini menjadi indikasi positif dan
konstruktif dalam masyarakat plural untuk bersama saling menghormati,
dan saling menerima perbedaan di antara mereka. Taaruf menjadi
gerbang kultural yang memberi akses untuk melakukan langkah-langkah
berikutnya dalam membangun kebersamaan kehidupan dengan damai,
melalui karakter-karakter inklusif (Hasan, 2016:60). Dalam al-Qur'an Surat
al-Hujurat [49]:13, menunjukkan bahwa manusia yang tercipta di muka
bumi beragam, baik laki-laki dan perempuan, bangsa dan suku yang
beragam pula. Keragaman ini memunculkan sikap untuk saling mengenal
yang dilandasi dengan ketakwaan.

Kedua, sikap tawasuth (moderat) ini menjadi identias umat Islam.
Ditegaskan dalam al-Quran Surat al-Baqarah [2]:143. Sikap moderat
merupakan sikap lentur yang mengedepankan Kkepentingan umum
daripada kepentingan pribadi atau golongan. Kelenturan ini menunjukkan
sikap yang mampu beradaptasi dengan masyarakat multikultur. Sikap
moderat akan mendorong seseorang untuk berbuat hal-hal positif, saling
menghargai, kerja sama dengan berbagai ragam masyarakat (Hasan,
2016:63-64).

Ketiga, al-Tasamuh (toleran) merupakan salah satu sikap dasar
dan karakter ajaran Islam. Islam sebagai agama yang penuh kasih sayang.
Hubungan orang Islam dan non muslim banyak disebutkan dalam ayat-

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



14

Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
ayat al-Qur'an. Hal yang dicontohkan oleh rasul dengan sikap toleran,
diantaranya adalah: (1) tokoh munafik Ubdullah bin Ubay yang telah
meninggal, datanglah puteranya kepada Rasulullah untuk meminta gamis
Beliau untuk mengkafani, Beliau memberikan gamisnya kepada putera
Abdullah bin Ubay; (2) ada sebuah hadits yang diriwayatkan Jabir bin
Abdullah menerangkan, ada jenazah yang lewat di hadapan Nabi
Muhammad Saw, beliau berdiri untuk member penghormatan, kemudian
Beliau diberitahu bahwa jenazah itu adalah Yahudi. Beliau bersabda:
"Tidakkah dia juga jiwa manusia?.” Hal ini menunjukkan bahwa Islam
sebagai agama yang kasih saying dan toleran. Mengajak perdamaian dan
keadilan, hidup berdampingan dengan menjunjung harkat dan martabat
kemanusiaannya (Hasan, 2016:67).

Sikap fasamuh sebagaimana dalam Surat Ali Imron [3]:159 adalah
sikap lemah Ilembut, memberi ma’af, memohonkan ampunan, dan
bermusyawarah. Sikap lemah lembut mendorong seseorang untuk
melakukan kebajikan dalam kehidupannya. Akar teologis tentang toleransi
dan praktik perilaku toleran dapat dilihat dengan amat baik oleh Muslim
generasi awal. Prinsip utama teologi toleransi dalam Islam adalah dengan
meletakkan perbedaan keyakinan sebagai kehendak Allah (Rusmana,
2014:267). Secara eksplisit dalam al-Qur'an Surat Yunus [10]:99: “Dan
Jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di
muka bumi seluruhnya. Maka Apakah kamu (hendak) memaksa manusia
supaya mereka menjadi orang-orang yang beriman semuanya?”

Keempat, al-Ta’awun. Manusia sebagai makhluk sosial saling
membutuhkan satu dengan yang lainnya (Hasan, 2016:68). Di sinilah maka
muncul sikap dan perilaku untuk saling tolong menolong dalam kebajikan
dan menjauhi sikap tolong menolong dalam berbuat dosa dan
pelanggaran. Sikap ini merupakan sikap universal yang ada pada setiap
individu. Anjuran untuk tolong menolong tersurat dalam al-Qur'an Surat al-
Maidah [5]:2. Perintah tolong menolong dalam mengerjakan kebajikan dan
takwa itu termasuk sendi-sendi hidayah ijtimaiyah dari al-Quran,
sebagaimana al-Maraghy mengatakan dalam tafsirnya. Kewajiban
melakukan tolong menolong dengan dilandasi ketakwaan akan
memberikan manfaat bagi manusia secara individu maupun manusia
dalam sebuah kelompok, baik tolong menolong untuk kepentingan duniawi
maupun ukhrawi. Perilaku ini membantu manusia untuk menghadapi
mafsadah yang timbul.

Kelima, al-Tawazun sikap yang seimbang dalam kehidupan
manusia perlu dilakukan untuk mencapai kebahagiaan hidup di dunia
maupun di akhirat (Hasan, 2016:71). Perlunya tawazun dalam kehidupan
agar terjadi harmonisasi dan keseimbangan . Al-Quran Surat al-Qashash
[28]:77 menegaskan untuk bersikap seimbang: “Dan carilah pada apa yang
telah dianugerahkan Allah kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



15

Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
janganlah kamu melupakan bahagianmu dari (kenikmatan) duniawi dan

berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik,
kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) bumi.
Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat
kerusakan.”

SIMPULAN

Setiap orang memiliki kebebasan memeluk agama, tidak ada
paksaan di dalamnya. Pemahaman dan pengamalan ajaran dan nilai-nilai
keagamaan harus dijunjung tinggi oleh pemeluknya. Agama mengatur
tentang hubungan manusia dengan Penciptanya dan hubungan manusia
dengan makhluk-Nya (baca: manusia). Agama memberi ruang untuk
membangun inklusifitas dalam hal hubungan manusia dengan manusia,
meskipun terdapat perbedaan. Perbedaan dimaksudkan bahwa manusia
ada yang memeluk agama lIslam, Kristen, Protestan, Hindu, Budha, dan
Konghucu. Inklusifitas mendorong terciptanya kehidupan manusia yang
aman, harmonis, damai, dan tenteram. Di samping itu juga mampu
membentuk manusia yang memiliki jiwa humanis, toleran, dan saling
menghargai..

Islam menjadi rahmatan li al-‘alamin, artinya membentuk manusia
yang memiliki kesalehan individual dan kesalehan sosial. Kedua kesalehan
ini menjadi modal untuk menciptakan perdamaian dan kerukunan umat
Islam. Di tengah-tengah masyarakat majemuk dan multikultur Islam
mampu menempatkan posisinya pada sikap inklusif. Inklusivitas
mengandung beberapa nilai, yaitu: saling mengenal (al-ta’aruf), moderat
(al-tawasuth), toleran (al-tasamuh), saling tolong menolong (al-ta’awun),
dan seimbang (al-tawazun) merupakan sikap dan nilai universal pada
manusia. Manusia pada dasarnya menghendaki kehidupan yang rukun dan
penuh kedamaian. Kedamaian menjadi harapan semua manusia dari latar
belakang budaya, ras, suku, dan agama yang berbeda.

DAFTAR PUSTAKA

Achmad, Nur. 2001. Pluralitas Agama: Kerukunan Dalam Keragaman.
Jakarta: Kompas

Ali, A. Mukti. 1971. Universitas Dan Pembangunan. Bandung: IKIP
Bandung

Arifin, Syamsul. 2015. Studi Islam Kontemporer: Arus Radikalisasi Dan
Multikulturalisme Di Indonesia. Malang: Intrans Publishing

Baidhawy, Zakiyuddin. 2001. Dialog Global Dan Masa Depan Agama.
Surakarta: Muhammadiyah University Press

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



16

Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama
Ghazali, Abdul Mogsith. 2009. Argumen Pluralisme Agama: Membangun
Toleransi Berbasis Al-Qur’an. Cet. Il. Depok: Kata Kita

Hasan, Muhammad Tholchah. 2000. /Islam Dalam Perspektif Sosio
Kultural. Jakarta: Lantabora Press

.2016. Pendidikan Multikultural Sebagai Opsi Penanggulangan
Radikalisme. Cet. lll. Malang: Lembaga Penerbitan Unisma

Huntington, Samuel P. 2012. Benturan Antar Peradaban Dan Masa Depan
Politik Dunia. Terj. M. Sadat Ismail Cet. XII Judul Asli: “The Clash of
Civilizations and the Remarking of the World Order.” Jakarta:
Penerbit Qalam

Ma’arif, Syamsul. 2015. Pesantren Inklusif Berbasis Kearifan Lokal.
Yogyakarta: Kaukaba

Majid, Nurcholish. 2000. [Islam Doktrin Dan Peradaban. Jakarta:
Paramadina

. 1997. Masyarakat Religius. Paramadina

Majid, Nurcholish, and Zainun Kamal. 2004. Figih Lintas Agama:
Membangun  Masyarakat Inklusif-Pluralis. =~ Yayasan Wakaf
Paramadina bekerjasama dengan the Asia Foundation

Maksum, Ali. 2011. Pluralisme Dan Multikulturaisme Paradigma Baru
Pendidikan Agama Islam Di Indonesia. Cet. |. Malang: Aditya Media
Publishing

3

Mas’ ud, Abdurrahman. 2003. Menuju Paradigma Islam Humanis.

Yogyakarta: Gama Media

Mulkhan, Abdul Munir. 2005. Salehan Multikultural: Ber-Islam Secara
Autentik-Kontekstual Di Aras Peradaban Global. Jakarta: PSAP
Muhammadiyah

Nasution, Harun. 1985. Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya. Jilid |, Cet.
V. Jakarta: Ul Press

Nata, Abuddin. 2001. Peta Keragaman Pemikiran Islam Di Indonesia. Divisi
Buku Perguruan Tinggi, RajaGrafindo Persada

Nottingham, Elizabeth K. 1985. Agama Dan Masyarakat: Suatu Pengantar
Sosiologi Agama. Terj. Abdul Muis Naharong. Jakarta: Rajawali

Raihani. 2016. Pendidikan Islam Dalam Masyarakat Multikultural.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar

Rakhmat, Jalaluddin. 2006. /Islam Dan Pluralisme: Akhlak Al-Quran
Menyikapi Perbedaan. Penerbit Serambi

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017



17

Sugiyar Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama

Rusmana, Dadan, and Yayan Rahtikawati. 2014. Tafsir Ayat-Ayat Sosial
Budaya: Tafsir Maudhu’i Terhadap Ayat-Ayat Al-Quran Yang
Berkaitan Dengan Budaya, Sejarah, Bahasa, Dan Sastra. Cet. I.
Bandung: Pustaka setia

Sachedina, Abdulaziz. 2002. Kesetaraan Kaum Beriman: Akar Pluralisme
Demokratis Dalam Islam. Jakarta: Serambi

Shihab, Alwi. 2001. [Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka Dalam
Beragama. Bandung: Mizan

Shihab, M. Quraish. 2001. “Membumikan” Al-Quran: Fungsi Dan Peran
Wahyu Dalam Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan

Ar-Risalah, Vol. XV No. 2 Oktober 2017





