
Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

1 
 

MENEMUKAN INKLUSIFITAS INTERAKSI SOSIAL ANTAR UMAT 
BERAGAMA PADA MASYARAKAT MULTIKULTURAL 

Oleh : 
 Sugiyar, 

 

 sugiyarbwi@yahoo.com 
Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan  

Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Ponorogo 
 

Abstract 
 

Multicultural and diversity of society is a reality at once 
the inevitability. This shows the condition of the multicultural 
society, such as the existence of a diversity of cultural, ethnic, 
language, race, and religion. Diversity can bring up problems or 
internal and external conflicts on the one hand, and at once 
became a chance to build a multicultural society life character 
humanist, tolerant, democratic, and harmonious. The 
community internally bound by norms, values, and traditions to 
create a secure life, peace, tenets, and harmonious. 
Harmonious society always seeks the democratic spirit and 
upholding human rights. Various attempts made to find the ideal 
format to create harmony in the social interaction between 
people of religion, so that the existence of religion and religious 
life in society can be well maintained. 

 
Keywords: inklusifitas, social interaction, multicultural 
 

PENDAHULUAN  
Setiap manusia memiliki kebebasan untuk memeluk agama sebagai 

ajaran dan keyakinannya. Agama mengajarkan tentang hubungan makhluk 

dengan Penciptanya. Bentuk hubungan ini merupakan manifestasi 

ketundukan dan kepatuhan kepada-Nya.  Sikap dan perilaku spiritualitas 

pemeluk agama sebagai hak individu atas keyakinannya, dan tidak dapat 

dicampuradukkan dengan ajaran dan keyakinan orang lain. Di sisi lain 

manusia memiliki interaksi sosial dengan komunitas masyarakat yang 

beragam corak dan karakternya. Keragaman dalam masyarakat menjadi 

sebuah kenyataan yang tidak dapat dielakkan, antara lain: budaya, agama, 

bahasa, ras, dan etnis. 

Interaksi sosial dalam masyarakat yang beragam (multikultur) 

diperlukan sikap saling menghormati, saling menghargai, dan saling 

pengertian satu dengan lainnya. Munculnya sikap tersebut merupakan 

sikap inklusif. Menurut Abdurrahman Mas’ud (2003:154), inklusif secara 

etimologi dalam bahasa Arab adalah musytamil, syamil, atau tadmin. 

Secara sederhana inklusif berarti terbuka atau tidak menutup diri. Secara 

lebih luas inklusif memberikan makna terkait sikap terbuka dalam melihat 

dan menerima perbedaan untuk menciptakan iklim dan suasana yang 

aman, kondusif, dan damai.         



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

2  
 

Islam memandang hubungan sosial antara orang Islam dengan 

nonmuslim diatur dengan sangat toleran. Islam mewajibkan para 

pemeluknya yang mempunyai keluarga nonmuslim agar tetap bergaul 

secara kekeluargaan dengan baik, apalagi terhadap kedua orangtuanya 

(meskipun bukan muslim) (Hasan, 2000:161). Dengan tegas al-Qur’an 

Surat Luqman [31]:15, menjelaskan tentang hubungan sosial dalam 

keluarga. Ayat ini mempertegas bahwa hubungan antar manusia dengan 

manusia lainnya harus tetap terjaga dengan baik meskipun berbeda 

agama dan keyakinan, apalagi hubungan dengan kedua orang tuanya. 

Sesuatu yang tidak bisa ditawar adalah bahwa ketaatan dan kepatuhan 

mengikuti jalan orang yang kembali kepada-Nya. Artinya terdapat dua 

hubungan, yaitu hubungan sosial (habl min al-nas) dan hubungan dengan 

Tuhannya (habl min Allah).  

Muslim seyogyanya memiliki kepribadian yang shaleh, baik shaleh 

secara individu  maupun shaleh sosial. Kesalehan individu merupakan 

bentuk ketaatan, kepatuhan, dan kepasrahan kepada Allah Swt sebagai 

bentuk penghambaan kepada-Nya.  Sementara kesalehan sosial 

menunjukkan pada suatu tindakan yang berguna dan bermanfaat kepada 

orang lain dengan tetap berlandaskan pada ajaran Islam. Dalam 

masyarakat yang beragam diperlukan kesalehan multikultural, menurut 

Abdul Munir Mulkan (2005:7) kesalehan multikultural merupakan 

kesalehan individu dan kesalehan sosial yang berdimensi terbuka 

melampaui batas-batas etnis, kebangsaan, faham keagamaan, dan 

kepemelukan suatu agama.  

Agama menghendaki terciptanya kemaslahatan manusia. Manusia 

mencapai kebahagiaan dalam kehidupan di dunia maupun di akhirat. 

Menurut al-Syathibi agama tidak hanya memuat ajaran yang menekankan 

pada ritual dan peribadatan (al-ta’abbud), tetapi juga membawa misi 

kemaslahatan bagi manusia (al-maslahah li al-‘ammah). Dia membagi 

kemaslahatan dalam tiga tingkatan, yaitu: pertama, kemaslahatan yang 

bersifat primer (al-dharuriyyah), yaitu kemaslahatan yang menjadi acuan 

utama bagi implementasi syari’at. Sebab jika tidak, maka akan terjadi 

ketimpangan dan ketidakadilan yang mengakibatkan ambruknya tatanan 

sosial. Kemaslahatan dalam kategori menjadi penyeimbang dan mediasi 

antara kecenderungan ukhrawi dan duniawi. Titik temunya terletak pada 

upaya pembumian nilai-nilai yang diidealkan Tuhan untuk kemanusiaan 

universal (Madjid, 2004:10). 

Kemaslahatan primer terkait dengan beberapa hal, yaitu: (a) 

perlunya melindungi agama (hifdz al-diin); (b) melindungi jiwa (hifdz al-

nafs); (c) melindungi akal (hifdz al-‘aql); (d) melindungi keturunan (hifdz al-

nasab); dan (e) melindungi harta (hifdz al-mal). Setiap manusia 

menghargai keberagamaan orang lain, menghormati jiwa, menghargai 

kebebasan berfikir dan berpendapat, menjaga keturunan (hak reproduksi) 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

3  
 

serta menghargai kepemilikan harta setiap orang. Kemaslahatan primer 

merupakan inti semua agama dan ajaran. 

Kedua, kemaslahatan yang bersifat sekunder (al-hajiyat), yaitu 

kemaslahatan yang tidak menyebabkan ambruknya tatanan sosial dan 

hukum, melainkan sebagai upaya meringankan bagi pelaksanaan sebuah 

hukum. Ketiga, kemaslahatan yang bersifat suplementer (al-tahsiniyat), 

yaitu kemaslahatan yang memberikan perhatian pada masalah estetika 

dan etiket. Kemaslahatan ini penting dalam rangka menyempurnakan 

kemaslahatan primer dan sekunder. Ketiga model kemaslahatan ini 

merupakan ruh yang terdapat dalam Islam, antara satu dengan yang 

lainnya saling menyempurnakan. Kemaslahatan primer harus menjadi 

prioritas, karena ia menjadi kebutuhan mendasar setiap manusia untuk 

meneguhkan dimensi kemanusiaannya (Madjid, 2005:11-12). 

Ketercapaian kemaslahatan manusia dapat dilakukan dengan 

bersikap inklusif dengan tetap berpegang pada ajaran agama. Inklusifitas 

dalam hal ini lebih menekankan pada hal-hal yang bersifat universal dalam 

hubungan sosial antar umat beragama dalam masyarakat multikultural. 

Syamsul Ma’arif (2015:79) menegaskan mengambil sikap inklusif 

merupakan jalan yang bijak sebagai bentuk antisipasi dan sikap menerima 

secara kritis fenomena yang terjadi di masyarakat dan mampu 

menawarkan nilai-nilai alternatif untuk menjadikan kehidupan lebih damai, 

adil, dan beradab.  

Inklusifitas mendorong terciptanya kehidupan masyarakat yang 

harmonis. Kehidupan harmonis terjadi bilamana setiap individu dengan 

identitasnya tidak memaksakan kepada orang lain untuk mengikutinya. 

Untuk menciptakan hubungan yang harmonis perlu adanya pengamalan 

nilai-nilai universal kemanusiaan. Menurut Raihani (2016:31) bahwa nilai-

nilai universal kemanusiaan adalah kebebasan, persamaan hak, keadilan, 

toleransi, dan perdamaian. Seorang muslim seyogyanya menjadi individu 

yang menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan, sehingga tidak 

memunculkan paham-paham yang sempit atau eksklusif. Inklusifitas 

hubungan sosial antar umat beragama dapat membentuk pola hubungan 

masyarakat yang humanis, toleran, dan saling menghargai. 

 

 PEMBAHASAN  

A. Memaknai Agama: Inklusifitas dan Kemajemukan 

1. Makna  Agama  

Kata “agama” seringkali terucap dan terdengar, bagi orang pada 

awam memaknai agama dengan ungkapan perasaan yang dirasakannya. 

Bagi orang awam tidak perlu menjelaskan batasan-batasan untuk memberi 

makna tersebut (Shihab, 2001:209). Sementara Jalaludin Rahmat 

(2006:20) menjelaskan bahwa secara ilmiah untuk merumuskan definisi 

agama sangat sulit dikarenakan pemahaman tergantung dari sudut 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

4  
 

pandang dan latar belakang pakar untuk mendefinisikannya. Beberapa 

faktor yang menyebabkan sulitnya membuat definisi ini, diantaranya: (a) 

pengalaman agama adalah soal batini dan subjektif; (b) tidak ada orang 

yang begitu bersemangat daripada membicarakan persoalan agama; dan 

(c) konsepsi tentang agama dipengaruhi oleh orang yang memberikan 

pengertian agama itu (Ali, 1971:4).  

Beberapa pendapat pakar, antara lain dikemukan oleh Jhon Locke 

(1632-1704), pada akhirnya berkesimpulan bahwa “Agama bersifat khusus, 

sangat pribadi, sumbernya adalah jiwaku dan mustahil bagi orang lain 

memberi petunjuk kepadaku jika jiwaku sendiri tidak memberitahu 

kepadaku.” Mahmud Syaltut menyatakan bahwa “Agama adalah 

ketetapan-ketetapan ilahi yang diwahyukan kepada nabi-Nya untuk 

menjadi pedoman hidup manusia. Sementara menurut Syaikh Muhammad 

Abdullah Badran, “agama adalah hubungan makhluk dan Khaliq-nya” 

(Shihab, 2001:209-210). Manusia sebagai hamba Allah Swt akan 

mengabdikan dirinya dengan keteguhan dan ketulusan menjalankan 

perintah dan menjauhi larangan-Nya dalam bentuk ritual ibadah. Di 

samping itu manusia sebagai makhluk sosial berhubungan dengan 

sesamanya serta makhluk Tuhan lainnya. Hubungan ini tercermin dalam 

sikap dan perilaku dalam kehidupan sehari-hari.  

Manusia dalam kehidupannya menemukan berbagai fenomena 

yang dapat menimbulkan rasa kagum, gembira, sekaligus rasa takut. 

Berbagai perasaan yang muncul menuntut manusia untuk berfikir dan 

mengamati sesuatu yang terjadi di sekitarnya. Melalui berfikir dan 

mengamati fenomena tersebut, manusia menemukan adanya kebenaran, 

keindahan, dan kebaikan (Nottingham, 1985:4).   Menurut Nur Ahmad 

(2001:196) bahwa “Cakupan sebuah agama sudah sangat luas dan bisa 

menjangkau semua wilayah kehidupan manusia, dan bahkan kehidupan 

manusia setelah mati.” Agama menjadi penuntun dan pedoman bagi 

manusia dalam berbagai dimensi kehidupannya. Dimensi kehidupan yang 

dimaksud adalah kehidupan di dunia dan di akhirat. 

Agama memiliki unsur-unsur penting, antara lain: (a) kekuatan 

ghaib, manusia merasakan adanya kekuatan yang tidak bisa dilihat, namun 

bisa dirasakan. Pada kondisi tertentu manusia sangat berharap akan 

kehadiran sesuatu yang ghaib, ia mengadukan segala persoalan 

kehidupannya. Dalam hal ini manusia menjalankan laku spiritual untuk 

membangun komunikasi dengan yang ghaib melalui ibadah sebagai 

bentuk kepatuhan dan ketundukkan serta menjauhi hal yang terlarang; (b) 

keyakinan manusia bahwa kesejahteraannya di dunia ini dan hidupnya di 

akhirat tergantung pada adanya hubungan baik dengan kekuatan gaib 

yang dimaksud; (c) respon yang emosional dari manusia.   Respon itu bisa 

membentuk manusia untuk berlaku dan bertindak, baik positif maupun 

negatif. Respon positif akan menumbuhkan rangsangan untuk berbuat 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

5  
 

baik, jika respon negatif akan memunculkan perilaku yang tidak baik.; dan 

(d) paham adanya yang kudus (sacred) dan suci, dalam bentuk kekuatan 

gaib, dalam bentuk kitab yang mengandung ajaran-ajaran agama 

bersangkutan dan dalam bentuk tempat-tempat tertentu (Nasution, 

1985:10-11). 

Berdasarkan beberapa definisi tentang agama dalam berbagai 

sudut pandang, maka inti agama dari seluruh rasul adalah sama, 

sebagaimana dijelaskan dalam al-Qur’an Surat al-Syura [42]:13. Ayat 

menjelaskan bahwa “tauhid” menjadi inti dari keseluruhan agama yang 

dibawa oleh para Nabi dan Rasul. Manusia mengimani Keesaan Allah, 

Kitab-kitab-Nya, Rasul-Nya, Kitab-kitab-Nya, dan hari akhir, sehingga 

mereka mentaati perintah dan menjauhi larangan-Nya. Umat dan agama 

seluruhnya adalah umat dan agama yang tunggal, dijelaskan dalam QS. 

Al-Anbiyaa’ [21]:92, sebagai berikut: “Sesungguhnya (agama Tauhid) ini 

adalah agama kamu semua; agama yang satu dan aku adalah Tuhanmu, 

maka sembahlah Aku.” Dan Al-Qur’an Surat Al-Mu’minun [23]:52: 

“Sesungguhnya (agama Tauhid) ini, adalah agama kamu semua, agama 

yang satu, dan aku adalah Tuhanmu, maka bertakwalah kepada-Ku.” 

Kesamaan dan kesatuan semua agama para nabi juga ditegaskan 

oleh Nabi Muhammad Saw. sambil digambarkan bahwa para nabi itu 

adalah satu saudara lain ibu, namun agama mereka satu dan sama. Salah 

satunya adalah hadits Bukhari, Rasulullah bersabda: “Aku lebih berhak 

atas Isa putera Maryam di dunia dan akhirat. Para nabi adalah satu ayah 

dari ibu yang berbeda-beda dan agama mereka adalah satu.” (Madjid, 

2004:10). Allah Swt mencipatakan manusia berbeda-beda baik laki-laki 

dan perempuan, suku, warna kulit, maupun bahasa. Setiap umat Nabi dan 

Rasul mendapatkan pentunjuk dan pedoman hidup dengan  menjalankan 

perintah dan menjauhi larangan-Nya. Berlomba-lomba dalam kebaikan 

merupakan perintah-Nya untuk memperoleh kebaikan di dunia dan di 

akhirat. 

Manusia merupakan makhluk sosial yang tidak dapat hidup 

sendirian, karena ada sekian kebutuhan yang tidak dapat dipenuhinya 

sendiri (Shihab, 2001:211). Keberadaan orang lain dan makhluk lainnya 

menjadi kebutuhan hidup manusia. Manusia menjalin hubungan dengan 

manusia lainnya dalam komunitas sosial untuk menjaga dan melestarikan 

keberlangsungan hidupnya. Selain itu manusia juga menjaga dan 

melestarikan alam, terdapat di dalamnya   tumbuhan dan hewan untuk 

memenuhi kebutuhan hidupnya. Dari fenomena ini sejatinya menunjukkan 

bahwa segala hal yang terjadi di alam raya ini dalam pengaturan-Nya.  

Peraturan-peraturan itulah yang kemudian dinamai agama. 

 
2. Inklusifitas dan Kemajemukan dalam Agama 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

6  
 

Agama sebagai pedoman dan petunjuk bagi manusia untuk 

menjalani kehidupannya. Agama menjadi rahmatan li al-‘alamin, artinya 

bahwa agama memiliki peran penting dalam kehidupan manusia untuk 

menjunjung tinggi kebersamaan, martabat manusia, dan rahmat bagi 

seluruh alam. Namun, dalam perjalanannya banyak ditemukan berbagai 

persoalan dalam kehidupan sosial dalam bingkai Negara bangsa (nation 

state). Perlu disadari bahwa bangsa Indonesia dengan adanya 

kemajemukan budaya, suku, ras, bahasa, dan agama menjadi satu 

persoalan yang harus ditangani secara serius. Membingkai kemajemukan 

dalam kesatuan “Bhinneka Tunggal Ika” menjadi tugas bersama.  

Peran agama sebagai rahmat bagi seluruh alam menjadi terkoyak, 

manakala terkontaminasi dengan politik, ekonomi, dan budaya serta 

kepentingan-kepentingan kelompok tertentu. Pemahaman tentang agama 

perlu dikonstruks dan dikontekstualisasikan dengan kondisi masyarakat 

yang majemuk (baca: multikultural).  Hal ini menjadi penting agar peran 

agama tidak menyimpang dari prinsip dan tujuan utama agama bagi 

manusia. Membuat sebuah formulasi pemahaman agama dalam tataran 

membangun interaksi sosial dalam masyarakat multikultural.  Format yang 

dibuat tidak dimaksudkan untuk mencampuradukkan agama dalam 

wilayah-wilayah yang bersifat privasi dan publik. Dua sisi yang berbeda 

yang harus dipahami oleh semua pemeluk agama. Wilayah privasi ini 

menjadi bagian individu dalam menjalankan ajaran dan keyakinan yang 

dianut dalam ritual ibadahnya. Sementara wilayah publik berkaitan erat 

dengan dasar-dasar umum keagamaan yang mengandung nilai-nilai dan 

norma-norma dalam hubungan sosial. 

Memahami inklusifitas dan kemajemukan agama berarti 

menunjukkan bahwa pandangan tentang agama-agama yang ada 

mengandung kebenaran dan dapat memberikan manfaat bagi para 

penganut agama masing-masing dalam masyarakat majemuk. Menurut 

Alwi Shihab (1998:41) yang dimaksud dengan inklusifitas dan 

kemajemukan tidak semata-mata menunjukkan kenyataan tentang adanya 

kemajemukan, melainkan keterlibatan aktif terhadap kenyataan 

kemajemukan tersebut. Setiap pemeluk agama harus memiliki komitmen 

yang kokoh terhadap agama masing-masing (Nata, 2001:190). Seorang  

pemeluk agama yang inklusif harus membuka diri dalam masyarakat 

majemuk, saling menghargai, menjunjung tinggi martabat kemanusiaan, 

dan menghormati orang lain, serta tetap komitmen dan kokoh terhadap 

agama yang dianut. 

Nur Kholis Madjid (1997:41) menjelaskan QS. Al-Rum [30]:30, ayat 

ini menjelaskan tentang fitrah  manusia untuk beragama. Agama harus 

diterima sebagai kelanjutan atau konsistensi hakikat kemanusiaan itu 

sendiri. Kehidupan manusia beragama dituntun oleh naluri yang menuju 

suatu kebenaran. Bilamana ada indikator pertentangan dengan naluri 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

7  
 

manusia, maka kebenaran agama tidak dapat dipertahankan. Sebagai 

fitrah manusia, maka kemajemukan menjadikan manusia memeluk agama 

yang berbeda sepanjang masa. Tidak mungkin manusia memiliki satu dan 

sama dalam segala hal sepanjang masa. Oleh karena itu, manusia harus 

menjunjung tinggi harkat dan martabatnya meskipun berbeda pilihannya. 

Sehingga setiap manusia memiliki kesamaan hak dan kewajiban asasi. 

Berdasarkan penjelasan tersebut di atas, maka adanya perbedaan 

agama tidak dapat dihindarkan. Perbedaan-perbedaan yang terjadi dalam 

masyarakat majemuk harus disikapi secara arif dan dewasa. Esensi 

diturunkannya agama adalah untuk mengangkat harkat dan martabat 

manusia ke dalam makhluk yang paing mulia, dengan berprinsip pada 

keadilan, kesederajatan, kebersamaan, tolong menolong dalam kebaikan, 

dan toleransi. Melihat perbedaan-perbedaan yang terjadi perlu dilakukan 

dialog antar umat beragama. Setiap pemeluk agama harus berkomitmen 

dan kokoh berpegang teguh pada agama yang dianutnya. Dialog ini 

menjadi sebuah pendidikan dalam pengertian yang paling luas dan paling 

mulia. 

     

B. DIALOG UMAT BERAGAMA 

1. Jalan Tengah menuju Dialog antar Agama 

Perbedaan fundamental antar berbagai ajaran agama merupakan 

sesuatu yang tidak dapat dipungkiri. Setiap pemeluk agama seyogyanya 

mengkoreksi pandangan-pandangan yang keliru selama ini. Dialog antara 

berbagai agama tidak diarahkan kepada perdebatan teologis doktrinal 

yang selalu berakhir pada jalan buntu. Secara histori hubungan harmonis 

antar agama pernah terjadi. Hubungan harmonis ini muncul karena fokus 

dialog antar agama terkait dengan mencari titik persamaan. Titik 

persamaan ini terkait dengan upaya menciptakan kehidupan yang 

bermoral, damai, cinta kasih, saling menghargai, tolong menolong, dan 

menjujung tinggi harkat dan martabat manusia. Tidak ada agama yang 

mengajarkan untuk melakukan pembunuhan, merampas hak orang lain, 

dan perbuatan yang bertentangan dengan nilai-nilai universal 

kemanusiaan. 

Akhir-akhir ini banyak problem kemanusiaan yang terjadi, 

diantaranya kemiskinan, rendahnya pendidikan, kesehatan, ekonomi, 

ketidakadilan, penindasan, human trafficking, dan dekadensi moral menjadi 

perhatian semua umat manusia. Penyelesaian berbagai problem 

masyarakat ini tentunya harus menjadi concern bersama yang dilakukan 

oleh pemeluk agama-agama.  Berbagai persoalan kemanusiaan menjadi 

tanggung jawab bersama, tanpa memandang perbedaan suku, ras, 

bahasa, maupun agama. Masyarakat multikultural berada hampir di 

seluruh belahan dunia . Kerjasama yang dilakukan antar pemeluk agama 

dapat membangun hubungan yang harmonis antar agama-agama.  



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

8  
 

Kebenaran absolut dimiliki oleh setiap agama sebagai suatu 

kewajaran untuk menjaga eksistensinya. Menurut Abdul Moqsith Ghazali 

(2006:106) menjelaskan bahwa: (1) agama menyangkut kualitas hidup dan 

pilihan rohani manusia; dan (2) dengan pandangan itu, setiap agama 

dimungkinkan mampu mempertahankan kemurnian ajaran dan 

identitasnya. Dalam sudut pandang teologis doktrinal, maka pemeluk 

agama akan mempertahankan kebenaran keyakinannya. Wilayah ini 

menjadi sesuatu yang suci dan sakral yang tidak bisa dicampuradukkan 

dengan keyakinan agama lain. Pemeluk  agama akan 

mempertahankannya sebagai bentuk pemurnian agama. 

Klaim kebenaran (truth claim) dan watak misionaris agama dapat 

memunculkan ketengangan antar pemeluk agama. Ketegangan terjadi 

disebabkan adanya pandangan yang menganggap agamanya paling 

benar, sehingga tidak ada kebenaran pada agama lain. Pandangan 

semacam ini akan menyebabkan konflik antar pemeluk agama, terjadinya 

kekerasan baik fisik maupun psikis (Huntington, 2012:377). Prinsip-prinsip 

kebenaran selalu dipegang dengan kokoh oleh pemeluk agama masing-

masing. Manakala komitmen dan keteguhan berpegang pada ajaran 

agama, maka ketegangan akan dapat dieliminir. Pemahaman parsial 

tentang agama dapat memicu sentimen individu pemeluk agama. Oleh 

karenanya, holistisitas pemahaman agama akan menjadikan pemeluk 

agama mampu hidup berdampingan satu sama lain tanpa menimbulkan 

konflik berkelanjutan.       

Hubungan manusia dengan manusia lainnya dalam konteks Islam 

lazim dikenal dengan mu’amalah baina al-nas.  Hubungan manusia ini 

mencakup berbagai aspek kehidupan, hubungan yang terjalin antara 

individu dengan individu lain, hubungan individu dengan kelompok 

masyarakat, maupun hubungan kelompok masyarakat dengan kelompok 

masyarakat lainnya. Hubungan yang terjalin tidak terlepas dari adanya 

perbedaan identitas sosial, ideologis, maupun agama. Ketika hubungan 

menyangkut dengan agama lain, maka Islam memberi rambu-rambu dan 

batasan-batasan yang boleh dilakukan dan sebaliknya. Secara tidak sadar, 

manusia terkelompok ke dalam identitas-identitas yang membedakan 

antara satu dengan lainnya. 

Menurut Nurcholis Madjid dkk (2003:22) bahwa agama Yahudi, 

Kristen, dan Islam sering disebut dengan agama-agama Ibrahimi, mengacu 

kepada Ibrahim, bapak para nabi pembawa agama itu. Masing-masing 

agama mengakui mempunyai bentuk hubungan tertentu dengan Nabi 

Ibrahim. Secara tegas al-Qur’an menyerukan kepada agama-agama 

tersebut untuk menuju kepada ajaran yang sama (kalimah sawa’) antara 

semuanya, yaitu Ketuhanan Yang Mahaesa. Dijelaskan dalam al-Qur’an 

Surat Ali Imran [3]:64: 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

9  
 

 “Katakanlah: "Hai ahli Kitab, Marilah (berpegang) kepada suatu 

kalimat (ketetapan) yang tidak ada perselisihan antara Kami dan kamu, 

bahwa tidak kita sembah kecuali Allah dan tidak kita persekutukan Dia 

dengan sesuatupun dan tidak (pula) sebagian kita menjadikan sebagian 

yang lain sebagai Tuhan selain Allah". jika mereka berpaling Maka 

Katakanlah kepada mereka: "Saksikanlah, bahwa Kami adalah orang-

orang yang berserah diri (kepada Allah)". 

Ayat ini menjelaskan adanya keterkaitan histori antara agama 

Yahudi, Nasrani, dan Islam pada leluhur yang sama yaitu Nabi Ibrahim. 

Selain juga adanya titik temu (kalimatin sawa’) yang menunjukkan adanya 

ketetapan yang sama di antara agama-agama. Islam memberi landasan 

teologis bagi para pemeluknya untuk menerima konsep keberagaman 

mengenai keberadaan agama lain dan perlunya mengadakan hubungan 

baik dengan para pemeluknya (Maksum, 2011:139).
 
Dengan demikian, 

maka hubungan antar agama berada dalam kebersamaan dan kedamaian 

tanpa adanya sikap saling curiga apalagi pertentangan dan friksi-friksi 

antara pemeluk agama-agama. 

Menurut Madjid, jika umat Islam menyatakan kebenaran itu hanya 

ada pada Islam, berarti mereka telah keluar dari millah Ibrahim. Karena 

Yahudi dan Nasrani dinyatakan keluar dari millah Ibrahim disebabkan sikap 

sektarianisme (Madjid, 2003:28). Dalam al-Qur’an [2]:113 dinyatakan: “Dan 

orang-orang Yahudi berkata: "Orang-orang Nasrani itu tidak mempunyai 

suatu pegangan", dan orang-orang Nasrani berkata: "Orang-orang Yahudi 

tidak mempunyai sesuatu pegangan," Padahal mereka (sama-sama) 

membaca Al Kitab. demikian pula orang-orang yang tidak mengetahui, 

mengatakan seperti Ucapan mereka itu. Maka Allah akan mengadili 

diantara mereka pada hari kiamat, tentang apa-apa yang mereka berselisih 

padanya.” 

Jalan tengah yang digunakan dalam dialog agama memberikan 

kontribusi, antara lain: (1) dialog agama menjadi dasar untuk menciptakan 

hubungan manusia yang harmonis, humanis, toleran, dan menjunjung 

tinggi harkat martabat manusia secara konstruktif dan berkesinambungan; 

(2) pandangan tentang problem sosial, seperti kelaparan, kemiskinan, 

pendidikan, kesehatan, ekonomi, literasi, dan lainnya harus menjadi 

perhatian untuk menyelesaikannya; dan (3) kemajemukan menjadi sesuatu 

yang tak dapat terelakkan, sehingga masing-masing pemeluk agama 

memiliki pandangan tentang kemajemukan sebagai sebuah kenyataan 

yang harus dihadapi. 

Islam menjunjung tinggi pesan Tuhan yang datang sebelumnya dan 

membimbing manusia untuk menghargai perbedaan, keberagaman atau 

kemajemukan, dan mengajak untuk melakukan dialog antar agama yang 

harmonis (Nata, 2001:206). Dalam al-Qur’an Surat Saba [34]:24-26: 

“Katakanlah: "Siapakan yang memberi rezeki kepadamu dari langit dan 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

10  
 

dari bumi?" Katakanlah: "Allah", dan Sesungguhnya Kami atau kamu 

(orang-orang musyrik), pasti berada dalam kebenaran atau dalam 

kesesatan yang nyata. Katakanlah: "Kamu tidak akan ditanya (bertanggung 

jawab) tentang dosa yang Kami perbuat dan Kami tidak akan ditanya (pula) 

tentang apa yang kamu perbuat". Katakanlah: "Tuhan kita akan 

mengumpulkan kita semua, kemudian Dia memberi keputusan antara kita 

dengan benar. dan Dia-lah Maha pemberi keputusan lagi Maha 

Mengetahui". 

Keragaman agama-agama dalam masyarakat majemuk perlu 

adanya dialog antar agama yang dilandasi beberapa hal, antara lain: (1) 

menghindarkan tema-tema dialog pada doktrin-doktrin agama yang 

eksklusif, sehingga dapat meminimalisir konflik sosial akibat tidak adanya 

titik temu; (2) kebutuhan dasar manusia merupakan hak asasi dan 

kewajiban asasi manusia. Secara alamiah manusia mengharapkan 

kedamaian dan ketenteraman dalam kehidupannya; (3) agama 

menganjurkan adanya dialog baik sesama pemeluk agama maupun antar 

pemeluk agama lain, tentunya diolag yang berkaitan kebutuhan dasar 

manusia dalam kehidupan sosial; dan (4) menemukan jalan tengah dalam 

antar agama-agama untuk membangun masyarakat majemuk yang 

humanis dan toleran. 

Dialog antar umat beragama berupa dialog teologis dan dialog non-

teologis. Dialog teologis  bertujuan untuk memberikan kesadaran bahwa di 

luar keimanan dan keyakinan diri, terdapat banyak sekali keyakinan dan 

iman dari tradisi agama lain. Sedangkan dialog non-teologis merupakan 

dialog yang berhubungan pola-pola hubungan kemanusiaan, mencakup 

segala bentuk kehidupan sebagai interaksi antar pemeluk agama dalam 

suatu komunitas, kerjasama, dan hubungan sosial antar agama (Baidhawy, 

2001:29). 

 
2. Islam sebagai Ajaran dan Agama  

Al-Qur’an sebagai sumber normatif bagi suatu teologi inklusif, 

merupakan kunci untuk menemukan dan memahami konsep kemajemukan 

agama dalam Islam (Maksum, 2011:85. Ada beberapa ayat yang secara 

tegas mengungkapkan masalah kemajemukan dan toleransi agama. Islam 

adalah agama meski pandangan ini juga dimiliki oleh umat lain, yaitu 

Yahudi, Nasrani (Kristen), Hindu, dan Buddha. Pandangan seperti ini 

meniscayakan sikap-sikap sosial-keagamaan yang universal pula. Apalagi 

dalam komunitas yang heterogen dan majemuk, seperti toleransi, 

kebebasan, keadilan, dan kejujuran. 

Sikap-sikap itu telah digariskan dalam Kitab Suci bahwa kebenaran 

universal dengan sendirinya adalah tunggal, meskipun ada kemungkinan 

manifestasinya beragam (Maksum, 2011:86). Hal ini melahirkan 

pandangan bahwa pada mulanya umat manusia adalah tunggal. Akan 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

11  
 

tetapi, kemungkinan berselisih antar sesama, justru setelah penjelasan 

tentang kebenaran itu datang dan mereka berusaha memahami sekuat 

kemampuan dan keterbatasan mereka. Kesatuan asal umat manusia 

dilukiskan dalam Surat al-Baqarah [2]:213. 

Kata ummah mengandung beberapa pengertian: pertama, ummah 

berarti agama (millah) yang berarti keyakinan-keyakinan dan fundamental 

ajaran-ajaran (al-aqa’id wa ushul al-syarai’). Dalam Surat al-Anbiya’ 

[21]:92: “Sesungguhnya (agama Tauhid) ini adalah agama kamu semua; 

agama yang satu dan aku adalah Tuhanmu, Maka sembahlah aku.” Surat 

al-Mu’minun [23]: 51-52: “Hai rasul-rasul, makanlah dari makanan yang 

baik-baik, dan kerjakanlah amal yang saleh. Sesungguhnya aku Maha 

mengetahui apa yang kamu kerjakan. Sesungguhnya (agama Tauhid) ini, 

adalah agama kamu semua, agama yang satu, dan aku adalah Tuhanmu, 

Maka bertakwalah kepada-Ku.” 

Kedua, ummah berarti suatu komunitas yang terikat oleh kesatuan. 

Dalam hal ini dijelaskan dalam Surat al-A’raf [7]:181: “Dan di antara orang-

orang yang Kami ciptakan ada umat yang memberi petunjuk dengan hak, 

dan dengan yang hak itu (pula) mereka menjalankan keadilan.” Ketiga, 

ummah berarti pemimpin yang layak diikuti, sebagaimana dalam al-Qur’an 

Surat al-Nahl [16]:120: “Sesungguhnya Ibrahim adalah seorang imam yang 

dapat dijadikan teladan lagi patuh kepada Allah dan hanif. dan sekali-kali 

bukanlah Dia Termasuk orang-orang yang mempersekutukan (Tuhan).” 

Keempat, ummah berarti salah satu komunitas umat yang terbaik, dapat 

dilihat dalam Surat Ali Imran [3]:110: “Kamu adalah umat yang terbaik yang 

dilahirkan untuk manusia, menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah 

dari yang munkar, dan beriman kepada Allah. Sekiranya ahli kitab beriman, 

tentulah itu lebih baik bagi mereka, di antara mereka ada yang beriman, 

dan kebanyakan mereka adalah orang-orang yang fasik.” (Maksun, 

2011:86-87). 

Para mufasir berpandangan bahwa semua Nabi dan Rasul 

menganut ajaran dan agama yang satu (‘ala millah wahidah wa din wahid), 

yakni Islam. Dalam Surat Ali Imran [3]:19: “Sesungguhnya agama (yang 

diridhai) disisi Allah hanyalah Islam. tiada berselisih orang-orang yang 

telah diberi Al Kitab kecuali sesudah datang pengetahuan kepada mereka, 

karena kedengkian (yang ada) di antara mereka. Barangsiapa yang kafir 

terhadap ayat-ayat Allah Maka Sesungguhnya Allah sangat cepat hisab-

Nya.” Kata Islam  dalam ayat tersebut harus dibawakan pada makna 

generiknya, sebagai bentuk kepasarahan penuh kepada Tuhan, tanpa 

kemungkinan memberi peluang untuk melakukan sikap mendasar serupa 

sesuatu apapun selain dari pada-Nya. 

 Menurut Nur Kholish Madjid semua agama yang benar pada 

hakikatnya adalah “al-Islam”, yakni semua mengajar sikap pasrah kepada 

Sang Maha Pencipta, Tuhan Yang Maha Esa. Dalam kitab suci berulang 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

12  
 

kali ditegaskan bahwa agama para nabi sebelum nabi Muhammad Saw 

adalah semuanya al-Islam karena semuanya adalah ajaran tentang sikap 

pasrah kepada Tuhan. Perbedaan agama hanya pada level eksoterik 

(lahir), sedangkan awal level esoteriknya (batin) relative sama (Madjid, 

2000:425-441). 

Maksud wahdah disini, seandainya Allah berkehendak, maka Dia 

menjadikan manusia dalm satu kecenderungan yakni pada jalan yang 

benar (al-haqq) dan suci (fitrah) yang dipenuhi cahaya hidayah, tanpa ada 

penghalang nafsu, syahwat, dan kegelapan pikiran dan jiwa. Tetapi, dalam 

kenyataan empiris menunjukkan bahwa Allah menjadikan manusia 

berbeda-beda, ada yang baik dan ada pula yang buruk, dan seterusnya.  

Quraish Shihab menjelaskan bahwa dalam QS [2]:213, menunjuk 

pada kata berbentuk tunggal, berarti pada prinsipnya seluruh ajaran para 

nabi itu adalah sama, yaitu agama tauhid. Tauhid berarti mempercayai 

keberadaan Tuhan yang Maha Esa, adanya kiamat, malaikat, diutus rasul 

yang mengajarkan shalat, puasa, zakat, dan haji, serta menganjurkan 

berbuat kebaikan dan meninggalkan kemungkaran. Di sini, Quraish tidak 

menjelaskan suatu kitab yang sebelumnya diturunkan sebelum al-Qur’an 

dinasakh olehnya. Hanya saja, pemahaman terhadap suatu kitab bagi 

manusia akan berbeda karena perbedaan kecenderungan yang ada pada 

mereka, baik kecenderungan itu disebabkan oleh factor duniawi, tingkat 

kecerdasan, budaya, maupun kepentingan politik (Maksum, 2011:90). 

Menurut Abdul Aziz Sachedina (2002:50), menegaskan bahwa 

dalam QS [2]:213 memunculkan tiga fakta, yaitu kesatuan manusia di 

bawah satu Tuhan, kekhususan agama yang dibawa para nabi, dan 

peranan wahyu dalam mendamaikan perbedaan diantara berbagai umat 

beragama. Ketiga fakta ini merupakan konsepsi fundamental al-Qur’an 

mengenai pluralisme agama. Di satu sisi konsepsi itu tidak mengingkari 

kekhususan berbagai agama dan kontradiksi-kontradiksi yang mungkin 

yang ada di antara berbagai agama itu berkaitan dengan praktik dan 

kepercayaan yang benar. Di sisi lain, konsepsi itu menekankan kebutuhan 

mengakui kesatuan manusia dalam penciptaan dan kebutuhan untuk 

menumbuhkan pemahaman yang lebih baik antar umat beragama. 

Berdasarakan uraian di atas, merupakan wacana universal yang 

merengkuh semua manusia di bawah satu otoritas Ilahi sehingga 

merelatifkan semua klaim religius yang bersaing mengenai keunggulan 

spiritual. Idiom universal ini didasarkan pada prinsip tauhid. Pengakuan 

tauhid menandakan satu transformasi dari fokus manusia terhadap diri 

menjadi fokus terhadap diri, realitas, puncak, sumber dari segala diri yang 

lain. Dengan begitu, masing-masing agama memiliki ruang tata kerja 

pribadi dan publik berbeda. Hal ini tidak boleh terjadi benturan antara 

ruang privasi dan ruang publik. Di sinilah arti penting kebebasan beragama 

perlu dibentuk menuju arah harmoni antara pribadi dan publik 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

13  
 

Relasi harmoni antar umat beragama sering kali menuai masalah, 

manakala individu pemeluk agama memiliki ego pribadi yang menganggap 

dirinya paling benar dan menganggap tidak ada kebenaran pada diri orang 

lain. Dengan demikian menimbulkan pemaksaan terhadap orang lain 

(Maksum, 2011:96). Secara tegas dalam al-Qur’an menolak setiap orang 

beriman untuk memaksakan agamanya kepada orang lain. Al-Qur’an Surat 

al-Baqarah [2]: 256 menjamin kebebasan beragama kepada manusia.  

Untuk itulah, Islam melalui argumentasi otoritatif al-Qur’an 

menngecam kecondongan tradisional yang sempit, egosentrik, dan 

eksklusif. Islam sungguh dengan kekhususan wahyu al-Qur’an dan 

kenabian Muhammad, sejak awal kehadirannya telah mengkampanyekan 

toleransi, kebebasan, keadilan, dan kejujuran yang jamak (Arifin, 

2015:254-255). Dengan demikian bahwa Islam menganjurkan hidup damai 

dalam masyarakat yang beragam. Inklusifitas memberikan ruang interaksi 

sosial yang lebih bermartabat dan menghargai perbedaan dalam 

masyarakat multikultural. 

 

C. NILAI-NILAI INKLUSIF 

Dalam kajian keislaman inklusif, terdapat akar-akar nilai karakter 

inklusif yang mendorong terwujudnya budaya multikulturalis dalam suatu 

masyarakat: pertama, al-Ta’aruf, merupakan pintu gerbang proses 

interaksi antar individu atau kelompok, tanpa kendala perbedaan warna 

kulit, budaya, agama, atau bahasa. Ta’aruf ini menjadi indikasi positif dan 

konstruktif dalam masyarakat plural untuk bersama saling menghormati, 

dan saling menerima perbedaan di antara mereka. Ta’aruf menjadi 

gerbang kultural yang memberi akses untuk melakukan langkah-langkah 

berikutnya dalam membangun kebersamaan kehidupan dengan damai, 

melalui karakter-karakter inklusif (Hasan, 2016:60). Dalam al-Qur’an Surat 

al-Hujurat [49]:13, menunjukkan bahwa manusia yang tercipta di muka 

bumi beragam, baik laki-laki dan perempuan, bangsa dan suku yang 

beragam pula. Keragaman ini memunculkan sikap untuk saling mengenal 

yang dilandasi dengan ketakwaan. 

Kedua, sikap tawasuth (moderat) ini menjadi identias umat Islam. 

Ditegaskan dalam al-Qur’an Surat al-Baqarah [2]:143. Sikap moderat 

merupakan sikap lentur yang mengedepankan kepentingan umum 

daripada kepentingan pribadi atau golongan. Kelenturan ini menunjukkan 

sikap yang mampu beradaptasi dengan masyarakat multikultur. Sikap 

moderat akan mendorong seseorang untuk berbuat hal-hal positif, saling 

menghargai, kerja sama dengan berbagai ragam masyarakat (Hasan, 

2016:63-64). 

Ketiga, al-Tasamuh  (toleran) merupakan salah satu sikap dasar 

dan karakter ajaran Islam. Islam sebagai agama yang penuh kasih sayang. 

Hubungan orang Islam dan non muslim banyak disebutkan dalam ayat-



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

14  
 

ayat al-Qur’an. Hal yang dicontohkan oleh rasul dengan sikap toleran, 

diantaranya adalah: (1) tokoh munafik Ubdullah bin Ubay yang telah 

meninggal, datanglah puteranya kepada Rasulullah untuk meminta gamis 

Beliau untuk mengkafani, Beliau memberikan gamisnya kepada putera 

Abdullah bin Ubay; (2) ada sebuah hadits yang diriwayatkan Jabir bin 

Abdullah menerangkan, ada jenazah yang lewat di hadapan Nabi 

Muhammad Saw, beliau berdiri untuk member penghormatan, kemudian 

Beliau diberitahu bahwa jenazah itu adalah Yahudi. Beliau bersabda: 

”Tidakkah dia juga jiwa manusia?.”  Hal ini menunjukkan bahwa Islam 

sebagai agama yang kasih saying dan toleran. Mengajak perdamaian dan 

keadilan, hidup berdampingan dengan menjunjung harkat dan martabat 

kemanusiaannya (Hasan, 2016:67). 

Sikap tasamuh sebagaimana dalam Surat Ali Imron [3]:159 adalah 

sikap lemah lembut, memberi ma’af, memohonkan ampunan, dan 

bermusyawarah. Sikap lemah lembut mendorong seseorang untuk 

melakukan kebajikan dalam kehidupannya. Akar teologis tentang toleransi 

dan praktik perilaku toleran dapat dilihat dengan amat baik oleh Muslim 

generasi awal. Prinsip utama teologi toleransi dalam Islam adalah dengan 

meletakkan perbedaan keyakinan sebagai kehendak Allah (Rusmana, 

2014:267). Secara eksplisit dalam al-Qur’an Surat Yunus [10]:99: “Dan 

Jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di 

muka bumi seluruhnya. Maka Apakah kamu (hendak) memaksa manusia 

supaya mereka menjadi orang-orang yang beriman semuanya?” 

Keempat, al-Ta’awun. Manusia sebagai makhluk sosial saling 

membutuhkan satu dengan yang lainnya (Hasan, 2016:68). Di sinilah maka 

muncul sikap dan perilaku untuk saling tolong menolong dalam kebajikan 

dan menjauhi sikap tolong menolong dalam berbuat dosa dan 

pelanggaran. Sikap ini merupakan sikap universal yang ada pada setiap 

individu. Anjuran untuk tolong menolong tersurat dalam al-Qur’an Surat al-

Maidah [5]:2. Perintah tolong menolong dalam mengerjakan kebajikan dan 

takwa itu termasuk sendi-sendi hidayah ijtimaiyah dari al-Qur’an, 

sebagaimana al-Maraghy mengatakan dalam tafsirnya. Kewajiban 

melakukan tolong menolong dengan dilandasi ketakwaan akan 

memberikan manfaat bagi manusia secara individu maupun manusia 

dalam sebuah kelompok, baik tolong menolong untuk kepentingan duniawi 

maupun ukhrawi. Perilaku ini membantu manusia untuk menghadapi 

mafsadah yang timbul. 

Kelima, al-Tawazun sikap yang seimbang dalam kehidupan 

manusia perlu dilakukan untuk mencapai kebahagiaan hidup di dunia 

maupun di akhirat (Hasan, 2016:71).  Perlunya tawazun dalam kehidupan 

agar terjadi harmonisasi dan keseimbangan . Al-Qur’an Surat al-Qashash 

[28]:77 menegaskan untuk bersikap seimbang: “Dan carilah pada apa yang 

telah dianugerahkan Allah kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

15  
 

janganlah kamu melupakan bahagianmu dari (kenikmatan) duniawi dan 

berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik, 

kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) bumi. 

Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat 

kerusakan.” 

 

SIMPULAN 

Setiap orang memiliki kebebasan memeluk agama, tidak ada 

paksaan di dalamnya. Pemahaman dan pengamalan ajaran dan nilai-nilai 

keagamaan harus dijunjung tinggi oleh pemeluknya. Agama mengatur 

tentang hubungan manusia dengan Penciptanya dan hubungan manusia 

dengan makhluk-Nya (baca: manusia). Agama memberi ruang untuk 

membangun inklusifitas dalam hal hubungan manusia dengan manusia, 

meskipun terdapat perbedaan. Perbedaan dimaksudkan bahwa manusia 

ada yang memeluk agama Islam, Kristen, Protestan, Hindu, Budha, dan 

Konghucu. Inklusifitas mendorong terciptanya kehidupan manusia yang 

aman, harmonis, damai, dan tenteram. Di samping itu juga mampu 

membentuk manusia yang memiliki jiwa humanis, toleran, dan saling 

menghargai..    

Islam menjadi rahmatan li al-‘alamin, artinya membentuk manusia 

yang memiliki kesalehan individual dan kesalehan sosial. Kedua kesalehan 

ini menjadi modal untuk menciptakan perdamaian dan kerukunan umat 

Islam. Di tengah-tengah masyarakat majemuk dan multikultur Islam 

mampu menempatkan posisinya pada sikap inklusif.  Inklusivitas 

mengandung beberapa nilai, yaitu: saling mengenal (al-ta’aruf), moderat 

(al-tawasuth), toleran (al-tasamuh), saling tolong menolong (al-ta’awun), 

dan seimbang (al-tawazun) merupakan sikap dan nilai universal pada 

manusia. Manusia pada dasarnya menghendaki kehidupan yang rukun dan 

penuh kedamaian. Kedamaian menjadi harapan semua manusia dari latar 

belakang budaya, ras, suku, dan agama yang berbeda. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

 
Achmad, Nur. 2001. Pluralitas Agama: Kerukunan Dalam Keragaman. 

Jakarta: Kompas 
 
Ali, A. Mukti. 1971. Universitas Dan Pembangunan. Bandung: IKIP 

Bandung 
 
Arifin, Syamsul. 2015. Studi Islam Kontemporer: Arus Radikalisasi Dan 

Multikulturalisme Di Indonesia. Malang: Intrans Publishing 
 
Baidhawy, Zakiyuddin. 2001. Dialog Global Dan Masa Depan Agama. 

Surakarta: Muhammadiyah University Press 
 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

16  
 

Ghazali, Abdul Moqsith. 2009. Argumen Pluralisme Agama: Membangun 
Toleransi Berbasis Al-Qur’an. Cet. II. Depok: Kata Kita  

 
Hasan, Muhammad Tholchah. 2000. Islam Dalam Perspektif Sosio 

Kultural. Jakarta: Lantabora Press 
 
———.2016. Pendidikan Multikultural Sebagai Opsi Penanggulangan 

Radikalisme. Cet. III. Malang: Lembaga Penerbitan Unisma 
 
Huntington, Samuel P. 2012. Benturan Antar Peradaban Dan Masa Depan 

Politik Dunia. Terj. M. Sadat Ismail Cet. XII Judul Asli: “The Clash of 
Civilizations and the Remarking of the World Order.” Jakarta: 
Penerbit Qalam 

 
Ma’arif, Syamsul. 2015. Pesantren Inklusif Berbasis Kearifan Lokal. 

Yogyakarta: Kaukaba 
Majid, Nurcholish. 2000. Islam Doktrin Dan Peradaban. Jakarta: 

Paramadina 
 
———. 1997. Masyarakat Religius. Paramadina 
 
Majid, Nurcholish, and Zainun Kamal. 2004. Fiqih Lintas Agama: 

Membangun Masyarakat Inklusif-Pluralis. Yayasan Wakaf 
Paramadina bekerjasama dengan the Asia Foundation 

 
Maksum, Ali. 2011. Pluralisme Dan Multikulturaisme Paradigma Baru 

Pendidikan Agama Islam Di Indonesia. Cet. I. Malang: Aditya Media 
Publishing 

 
Mas’ ud, Abdurrahman. 2003. Menuju Paradigma Islam Humanis. 

Yogyakarta: Gama Media 
 
Mulkhan, Abdul Munir. 2005. Salehan Multikultural: Ber-Islam Secara 

Autentik-Kontekstual Di Aras Peradaban Global. Jakarta: PSAP 
Muhammadiyah 

 
Nasution, Harun. 1985. Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya. Jilid I, Cet. 

V. Jakarta: UI Press 
 
Nata, Abuddin. 2001. Peta Keragaman Pemikiran Islam Di Indonesia. Divisi 

Buku Perguruan Tinggi, RajaGrafindo Persada 
 
Nottingham, Elizabeth K. 1985. Agama Dan Masyarakat: Suatu Pengantar 

Sosiologi Agama. Terj. Abdul Muis Naharong. Jakarta: Rajawali  
 
Raihani. 2016. Pendidikan Islam Dalam Masyarakat Multikultural. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar 
 
Rakhmat, Jalaluddin. 2006. Islam Dan Pluralisme: Akhlak Al-Quran 

Menyikapi Perbedaan. Penerbit Serambi 



Ar-Risalah, Vol. XV  No. 2 Oktober 2017 
 

       Sugiyar       Menemukan Inklusifitas Interaksi Sosial Antar Umat Beragama  

17  
 

 
Rusmana, Dadan, and Yayan Rahtikawati. 2014. Tafsir Ayat-Ayat Sosial 

Budaya: Tafsir Maudhu’i Terhadap Ayat-Ayat Al-Qur’an Yang 
Berkaitan Dengan Budaya, Sejarah, Bahasa, Dan Sastra. Cet. I. 
Bandung: Pustaka setia 

 
Sachedina, Abdulaziz. 2002. Kesetaraan Kaum Beriman: Akar Pluralisme 

Demokratis Dalam Islam. Jakarta: Serambi 
 
Shihab, Alwi. 2001. Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka Dalam 

Beragama. Bandung: Mizan 
 
Shihab, M. Quraish. 2001. “Membumikan” Al-Quran: Fungsi Dan Peran 

Wahyu Dalam Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan 
 




