AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga
dan Hukum Islam

Volume 03 Nomor 02 Tahun 2024
E-ISSN: 2829-6346
P-ISSN: 2829-6788

IJBAR NIKAH DALAM PERNIKAHAN ANAK:
ANALISIS HUKUM ISLAM DAN PERLINDUNGAN HAK PEREMPUAN

M. Hafil Birbik
Universitas Islam Ibrahimy Banyuwangi, Indonesia
e-mail: birbigmambo@gmail.com

Abstract

This study examines how the concept of ijbar marriage—the authority of a guardian
to marry off a daughter without her consent—is understood within classical Islamic
jurisprudence, Indonesian family law, and contemporary social practices, as well as
its connection to child marriage. Positioned as a critical intervention in Islamic
family law discourse, this research evaluates the compatibility between ijbar and the
principles of women’s rights protection. Using a normative qualitative method based
on literature review of juristic texts, national regulations, court decisions, and
institutional reports, the study finds that classical jurisprudence limits ijbar to clear
notions of welfare, yet in practice it is often misinterpreted as justification for forced
child marriage. Although Indonesian law has raised the minimum marriage age,
legal loopholes remain through the dispensation mechanism, frequently reinforced by
misinformed religious narratives. Ethical analysis and magqasid al-sharia perspectives
indicate that forced child marriage contradicts the aims of protecting life, dignity,
and wellbeing, affirming the necessity of reinterpreting ijbar within contemporary
legal and social contexts.

Keywords : [jbar Marriage, Guardian’s Authority, Child Marriage, Islamic Family
Law, Women'’s Rights Protection

Abstrak

Penelitian ini mengkaji bagaimana konsep ijbar nikah—kewenangan wali mujbir
dalam pernikahan perempuan—dipahami dalam fikih klasik, hukum positif
Indonesia, dan praktik sosial kontemporer, serta bagaimana pemahaman tersebut
berkelindan dengan fenomena pernikahan anak. Kajian ini menempati posisi kritis
dalam wacana hukum keluarga Islam, yakni dengan menilai keselarasan antara
konstruksi ijbar dan prinsip perlindungan hak perempuan. Penelitian menggunakan
metode kualitatif normatif melalui studi literatur terhadap fikih mazhab, regulasi
nasional, putusan pengadilan, dan laporan lembaga resmi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa ijbar dalam fikih klasik tidak bersifat absolut dan secara
prinsip dibatasi oleh kemaslahatan, namun dalam praktik sosial kerap
disalahpahami sehingga menjadi legitimasi pemaksaan pernikahan anak. Hukum
positif Indonesia yang telah meningkatkan batas usia perkawinan masih menyisakan

AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam
E-ISSN: 2829-6346 P-ISSN: 2829-6788


mailto:birbiqmambo@gmail.com

M. Halfil Birbik

celah melalui dispensasi kawin, yang sering diperkuat oleh interpretasi keagamaan
yang keliru. Kajian etis dan maqasid syariah menegaskan bahwa pemaksaan
pernikahan anak bertentangan dengan tujuan perlindungan jiwa, martabat, dan
keselamatan perempuan, sehingga reinterpretasi ijbar menjadi keharusan
konseptual dan praktis dalam konteks modern.

Kata Kunci: ijbar nikah, wali mujbir, perkawinan anak, hukum keluarga Islam,
perlindungan hak perempuan.

Accepted: Reviewed: Published:
June, 20 2024 July, 13 2024 July, 31 2024

A. Pendahuluan

Fenomena pernikahan anak terus menjadi isu krusial dalam kajian hukum
keluarga Islam dan perlindungan hak perempuan, terutama ketika legitimasi
normatif yang berasal dari teks-teks fikih klasik kerap disalahpahami atau
direproduksi secara tidak proporsional dalam konteks sosial modern. Salah satu
konsep yang paling sering dikaitkan dengan praktik tersebut adalah ijbar nikah,
yakni kewenangan wali mujbir untuk menikahkan anak perempuan tanpa
persetujuannya. Dalam tradisi fikih, konsep ini memiliki dasar historis dan
epistemologis yang kuat, namun mengalami perbedaan interpretasi antarmazhab
dan seringkali tidak dipahami secara utuh dalam kerangka etis maupun maqasid
syariah. Perkembangan wacana kontemporer mengenai hak perempuan,
perlindungan anak, serta reformasi hukum keluarga di berbagai wilayah muslim,
termasuk Indonesia, menuntut analisis yang lebih kritis terhadap relevansi konsep
ijbar di era modern. Kondisi ini menjadi semakin penting mengingat meningkatnya
sorotan publik terhadap praktik pernikahan anak sebagai bentuk pelanggaran hak
asasi perempuan dan ancaman terhadap kualitas generasi mendatang.

Dalam konteks teoretis, kajian-kajian fikih klasik menunjukkan bahwa
kewenangan wali mujbir terutama dibahas sebagai mekanisme perlindungan
dalam masyarakat patriarkal tradisional. Mazhab Maliki dan Syafi’i, misalnya,
mengakui hak ijbar terhadap anak perempuan yang masih kecil atau gadis (al-
bikr), sementara mazhab Hanafi memberikan ruang lebih besar pada persetujuan
perempuan dan membatasi hak ijbar secara ketat. Perbedaan-perbedaan ini telah
dibahas dalam sejumlah penelitian, seperti yang dilakukan (Afadi, 2024; Hadi &
Fitrianoor, 2024), yang menunjukkan bahwa ulama mazhab memiliki alasan
epistemik dan sosial-historis masing-masing dalam menetapkan batasan
kewenangan wali. Namun demikian, pembahasan tersebut seringkali berhenti
pada aspek normatif fikih tanpa menautkannya secara kritis dengan problem

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 160



M. Halfil Birbik

aktual seperti perkawinan anak yang terjadi akibat tekanan sosial, kesenjangan
pendidikan, atau pemahaman yang keliru terhadap konsep wali mujbir.

Sejumlah studi kontemporer mulai mengangkat persoalan ini, namun
fokusnya masih terpisah dan belum memberikan kerangka analitis yang
komprehensif terkait hubungan antara legitimasi ijbar dan praktik pernikahan
anak. Misalnya, penelitian (Argo et al.,, 2020; Nurhayati & Paryadi, 2022) lebih
menekankan pada praktik pemaksaan perkawinan dalam komunitas tertentu,
namun belum memetakan bagaimana konstruksi fikih mazhab dipahami oleh
masyarakat dan bagaimana pemahaman tersebut diartikulasikan dalam praktik
sosial. Studi (Cahya Ma'’rifatul Yahya & Inna Fauziatal Ngazizah, 2024)
menunjukkan bahwa masyarakat mempertahankan hak ijbar dengan merujuk
pada KHI, tetapi analisis tersebut lebih berupa pemetaan praktik dibandingkan
evaluasi normatif. Di sisi lain, penelitian (Annisa, 2024; Ilya, 2023) menyoroti
aspek perlindungan perempuan melalui perspektif HAM dan magqasid syariah,
tetapi tidak secara khusus menelaah hubungan antara ijbar dan pernikahan anak
sebagai fenomena interseksional yang melibatkan konstruksi fikih, hukum positif,
dan dinamika sosial.

Sementara itu, wacana global mengenai child marriage menempatkan praktik
tersebut sebagai harmful practice yang bertentangan dengan prinsip kepentingan
terbaik bagi anak. Hal ini juga ditegaskan oleh (“LAPORAN TAHUNAN KPAI, JALAN
TERJAL PERLINDUNGAN ANAK,” 2025; Siaran Pers Komnas Perempuan Tentang
"Perkawinan Anak Merupakan Praktik Berbahaya (Harmful Practice) yang
Menghambat Indonesia Emas 2045 (3 Agustus 2021), n.d.) yang menunjukkan
bahwa pernikahan anak sering terjadi bukan karena ajaran agama, melainkan
karena faktor struktural seperti kemiskinan, relasi kuasa dalam keluarga, dan
minimnya edukasi gender. Namun, laporan-laporan tersebut belum secara
sistematis menganalisis peran legitimasi normatif ijbar dalam membentuk
persepsi keluarga mengenai pernikahan anak. Dalam konteks ini, terdapat
kebutuhan untuk mengkaji ulang bagaimana konsep ijbar dipahami dan
dipraktikkan di masyarakat, serta bagaimana hukum Islam kontemporer dapat
memberikan pendekatan yang lebih berperspektif keadilan gender dan
perlindungan anak.

Kajian akademik tentang rekontekstualisasi hukum keluarga juga
berkembang pesat. (Al-Sharmani, 2018) menunjukkan bahwa interpretasi hukum
pernikahan dalam tradisi Islam selalu melibatkan dimensi etis dan moral, bukan
semata legal-formal. Temuan ini mengindikasikan perlunya membaca konsep ijbar
dalam kerangka etis yang lebih luas, sehingga tidak dipahami secara kaku sebagai
hak mutlak wali. Bahkan, upaya reaktualisasi oleh (Andiko et al., 2023; Fauzi et al.,

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 161



M. Halfil Birbik

2023; Hakim, 2022) menekankan bahwa magqasid syariah harus menjadi landasan
utama dalam menilai praktik-praktik hukum keluarga, terutama ketika
menyangkut kerentanan perempuan dan anak. Perspektif ini menegaskan
pentingnya reinterpretasi konsep ijbar agar selaras dengan konteks sosial yang
berubah.

Dalam ranah hukum positif Indonesia, perubahan Undang-Undang
Perkawinan melalui UU No. 16 Tahun 2019 yang menaikkan batas usia
perkawinan menjadi 19 tahun bagi laki-laki dan perempuan merupakan langkah
signifikan dalam perlindungan anak. Namun, mekanisme dispensasi kawin yang
kian marak-seperti dianalisis dalam berbagai laporan peradilan agama dan studi
independen (Perkara Dispensasi Kawin Dan (Pembaruan) Hukum Acaranya | Oleh:
H. Asmu’i Syarkowi (6/12) - Direktorat Jenderal Badan Peradilan Agama, n.d.;
Wijayati et al, 2024)-menunjukkan adanya celah yang memungkinkan praktik
pernikahan anak tetap berlangsung. Di sinilah urgensi kajian ijbar menemukan
relevansinya, sebab sebagian keluarga yang mengajukan dispensasi masih
menggunakan narasi keagamaan atau pemahaman tentang otoritas wali sebagai
pembenar. Analisis (Rifqi et al., 2025) bahkan menegaskan bahwa penyalahgunaan
konsep ijbar berkontribusi pada diskriminasi struktural terhadap anak perempuan
dan mengabaikan prinsip best interest of the child. Meski demikian, penelitian
tersebut belum menggali bagaimana fikih mazhab, hukum positif, dan pandangan
etis kontemporer dapat diletakkan dalam dialog kritis untuk menghasilkan
pemahaman yang lebih proporsional mengenai ijbar.

Berbagai penelitian mengenai ijbar telah memberikan kontribusi penting,
namun terdapat beberapa kesenjangan penelitian (research gap) yang masih
menyisakan ruang untuk eksplorasi akademik lebih lanjut. Pertama, sebagian
besar studi masih bersifat sektoral: ada yang fokus pada fikih klasik, ada yang
membahas praktik lapangan, dan ada pula yang menelaah hukum positif. Namun
sangat sedikit penelitian yang menghubungkan ketiganya secara integratif untuk
memahami bagaimana konsep ijbar beroperasi sebagai legitimasi normatif dalam
sistem hukum dan praktik sosial, khususnya dalam konteks pernikahan anak.
Kedua, kajian-kajian terdahulu belum banyak menempatkan persoalan ini dalam
bingkai perlindungan hak perempuan yang melibatkan analisis maqasid syariah,
HAM, dan gender secara simultan, padahal kombinasi pendekatan tersebut sangat
penting untuk menilai relevansi konsep ijbar dalam konteks kontemporer. Ketiga,
meskipun beberapa penelitian kontemporer mengevaluasi hak ijbar dalam KHI
atau hukum nasional (Kmw & Yunus, 2022; Mohd & Kadir, 2020; Saputro et al,,
2025), belum ada yang secara tegas mengkaji bagaimana konsep tersebut dapat
berpotensi disalahgunakan dalam permohonan dispensasi kawin dan bagaimana

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 162



M. Halfil Birbik

hukum Islam dapat memberikan kerangka pembacaan kritis terhadap praktik
tersebut. Keempat, belum ada penelitian yang secara mendalam mengaitkan
penyalahgunaan ijbar, diskriminasi struktural, dan kebutuhan reinterpretasi
hukum Islam dalam perspektif etis sebagaimana diuraikan oleh (Al-Sharmani,
2018), sehingga meninggalkan celah teoretis dalam upaya reformulasi hukum
keluarga Islam yang adil gender.

Berangkat dari berbagai kesenjangan tersebut, penelitian ini berupaya
menawarkan analisis komprehensif mengenai ijbar nikah dalam perspektif hukum
Islam, fikih mazhab, dan hukum keluarga Indonesia, serta bagaimana legitimasi
konsep tersebut berkelindan dengan praktik pernikahan anak dan perlindungan
hak perempuan. Penelitian ini bertujuan menjelaskan konsep ijbar dan batasan
kewenangan wali mujbir menurut fikih klasik, menganalisis keterkaitannya
dengan fenomena pernikahan anak di Indonesia, serta menilai relevansinya dalam
konteks perlindungan perempuan berdasarkan hukum Islam dan hukum positif.
Pada akhirnya, penelitian ini memberikan argumentasi akademik mengenai
perlunya reinterpretasi ijbar agar sesuai dengan prinsip keadilan, kemaslahatan,
dan perlindungan anak di era modern. Dengan pendekatan integratif dan analisis
kritis terhadap sumber fikih, regulasi, serta dinamika sosial kontemporer,
penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi pada penguatan wacana reformasi
hukum keluarga Islam yang lebih humanis, berperspektif gender, dan selaras
dengan maqasid syariah.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan kajian kualitatif dengan jenis penelitian normatif
atau kepustakaan yang berfokus pada penelaahan konsep ijbar nikah serta
kaitannya dengan pernikahan anak dan perlindungan hak perempuan. Seluruh
proses penelitian dilakukan melalui studi literatur terhadap regulasi nasional,
putusan pengadilan, artikel jurnal ilmiah, laporan lembaga pemerintah, serta
penelitian akademik yang membahas otoritas wali, praktik pernikahan anak, dan
perspektif perlindungan perempuan. Penelitian ini tidak terikat oleh lokasi
tertentu karena seluruh data diperoleh melalui sumber pustaka dan basis data
digital.

Sasaran penelitian berupa konstruksi hukum mengenai ijbar dalam
perspektif fikih mazhab dan hukum keluarga Indonesia, sementara subjek
penelitian adalah dokumen dan teks hukum yang relevan. Pengumpulan data
dilakukan melalui teknik dokumentasi, yaitu menelusuri, memilih, dan
mengorganisasi literatur berdasarkan tema kajian. Instrumen penelitian meliputi

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 163



M. Halfil Birbik

penelusuran literatur, pencatatan tematik, serta kategorisasi isu-isu kunci terkait
kewenangan wali, pernikahan anak, dan perlindungan perempuan.

Data dianalisis menggunakan analisis isi untuk memahami substansi hukum,
analisis komparatif untuk memetakan perbedaan antara pandangan mazhab dan
hukum positif, serta analisis interpretatif untuk menilai relevansi konsep ijbar
dalam konteks kontemporer dengan mempertimbangkan prinsip kemaslahatan
dan perlindungan anak. Pendekatan socio-legal digunakan secara terbatas untuk
membaca data sekunder mengenai praktik pernikahan anak dan dinamika sosial
yang memengaruhi pemaknaan ijbar. Melalui metode ini, penelitian menghasilkan
pemahaman komprehensif mengenai posisi ijbar dalam wacana hukum Islam dan
implikasinya terhadap perlindungan hak perempuan di Indonesia.

C. Hasil dan Pembahasan
1. Konsep Ijbar dalam Konstruksi Fikih Mazhab

Konsep ijbar dalam fikih klasik merupakan salah satu isu paling kompleks
dalam hukum keluarga Islam, karena berkaitan langsung dengan struktur otoritas,
perlindungan, dan persepsi masyarakat terhadap kapasitas perempuan dalam
menentukan pasangan hidupnya. Analisis terhadap berbagai literatur fikih
menunjukkan bahwa ijbar tidak lahir dalam ruang hampa, melainkan berkembang
dalam konteks sosial patriarkal pra-modern yang menempatkan keluarga sebagai
institusi utama pengatur relasi sosial. Dalam konteks tersebut, wali memiliki peran
sentral tidak hanya sebagai figur spiritual atau hukum, tetapi juga sebagai penjaga
kehormatan keluarga yang mempertaruhkan reputasi kolektif. Pemahaman
historis inilah yang memengaruhi konstruksi para ulama mazhab ketika
merumuskan batas-batas kewenangan wali mujbir.

Mazhab Syafi'i sebagai salah satu mazhab terbesar di dunia Islam
memberikan ruang paling luas bagi wali untuk menjalankan hak ijbar, namun
dengan syarat-syarat tertentu yang berfungsi sebagai kontrol etik. Syafi’iyah
berpendapat bahwa wali dapat menikahkan anak perempuan yang masih gadis
tanpa persetujuannya, terutama ketika anak tersebut belum cukup matang untuk
membuat keputusan sendiri. Namun penting dicatat bahwa dalam mazhab inij,
konsep ijbar tidak berdiri sendiri sebagai hak absolut. (Hadi & Fitrianoor, 2024)
menunjukkan bahwa ulama Syafi'i mensyaratkan wali bertindak dalam kerangka
maslahah yang jelas, sehingga hak tersebut tidak dapat dijalankan jika berpotensi
membawa madharat. Ini memperlihatkan adanya prinsip batasan internal yang
sering kali tidak disadari oleh masyarakat kontemporer yang memahami ijbar
secara tekstual.

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 164



M. Halfil Birbik

Sementara itu, mazhab Hanafi menolak hak ijbar terhadap perempuan balig,
dan lebih menekankan persetujuan perempuan sebagai syarat sah akad nikah.
Perempuan, bagi Hanafiyah, memiliki kapasitas penuh untuk memilih pasangan
hidupnya setelah mencapai usia dewasa. Perbedaan ini bukan semata-mata
perbedaan metodologis, tetapi juga teologis dan sosial. Mazhab Hanafi lahir dari
konteks urban di Irak yang lebih plural dan memberikan ruang lebih besar bagi
perempuan dalam ruang sosial publik. Temuan ini dikuatkan oleh kajian (Mohd &
Kadir, 2020) yang menunjukkan bahwa hukum keluarga modern di sejumlah
negara muslim justru mengadopsi pandangan Hanafi karena dianggap lebih sejalan
dengan prinsip persetujuan bebas (free consent) dalam hukum keluarga
kontemporer.

Mazhab Maliki dan Hanbali berada di posisi tengah, tetapi tetap mengakui
peran wali sebagai penentu kemaslahatan dalam kasus tertentu. Maliki, misalnya,
memperbolehkan wali memaksakan pernikahan anak perempuan yang masih
kecil, namun tidak terhadap perempuan dewasa. Otoritas wali dalam mazhab ini
lahir dari pandangan bahwa anak belum memiliki kapasitas rasional penuh untuk
menilai keuntungan atau risiko pernikahan. Namun Maliki juga menegaskan
perlunya melihat kesiapan psikologis dan sosial anak perempuan sebelum akad.
Dalam pandangan Hanbali, hak ijbar juga ada tetapi dengan pembatasan moral
yang hampir sama: wali harus membuktikan bahwa pilihan pasangan itu benar-
benar mendatangkan kebaikan bagi anak.

Temuan dari berbagai mazhab ini menunjukkan bahwa gagasan umum yang
menyatakan bahwa wali “bebas memaksa” anak perempuan menikah merupakan
simplifikasi yang keliru. Penelitian (Hafizh & Armi, 2022) menunjukkan bahwa
para ulama Kklasik justru sangat berhati-hati dalam memberikan otoritas kepada
wali. Tujuan utama pemberian hak tersebut adalah menjaga kemaslahatan anak
perempuan ketika mereka dianggap belum cukup cakap menilai risiko sosial,
ekonomi, atau moral dari sebuah pernikahan. Dengan demikian, ijbar tidak pernah
dimaksudkan sebagai justifikasi pemaksaan, melainkan sebagai mekanisme
proteksi dalam struktur masyarakat tradisional yang memiliki karakter berbeda
dengan masyarakat kontemporer.

Kajian terhadap ulama kontemporer memperlihatkan adanya pergeseran
yang cukup signifikan. (Afadi, 2024), melalui analisis terhadap pendapat Syaikh Ali
Jum‘ah, menunjukkan bahwa ulama besar modern lebih menekankan kesukarelaan
perempuan sebagai unsur sah pernikahan. Menurut Syaikh Ali Jum‘ah, otoritas
wali tetap diakui secara prinsip, tetapi tidak dapat dijalankan jika menghilangkan
kerelaan atau merugikan hak perempuan. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 165



M. Halfil Birbik

gagasan ijbar dalam fikih kontemporer semakin diarahkan pada perlindungan
perempuan sebagai subjek moral dan hukum.

Selain itu, interpretasi etis terhadap konsep pernikahan yang dikemukakan
(Al-Sharmani, 2018) memperkuat argumen bahwa hukum keluarga Islam tidak
dapat dibaca hanya sebagai teks legal, tetapi juga sebagai ekspresi nilai etis yang
menekankan keadilan interpersonal dan kesejahteraan perempuan. Dengan
demikian, otoritas wali dalam konteks hukum Islam tidak dapat dipisahkan dari
kerangka etika yang menuntut penghormatan terhadap martabat perempuan.
Pendekatan hermeneutis semacam ini menantang interpretasi literal yang sering
dipakai dalam pembenaran pemaksaan perkawinan anak.

Secara teoretis, perbedaan pandangan antarmazhab menunjukkan bahwa
ijbar bukan gagasan tunggal melainkan spektrum pemikiran yang sangat
dipengaruhi oleh konteks sosial, nilai kemaslahatan, serta perkembangan moral
masyarakat. Dengan kata lain, tidak ada satu pun mazhab yang memberikan
kewenangan absolut kepada wali tanpa mempertimbangkan kondisi spesifik anak
perempuan. Pada titik inilah kajian hukum Islam modern menemukan ruang untuk
melakukan reinterpretasi berdasarkan prinsip maqasid syariah. (Andiko et al,,
2023) menegaskan bahwa hak ijbar dalam pandangan Imam Syafi'i sendiri
bukanlah mandat tanpa batas, melainkan dibatasi oleh tujuan syariah untuk
melindungi nasab, martabat, dan keselamatan perempuan.

Dengan menganalisis konstruksi fikih mazhab, penelitian ini menemukan
bahwa pemaknaan ijbar dalam masyarakat modern seringkali tidak
mencerminkan rumusan para ulama, melainkan dipengaruhi faktor sosial seperti
patriarki, tekanan adat, dan kekhawatiran keluarga terhadap citra sosial.
Pemahaman yang keliru tersebut menjadi titik awal munculnya praktik pemaksaan
pernikahan anak yang bersembunyi di balik legitimasi fikih. Padahal, ketika dibaca
secara utuh, fikih justru menempatkan keridhaan dan kemaslahatan sebagai syarat
utama keabsahan tindakan wali.

2. Ijbar dan Penyimpangan Praktik dalam Konteks Sosial Indonesia

Analisis terhadap praktik ijbar di Indonesia menunjukkan bahwa terdapat
kesenjangan besar antara konstruksi fikih mazhab dan pemahaman masyarakat
mengenai hak wali dalam pernikahan anak. Meskipun sebagian ulama klasik
memberikan ruang terbatas bagi wali mujbir, pelaksanaan di lapangan sering kali
mencerminkan pemahaman yang lebih sederhana dan cenderung menempatkan
wali pada posisi dominan tanpa mempertimbangkan batas-batas normatif yang
telah ditetapkan fikih. Fenomena ini terlihat jelas dalam penelitian (Argo et al,,
2020) di Sidosermo, Surabaya, yang menemukan bahwa masyarakat memaknai

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 166



M. Halfil Birbik

ijbar sebagai kewenangan penuh orang tua untuk menikahkan anak perempuan
dengan alasan menjaga kehormatan keluarga. Dalam situasi tersebut, batasan fikih
mengenai kemaslahatan, keridhaan, dan larangan madharat hampir tidak
diperhatikan, karena pertimbangan utama adalah tekanan sosial dan kekhawatiran
terhadap stigma.

Temuan serupa diungkapkan (Nurhayati & Paryadi, 2022) dalam studi kasus
di Balikpapan Timur, yang menggambarkan bahwa faktor sosial seperti ekonomi,
keterpaksaan karena hubungan dekat, serta ketakutan akan gosip menjadi motif
utama pemaksaan pernikahan terhadap anak perempuan. Dalam banyak kasus,
orang tua menjadikan “hak ijbar” sebagai justifikasi untuk melanggengkan praktik
pemaksaan, meskipun konteks fikih yang benar tidak mendukung tindakan
tersebut. Penelitian tersebut juga memperlihatkan bahwa anak perempuan sering
kali tidak berada dalam posisi yang mampu menolak keputusan keluarga, sehingga
relasi kuasa membuat praktik seperti ini sangat sulit dilawan meskipun terdapat
aturan hukum nasional yang membatasi.

Kajian (Cahya Ma'rifatul Yahya & Inna Fauziatal Ngazizah, 2024)
memberikan gambaran yang lebih komprehensif terkait bagaimana masyarakat
memahami legalitas ijbar melalui KHI. Banyak keluarga memandang ketentuan
wali dalam KHI sebagai mandat untuk mengizinkan orang tua menikahkan anak
tanpa persetujuan, padahal teks KHI sendiri tidak secara eksplisit melegitimasi
pemaksaan. Hal ini menunjukkan lemahnya literasi hukum masyarakat mengenai
relasi antara fikih, KHI, dan hukum positif. Dalam kasus yang dikaji, masyarakat
menjadikan pemahaman fikih tradisional sebagai dasar praktik sosial, tanpa
melihat perkembangan regulasi dan interpretasi ulama kontemporer yang lebih
menekankan kerelaan perempuan.

Persoalan yang muncul tidak semata terletak pada pemahaman agama, tetapi
juga pada struktur sosial yang patriarkal. Dalam struktur seperti ini, otoritas wali
diprioritaskan di atas kepentingan anak perempuan. Hasil analisis penulis
terhadap fenomena tersebut menemukan bahwa masyarakat cenderung
memaknai ijbar sebagai mekanisme kontrol sosial terhadap perilaku anak
perempuan, terutama terkait dengan isu pergaulan dan kehormatan. Hal ini sejalan
dengan temuan (Rifqi et al, 2025) yang menegaskan bahwa penyalahgunaan
konsep ijbar menjadi salah satu faktor diskriminasi struktural terhadap anak
perempuan di desa-desa, di mana keputusan pernikahan sering kali ditentukan
oleh keluarga tanpa mempertimbangkan kapasitas anak.

Penguatan budaya patriarki memperparah situasi. Dalam banyak komunitas,
peran wali dipandang tidak hanya legal, tetapi juga moral dan sosial, sehingga anak
perempuan sering kali tidak memiliki ruang untuk mengungkapkan keinginan atau

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 167



M. Halfil Birbik

penolakannya. Penelitian (Ibrahim et al., 2012), meskipun dilakukan dalam
konteks lebih luas mengenai child marriage, menunjukkan bahwa justifikasi agama
sering digunakan untuk menutupi praktik yang pada dasarnya merupakan
pelanggaran hak anak. Di Indonesia, pola ini tampak dalam penggunaan narasi
“menjaga martabat keluarga”, “menghindari fitnah”, atau “menutup aib”, yang
semuanya berakar pada interpretasi gender yang menempatkan perempuan
sebagai simbol kehormatan keluarga.

Selain faktor budaya, tekanan ekonomi juga mempengaruhi praktik
penyalahgunaan ijbar. Dalam beberapa kasus, keluarga menghadapi beban
ekonomi sehingga pernikahan anak dianggap sebagai solusi, baik untuk
mengurangi tanggungan maupun untuk mengalihkan beban biaya hidup. Kajian
lapangan menunjukkan bahwa alasan seperti ini sering dipadukan dengan dalil
agama agar tampak lebih sah dan dapat diterima masyarakat. Padahal, konsep
ijbar dalam fikih tidak pernah dimaksudkan sebagai sarana penyelesaian masalah
ekonomi keluarga.

Temuan lain yang relevan berasal dari penelitian (Kurniadinata & Sidek,
2019), yang menunjukkan bahwa sebagian orang tua bahkan memaksakan
pernikahan anak perempuan yang telah dewasa dengan dalih otoritas wali. Kasus
seperti ini memperlihatkan bahwa kesalahpahaman mengenai ijbar tidak hanya
terjadi pada anak-anak, tetapi juga merembet pada perempuan dewasa. Hal ini
menunjukkan bahwa problemnya terletak pada pemahaman masyarakat mengenai
relasi kuasa dalam keluarga, bukan pada konsep ijbar itu sendiri.

Dari seluruh temuan empiris tersebut, dapat disimpulkan bahwa
penyalahgunaan ijbar dalam masyarakat Indonesia merupakan hasil dari tiga
faktor utama. Pertama, pemahaman parsial terhadap fikih yang tidak
mempertimbangkan konteks historis dan batas-batas normatif yang ketat. Kedua,
pengaruh kuat struktur patriarki yang menempatkan perempuan sebagai objek
dalam pengambilan keputusan keluarga. Ketiga, tekanan sosial dan ekonomi yang
sering mendorong keputusan tergesa-gesa dengan memakai dalih agama.

Ketika ketiga faktor ini bertemu, konsep ijbar yang dalam fikih klasik
dimaksudkan untuk melindungi perempuan justru berubah menjadi legitimasi
struktural bagi praktik pemaksaan. Kondisi ini mempertegas pentingnya
reinterpretasi sosial dan hukum terhadap konsep ijbar untuk mencegah
penyalahgunaan yang berdampak buruk terhadap hak anak dan perempuan di
Indonesia.

3. Ijbar dan Perkawinan Anak dalam Hukum Positif Indonesia

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 168



M. Halfil Birbik

Hubungan antara konsep ijbar dan praktik perkawinan anak dalam konteks
hukum positif Indonesia memperlihatkan adanya dinamika yang rumit antara
norma-norma fikih, konstruksi hukum nasional, serta praktik sosial yang
berlangsung di tingkat masyarakat dan lembaga peradilan. Meskipun Indonesia
telah melakukan reformasi signifikan melalui revisi Undang-Undang Perkawinan
(UU No. 16 Tahun 2019) yang menetapkan usia minimal 19 tahun bagi laki-laki
dan perempuan, praktik perkawinan anak tetap bertahan melalui mekanisme
dispensasi kawin. Analisis terhadap struktur hukum positif memperlihatkan
bahwa keberadaan dispensasi kawin menjadi salah satu pintu yang
memungkinkan keluarga tetap melaksanakan pernikahan anak, sehingga celah ini
sering dimanfaatkan dengan membawa dalil keagamaan, termasuk pemahaman
keliru mengenai hak ijbar wali.

Secara normatif, hukum positif Indonesia tidak mengenal istilah ijbar dan
menempatkan persetujuan kedua calon mempelai sebagai syarat sah pernikahan.
Namun, dalam praktiknya, pemaknaan masyarakat terhadap kewajiban
persetujuan ini sering kali tidak kuat karena adanya interpretasi sosial bahwa wali
memiliki otoritas penuh dalam menentukan calon pasangan untuk anak
perempuan. Temuan ini didukung oleh kajian (Wijayati et al, 2024), yang
memperlihatkan bahwa banyak permohonan dispensasi kawin diajukan atas dasar
praktik budaya dan tekanan keluarga, bukan karena urgensi hukum. Dalam
sejumlah kasus, hakim menemukan bahwa anak perempuan tidak menyatakan
persetujuan secara bebas, melainkan melalui tekanan keluarga, baik secara
langsung maupun tersirat.

Fenomena ini diperkuat oleh (“LAPORAN TAHUNAN KPAI, JALAN TERJAL
PERLINDUNGAN ANAK,” 2025), yang menunjukkan bahwa peningkatan signifikan
permohonan dispensasi kawin pasca-2019 terjadi justru pada kelompok usia yang
masih tergolong anak. Laporan tersebut juga menyatakan bahwa sebagian besar
alasan permohonan didasarkan pada motif kultural-seperti kekhawatiran
terhadap pergaulan bebas atau isu kehormatan keluarga-yang kemudian
diperkuat dengan narasi keagamaan mengenai kewajiban wali untuk menjaga
kehormatan anak. Dalam konteks inilah konsep ijbar sering dijadikan pembenaran,
meskipun secara hukum positif tidak memiliki kedudukan apa pun.

Penelitian (Rifqi et al, 2025) memberikan bukti empiris bahwa
penyalahgunaan ijbar turut muncul dalam dokumen-dokumen persidangan
dispensasi kawin. Dalam kasus-kasus yang mereka kaji di lingkungan pedesaan,
orang tua menggunakan bahasa keagamaan dan alasan moral untuk menjustifikasi
tekanan kepada anak perempuan agar bersedia dinikahkan. Dalam sejumlah kasus,
hakim yang tidak kritis dapat terjebak pada logika tersebut sehingga mengabulkan

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 169



M. Halfil Birbik

permohonan dispensasi tanpa mempertimbangkan prinsip “kepentingan terbaik
bagi anak.” Temuan ini menegaskan bahwa meskipun ijbar tidak diatur dalam
hukum nasional, dampaknya tetap terasa dalam praktik peradilan melalui
legitimasi moral yang diberikan oleh keluarga.

Pada sisi lain, hukum positif Indonesia memiliki landasan kuat dalam prinsip
perlindungan anak, terutama melalui UU Perlindungan Anak dan kebijakan
nasional mengenai pencegahan perkawinan anak. Namun, ketentuan perlindungan
ini belum sepenuhnya selaras dengan implementasi dispensasi kawin. Syarkowi
melalui analisisnya mengenai perkara dispensasi kawin menjelaskan bahwa
terdapat tantangan signifikan dalam sistem peradilan agama untuk memastikan
bahwa dispensasi benar-benar diberikan dalam kondisi luar biasa. Salah satu
masalahya adalah tidak adanya standar baku yang ketat mengenai apa yang
dimaksud dengan “keadaan mendesak”, sehingga ruang interpretasi menjadi
sangat luas. Hal inilah yang kemudian membuka peluang bagi pemaknaan subjektif
wali tentang kewajiban menikahkan anak untuk “menghindari aib”, yang
terkadang dipersepsikan sebagai keadaan mendesak.

Dalam konteks interpretasi fikih, penelitian (Kmw & Yunus, 2022)
menunjukkan bahwa fikih modern, termasuk pemikiran Wahbah al-Zuhayli, tidak
mendukung praktik pemaksaan dan menuntut adanya persetujuan perempuan.
Perspektif seperti ini seharusnya dapat menjadi rujukan dalam praktik peradilan
agama, namun dalam kenyataannya, masih terdapat hakim yang menerima
argumen berbasis “otoritas wali” secara sepihak. Temuan ini sejalan dengan
penelitian (Kurniadinata & Sidek, 2019), yang menunjukkan bahwa di beberapa
wilayah, wali masih memaksakan perkawinan terhadap perempuan dewasa
dengan alasan moral keluarga, meskipun hal tersebut tidak lagi sesuai dengan
hukum positif.

Dinamika hukum ini menunjukkan bahwa persoalan utama bukan terletak
pada kekurangan norma hukum, tetapi pada lemahnya integrasi antara hukum
positif dan pemahaman masyarakat terhadap fikih. Dalam konteks ini, pemikiran
(Lohlker, 2021) mengenai indigenisasi hukum Islam di Indonesia menjadi sangat
relevan. Lohlker berpendapat bahwa hukum Islam di Indonesia selalu berproses
dalam ketegangan antara nilai universal dan interpretasi lokal. Ketegangan inilah
yang menghasilkan keadaan di mana hukum positif yang modern coexist dengan
pemaknaan tradisional tentang otoritas wali. Tanpa upaya integrasi pemahaman
yang tepat, masyarakat akan terus merujuk pada konsep ijbar sebagai dasar moral
untuk praktik pernikahan anak, meskipun secara hukum tidak lagi dibenarkan.

Ketika interpretasi keliru mengenai ijbar bertemu dengan celah dispensasi
kawin, sistem hukum positif Indonesia berpotensi mengakomodasi praktik yang

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 170



M. Halfil Birbik

merugikan perempuan dan anak. Dalam kondisi seperti ini, prinsip keadilan
substantif sering kali tergerus oleh logika formalitas prosedural. Oleh karena itu,
subbagian ini menegaskan bahwa untuk melindungi anak perempuan secara
efektif, hukum positif tidak hanya perlu ditegakkan secara ketat tetapi juga harus
berinteraksi dengan pemahaman keagamaan masyarakat secara lebih Kkritis.
Reformasi hukum tanpa reformasi pemahaman tidak akan mampu menghentikan
penyalahgunaan ijbar dalam praktik perkawinan anak di Indonesia.

4. Perspektif Etis dan Maqasid Syariah terhadap Ijbar

Pembahasan mengenai ijbar tidak dapat dilepaskan dari dimensi etis dan
prinsip maqasid syariah yang menjadi fondasi moral dalam hukum Islam. Pada
tingkat teoritis, pernikahan dalam Islam bukan hanya kontrak legal, tetapi juga
ikatan etis yang bertujuan menjaga martabat, hak, dan kesejahteraan para pihak.
Oleh karena itu, tindakan wali dalam menjalankan haknya harus berada dalam
kerangka etika syariah yang menjunjung asas kemaslahatan, keadilan, dan
perlindungan terhadap pihak yang rentan, terutama anak perempuan. Pendekatan
ini semakin menegaskan bahwa ijbar tidak dapat dipahami sebagai legitimasi
pemaksaan, tetapi sebagai mekanisme proteksi yang terikat oleh nilai-nilai moral
yang ketat.

Perspektif etis ini sangat jelas dalam analisis (Al-Sharmani, 2018), yang
menekankan bahwa tradisi hukum keluarga Islam harus dibaca sebagai bagian
dari etika relasional yang menjamin keadilan dan kesejahteraan perempuan.
Menurutnya, teks hukum tidak pernah berdiri sendiri, melainkan selalu
berinteraksi dengan nilai moral yang menuntut perlakuan manusiawi terhadap
perempuan sebagai subjek moral. Dengan demikian, otoritas wali tidak dapat
dibenarkan ketika mengabaikan hak perempuan atas kerelaan, kenyamanan, dan
perlindungan diri. Dalam kerangka ini, ijbar tidak mungkin dipahami sebagai
instrumen untuk memaksakan suatu pernikahan yang tidak dikehendaki oleh
perempuan, karena tindakan tersebut secara inheren bertentangan dengan prinsip
keadilan interpersonal.

Prinsip maqasid syariah memberikan dimensi normatif yang lebih kuat
terhadap analisis ini. Maqasid sebagai tujuan tertinggi syariat mengarah pada
perlindungan lima unsur pokok: jiwa (hifz al-nafs), keturunan (hifz al-nasl), akal
(hifz al-‘aql), harta, dan agama. Dalam konteks pernikahan anak, khususnya yang
dipaksakan dengan dalih ijbar, seluruh aspek perlindungan ini terancam.
Penelitian (Andiko et al, 2023) menunjukkan bahwa hak ijbar menurut Imam
Syafi‘i sendiri tunduk pada asas maslahah, sehingga tidak dapat diterapkan apabila
membawa kerugian atau menghilangkan hak perempuan atas perlindungan jiwa

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 171



M. Halfil Birbik

dan akal. Perspektif ini menunjukkan bahwa penerapan ijbar tanpa
mempertimbangkan maqasid adalah penyimpangan terhadap tujuan syariah itu
sendiri.

Kajian fikih sosial MA. Sahal Mahfudz sebagaimana diuraikan oleh (Fauzi et
al, 2023; Hakim, 2022) menegaskan hal serupa: syariat harus dibaca dalam
konteks sosial yang berubah dan harus selalu diarahkan pada pencapaian
kemaslahatan kolektif. Pemaksaan perkawinan, bahkan jika dibungkus dengan
dalih fikih klasik, bertentangan dengan prinsip kemaslahatan dan dapat
mengakibatkan dhalar (kerugian) bagi perempuan. Problematika perkawinan anak
juga mencakup risiko kesehatan reproduksi, putus sekolah, dan siklus kemiskinan,
yang semuanya jelas bertentangan dengan tujuan magasid untuk menjaga jiwa dan
kelangsungan keturunan secara sehat. Dengan demikian, perspektif maqasid
mengharuskan kajian ulang terhadap segala bentuk penerapan konsep ijbar yang
berpotensi merugikan perempuan.

Sementara itu, kajian (Ilya, 2023) melalui fatwa KUPI menambah dimensi
penting bahwa pemaksaan perkawinan adalah tindakan yang secara syariah
dilarang karena menghilangkan hak perempuan atas perlindungan martabat.
Fatwa tersebut menekankan bahwa perlindungan perempuan merupakan bagian
integral dari tujuan syariah. Dengan demikian, justifikasi ijbar untuk memaksakan
pernikahan anak jelas bertentangan dengan aspek etis syariah yang menempatkan
perempuan sebagai subjek yang harus dihormati keinginannya.

Seluruh analisis ini menunjukkan bahwa penerapan ijbar tanpa
pertimbangan etis dan maqasid akan membawa pada praktik yang tidak hanya
merugikan perempuan, tetapi juga bertentangan dengan nilai dasar syariat. Oleh
karena itu, reinterpretasi ijbar tidak hanya menjadi kebutuhan sosial-hukum,
tetapi kewajiban moral dalam upaya menjaga keadilan dan perlindungan
perempuan. Perspektif etis dan maqasid syariah justru menjadi landasan paling
kuat bahwa ijbar tidak dapat lagi dipahami sebagai hak pemaksaan dalam konteks
modern, melainkan harus diarahkan sebagai mekanisme perlindungan yang
sepenuhnya mempertimbangkan kehendak dan keselamatan perempuan sebagai
makhluk bermartabat.

5. Ijbar, Dispensasi Kawin, dan Diskriminasi Struktural

Hubungan antara ijbar, dispensasi kawin, dan diskriminasi struktural dalam
konteks Indonesia menampakkan pola yang saling menguatkan ketika konsep
keagamaan yang dipahami secara keliru bertemu dengan celah hukum positif dan
struktur sosial yang patriarkal. Di tengah upaya negara menekan praktik
perkawinan anak melalui peningkatan usia minimum dalam UU No. 16 Tahun

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 172



M. Halfil Birbik

2019, mekanisme dispensasi kawin tetap menjadi jalur legal yang memberi ruang
besar bagi keluarga untuk menikahkan anak di bawah usia, terutama anak
perempuan. Ketika permohonan dispensasi diajukan dengan membawa narasi
keagamaan tentang “kewajiban wali menjaga kehormatan anak,” legitimasi moral
semu yang merujuk pada ijbar sering muncul sebagai argumen kuat meskipun
tidak lagi relevan dalam hukum positif.

Kajian (Rifqi et al., 2025) mengungkapkan bahwa dalam sejumlah perkara di
desa-desa, permohonan dispensasi kawin didahului oleh tekanan keluarga yang
menggunakan dalih syariah untuk membungkam suara anak perempuan. Dalam
kondisi demikian, konsep ijbar menjadi alat legitimasi untuk meredam penolakan
dan mendorong anak menerima keputusan wali. Penggunaan legitimasi
keagamaan ini, menurut penelitian tersebut, tidak hanya menciptakan tekanan
psikologis, tetapi juga memperkuat ketidaksetaraan gender yang sudah melekat
dalam struktur keluarga. Anak perempuan ditempatkan sebagai pihak yang harus
patuh, sementara wali dianggap sebagai figur yang memiliki hak moral lebih tinggi
dalam menentukan masa depan anak.

Fenomena ini semakin diperparah oleh temuan (“LAPORAN TAHUNAN KPAI,
JALAN TERJAL PERLINDUNGAN ANAK,” 2025; Wijayati et al, 2024), yang
menunjukkan tingginya angka dispensasi kawin karena alasan moral dan takut
“aib”. Dalam banyak kasus, hakim menerima argumentasi keluarga tanpa menilai
secara kritis apakah anak benar-benar memberikan persetujuan bebas. Akibatnya,
celah dispensasi kawin menjadi ruang reproduksi diskriminasi struktural yang
memposisikan perempuan sebagai objek keputusan hukum, bukan sebagai subjek
yang memiliki hak perlindungan. Dalam konteks ini, ijbar tidak bekerja sebagai
prinsip fikih, tetapi sebagai simbol legitimasi moral yang dipelintir untuk
menguatkan keputusan orang tua atas nama agama.

Di sisi lain, penelitian (Mohammed, 2025) mengenai pernikahan anak di
Yaman menunjukkan pola serupa, yaitu pemanfaatan narasi moral untuk
membenarkan praktik yang secara substansial merugikan perempuan. Hal ini
memperkuat argumentasi bahwa diskriminasi struktural terhadap anak
perempuan tidak hanya berakar pada hukum, tetapi juga pada pola pikir budaya
dan religius yang sudah mengakar kuat. (Siaran Pers Komnas Perempuan Tentang
"Perkawinan Anak Merupakan Praktik Berbahaya (Harmful Practice) yang
Menghambat Indonesia Emas 2045 (3 Agustus 2021), n.d.) juga menegaskan bahwa
perkawinan anak merupakan harmful practice yang lahir dari relasi kuasa yang
timpang, di mana perempuan tidak diberi ruang untuk menentukan nasibnya
sendiri.

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 173



M. Halfil Birbik

6. Reinterpretasi Konsep Ijbar dalam Konteks Kontemporer

Perkembangan sosial dan hukum di era modern mengharuskan adanya
reinterpretasi terhadap konsep ijbar, terutama mengingat perubahan struktur
masyarakat, meningkatnya kesadaran hak perempuan, dan agenda global untuk
menghapus praktik perkawinan anak. Reinterpretasi ini tidak hanya lahir dari
kebutuhan normatif hukum positif Indonesia, tetapi juga dari dinamika pemikiran
hukum Islam sendiri yang semakin didorong oleh prinsip keadilan substantif dan
kemaslahatan manusia. Dalam kerangka ini, ijbar tidak lagi dapat ditempatkan
sebagai hak mutlak wali, melainkan sebagai konsep historis yang perlu dibaca
ulang agar selaras dengan prinsip maqasid syariah dan nilai etis Islam yang
berorientasi pada perlindungan terhadap perempuan sebagai subjek moral dan
hukum.

Pemikiran kontemporer memperlihatkan kecenderungan kuat ke arah
pembatasan, bahkan peniadaan hak ijbar dalam praktik sosial. (Lohlker, 2021)
menunjukkan bahwa transformasi hukum Islam di Indonesia cenderung berjalan
ke arah universalitas nilai, di mana prinsip moral dan perlindungan hak manusia
menjadi pertimbangan utama. Dalam tradisi hukum keluarga Indonesia, proses
indigenisasi mengharuskan teks fikih klasik dibaca dalam konteks sosial yang
berubah. Dengan demikian, reinterpretasi ijbar bukanlah bentuk pengabaian
terhadap fikih, tetapi proses adaptasi hukum Islam terhadap realitas kontemporer.
Perspektif ini menguatkan argumen bahwa konsep ijbar harus diposisikan ulang
sebagai mekanisme proteksi dalam ruang sejarah, bukan sebagai praktik yang
relevan dalam sistem hukum modern.

Studi (Andiko et al, 2023) serta pemikiran sosial-keagamaan MA. Sahal
Mahfudz sebagaimana dikaji oleh (Fauzi et al., 2023) menunjukkan bahwa prinsip
maslahah menjadi faktor penentu sah atau tidaknya sebuah praktik dalam hukum
keluarga Islam. Dalam konteks modern, pernikahan anak dan pemaksaan
perkawinan telah terbukti membawa dampak buruk terhadap kesehatan fisik,
pendidikan, dan masa depan perempuan, sehingga tidak dapat lagi dibenarkan
sebagai bentuk kemaslahatan. Temuan ini semakin diperkuat oleh laporan
(“LAPORAN TAHUNAN KPAI, JALAN TERJAL PERLINDUNGAN ANAK,” 2025; Siaran
Pers Komnas Perempuan Tentang "Perkawinan Anak Merupakan Praktik Berbahaya
(Harmful Practice) yang Menghambat Indonesia Emas 2045 (3 Agustus 2021), n.d.)
yang menunjukkan berbagai dampak negatif perkawinan anak. Jika ijbar historis
bertujuan menjaga kehormatan dan keselamatan perempuan, maka dalam konteks
kini, praktik pemaksaan justru bertentangan dengan tujuan tersebut, sehingga
interpretasi ulang menjadi keharusan epistemologis.

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 174



M. Halfil Birbik

Pendekatan etis sebagaimana dikemukakan (Al-Sharmani, 2018) juga
mendukung reposisi ijbar. [a menekankan bahwa hukum keluarga Islam harus
mengedepankan relasi etis yang menempatkan perempuan sebagai subjek dengan
otonomi moral. Dalam kerangka ini, pemaksaan dalam bentuk apa pun tidak dapat
dibenarkan, karena bertentangan dengan prinsip kerelaan dan penghormatan
martabat manusia. Fatwa KUPI sebagaimana dikaji oleh (Ilya, 2023) bahkan
menegaskan bahwa pemaksaan perkawinan adalah tindakan yang melanggar hak
perempuan dan tidak sesuai dengan maqasid perlindungan diri dan martabat.

Secara hukum positif, mekanisme dispensasi kawin yang selama ini menjadi
tempat beroperasinya logika pemaksaan perlu direformasi agar selaras dengan
pemahaman normatif baru mengenai ijbar. Temuan (Rifqi et al, 2025)
menegaskan bahwa penyalahgunaan legitimasi agama dalam dispensasi kawin
memperlihatkan perlunya harmonisasi hukum positif dengan interpretasi fikih
yang lebih progresif. Reformasi ini sejalan dengan pandangan (Sutriyono &
Mujahid, 2025) yang menggunakan teori law as social engineering Roscoe Pound
untuk menegaskan bahwa hukum harus diarahkan untuk mengatasi ketimpangan
sosial dan melindungi kelompok rentan.

D. Simpulan

Kajian ini menunjukkan bahwa konsep ijbar dalam fikih klasik pada dasarnya
bukanlah legitimasi pemaksaan, melainkan mekanisme proteksi yang dibatasi oleh
prinsip kemaslahatan dan kehati-hatian. Namun, dalam konteks sosial Indonesia,
konsep ini kerap disalahpahami sebagai otoritas absolut wali sehingga
berkontribusi pada praktik pernikahan anak. Penyimpangan ini diperkuat oleh
struktur sosial patriarkal serta tekanan budaya yang memposisikan anak
perempuan sebagai objek keputusan keluarga.

Di sisi lain, hukum positif Indonesia yang telah menaikkan batas usia
perkawinan masih menyediakan ruang melalui dispensasi kawin yang
memungkinkan praktik perkawinan anak tetap berlangsung. Ketika celah hukum
ini bertemu dengan dalih keagamaan yang dipahami secara keliru, lahirlah bentuk
diskriminasi struktural yang merugikan perempuan dan mengabaikan prinsip
kepentingan terbaik bagi anak.

Analisis etis dan maqgasid syariah menegaskan bahwa pemaksaan
perkawinan anak bertentangan dengan tujuan perlindungan martabat, jiwa, dan
keselamatan perempuan. Karena itu, reinterpretasi ijbar dalam konteks
kontemporer menjadi keharusan, bukan hanya demi keselarasan dengan hukum
positif, tetapi juga demi konsistensi dengan nilai dasar syariat yang berorientasi
pada keadilan dan kemaslahatan.

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 175



M. Halfil Birbik

Ke depan, penelitian lebih lanjut diperlukan untuk memperdalam integrasi
perspektif maqasid dalam praktik peradilan agama, mengkaji implementasi
kebijakan dispensasi kawin, serta memahami secara lebih komprehensif
bagaimana masyarakat memaknai otoritas wali dalam perubahan sosial yang terus
berkembang.

Daftar Rujukan

Afadi, A. A. (2024). The Law Of Marrying A Daughter To An Unwanted Person
According To Syaikh Ali Jum’ah. Al Hakam: The Indonesian Journal of Islamic
Family Law and Gender Issues, 4(2), 95-109.
https://doi.org/10.35896 /alhakam.v4i2.838

Al-Sharmani, M. (2018). Marriage in Islamic Interpretive Tradition: Revisiting the
Legal and the Ethical. jJournal of Islamic Ethics, 2(1-2), 76-96.
https://doi.org/10.1163/24685542-12340017

Andiko, T., Nurdin, Z., & Malik, A. A. (2023). Reactualization of Wali Mujbir in the
Modern Era: Maqasid Sharia Analysis of Imam Shafia€™ija€™s Concept
Regarding Walia€™s Ijbar Right. Al-Risalah: Forum Kajian Hukum Dan
Sosial Kemasyarakatan, 23(2), 274-291.
https://doi.org/10.30631/alrisalah.v23i2.1403

Annisa, B. (2024). Diskriminasi Perempuan Dalam Hak Ijbar Menurut UU NO.12
Tahun 2022 dan Pemikiran Husein Muhammad. JOURNAL OF SCIENCE AND
SOCIAL RESEARCH, 7(4), 1814-1825.
https://doi.org/10.54314/jssr.v7i4.2334

Argo, A. F. P,, Amin, M. R. K,, Nurkholis, M., Rouf, A., & Musyafa’ah, N. L. (2020).
[jbar Nikah di Kampung Sidosermo Dalam Surabaya Perspektif Hukum
Islam. Al-Hukama’: The Indonesian Journal of Islamic Family Law, 10(2),
295-318. https://doi.org/10.15642 /alhukama.2020.10.2.295-318

Cahya Ma'rifatul Yahya & Inna Fauziatal Ngazizah. (2024). The Practice of Ijbar
Rights in Marriage, a Review of the Compilation of Islamic Law (Case Study
in Sambung Village, Gajah Subdistrict, Demak Regency). QURU’: Journal of
Family Law and Culture, 2(D), 1-26.
https://doi.org/10.59698/quru.v2i1.103

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 176



M. Halfil Birbik

Fauzi, T., Novanda, Y., & Maidona, I. (2023). Problematika Hak Ijbar Wali Nikah
Perspektif Fikih Sosial KH. Sahal Mahfudz. MA. HUKAMA : Jurnal Hukum
Islam, 2(2), 135-150.

Hadi, A., & Fitrianoor, W. (2024). Hak Ijbar Wali Nikah Dalam Tinjaun Sadd Al-
Dzari’ah (Studi Perbandingan Ulama Hanafiyah Dan Ulama Syafi’iyah).
MAQASHIDUNA: JURNAL HUKUM KELUARGA ISLAM, 2(1), 43-58.
https://doi.org/10.47732/maqashiduna.v2il1.475

Hafizh, A., & Armi, M. L. (2022). Batasan Hak Wali Mujbir Memaksa Perkawinan.
[JTIHAD, 38(2).
https://journals.fasya.uinib.org/index.php/ijtihad/article /view/165

Hakim, M. (2022). Dialektika Hak Ijbar dalam Undang-Undang Perkawinan
Perspektif Figh Sosial MA. Sahal Mahfudh. YUDISIA: Jurnal Pemikiran
Hukum Dan Hukum Islam, 13, 247.
https://doi.org/10.21043/yudisia.v13i2.15908

Ibrahim, L., Hussain, F., & Aziz, N. A. (2012). The Child Bride: Rights under the Civil
and Shariah Law. Procedia - Social and Behavioral Sciences, 38, 51-58.
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2012.03.323

llya, I. (2023). Perlindungan Perempuan dari Pemaksaan Perkawinan Perspektif
Magashid Syari’ah (Studi Fatwa Kupi Ke-2 No. 06/MK-Kupi-2/X1/2022). AL-
MANHAJ: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial Islam, 5(2), 2547-2560.
https://doi.org/10.37680/almanhaj.v5i2.2476

Kmw, M. A. H, & Yunus, R. (2022). Relevansi Hak I[jbar Wali Nikah ( Study
Pemikiran Wahbah Az-Zuhaili Dalam Figih Islam Wa Adillatuhu) Dan
Kompilasi Hukum Islam (KHI). Mabahits: Jurnal Hukum Keluarga Islam,
3(2), 109-123. https://doi.org/10.62097 /mabahits.v3i2.1058

Kurniadinata, A. S., & Sidek, A. (2019). Otoritas Orang Tua Dalam Memaksa Kawin
Anak Usia 21 Tahun Ditinjau Dari Kompilasi Hukum Islam. As-Syar’i: Jurnal
Bimbingan & Konseling Keluarga, 1(2), 224-232.
https://doi.org/10.47467 /as.v1i2.730

Laporan Tahunan KPA], Jalan Terjal Perlindungan Anak: Ancaman Serius Generasi
Emas Indonesia. (2025, February 11). Komisi Perlindungan Anak Indonesia

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 177



M. Halfil Birbik

(KPAI). https://www.kpai.go.id/publikasi/laporan-tahunan-kpai-jalan-
terjal-perlindungan-anak-ancaman-serius-generasi-emas-indonesia

Lohlker, R. (2021). Figh Reconsidered: Indigenization and Universalization of
[slamic Law in Indonesia. Interdisciplinary Journal for Religion and
Transformation in Contemporary Society, 7(1), 188-208.
https://doi.org/10.30965/23642807-bja10011

Mohammed, T. A. S. (2025). Exploring child marriage in Yemen: A critical analysis
of an Arab media corpus. Qualitative Research Journal, 25(2), 125-146.
https://doi.org/10.1108/QRJ-02-2024-0036

Mohd, A., & Kadir, N. A. (2020). The Theory of Compulsion (Ijbar) in Marriage Under
Islamic Law: Incorporation of the Hanafis View on Compulsory Consent in
Marriage Under the Islamic Family Law (Federal Territories) Act 1984. 51-
55. https://doi.org/10.2991 /assehr.k.200306.180

Nurhayati, N., & Paryadi, P. (2022). Dampak Nikah Paksa Karena Hak Ijbar (Studi
Kasus di Kel. Teritip Balikpapan Timur). Ulumul Syar’i: Jurnal IImu-Ilmu
Hukum Dan Syariah, 11(1), 53-65.
https://doi.org/10.52051 /ulumulsyari.v11i1.145

Perkara Dispensasi Kawin dan (Pembaruan) Hukum Acaranya | Oleh: H. Asmu’i
Syarkowi (6/12)—Direktorat Jenderal Badan Peradilan Agama. (n.d.).
Retrieved December 3, 2025, from
https://badilag.mahkamahagung.go.id/artikel/publikasi/artikel/perkara-
dispensasi-kawin-dan-pembaruan-hukum-acaranya-oleh-h-asmu-i-
syarkowi-6-12

Rifqi, M. ]J., Hilmy, M., Rohman, M. F., & Rohman, M. 1. (2025). Child Marriage in
Villages: Misuse of Ijbar, Structural Discrimination, and Best Interest of the
Child Dismissal. AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial, 20(1), 168-195.
https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v20i1.15970

Saputro, A. R. A, Saini, & Kalamiah, M. J. (2025). Pernikahan Anak dalam Hak Ijbar:
Telaah Komparatif Fikih Syafi'i Dan Hukum Nasional. Mabahits: Jurnal
Hukum Keluarga Islam, 6(02), 176-196.
https://doi.org/10.62097 /mabahits.v6i02.2544

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 178



M. Halfil Birbik

Siaran Pers Komnas Perempuan Tentang "Perkawinan Anak Merupakan Praktik
Berbahaya (Harmful Practice) yang Menghambat Indonesia Emas 2045 (3
Agustus  2021). (n.d.). Retrieved December 3, 2025, from
https://komnasperempuan.go.id/siaran-pers-detail/siaran-pers-komnas-
perempuan-tentang-perkawinan-anak-merupakan-praktik-berbahaya-
harmful-practice-yang-menghambat-indonesia-emas-2045-3-agustus-2021

Sutriyono, & Mujahid, A. (2025). Rekontruksi Hak Ijbar Wali Ditijau Dari Teori Law
As A Tool Social Engineering Roscoe Pound. AL-UMM : Progressive Research
Journal, 1(2), 57-66.

Wijayati, M., Rofiah, S., Mayasari, L., Murdiana, E., Aida, N., Faizah, A. N., & Yunior, L.
S. (2024). Kajian Terhadap Dispensasi Perkawinan Usia Anak Di Kabupaten
Indramayu, Jawa Barat dan Lampung Tengah, Lampung. Infid: International
NGO Forum on Indonesian Development.

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 179



