
AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga  
dan Hukum Islam 

` 

Volume 03 Nomor 02 Tahun 2024  

E-ISSN: 2829-6346 

P-ISSN: 2829-6788 
 

 

AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam 
E-ISSN: 2829-6346       P-ISSN: 2829-6788 

IJBAR NIKAH DALAM PERNIKAHAN ANAK: 
ANALISIS HUKUM ISLAM DAN PERLINDUNGAN HAK PEREMPUAN 

 
M. Hafil Birbik  

Universitas Islam Ibrahimy Banyuwangi, Indonesia  
e-mail: birbiqmambo@gmail.com  

 
Abstract 

 
This study examines how the concept of ijbar marriage—the authority of a guardian 
to marry off a daughter without her consent—is understood within classical Islamic 
jurisprudence, Indonesian family law, and contemporary social practices, as well as 
its connection to child marriage. Positioned as a critical intervention in Islamic 
family law discourse, this research evaluates the compatibility between ijbar and the 
principles of women’s rights protection. Using a normative qualitative method based 
on literature review of juristic texts, national regulations, court decisions, and 
institutional reports, the study finds that classical jurisprudence limits ijbar to clear 
notions of welfare, yet in practice it is often misinterpreted as justification for forced 
child marriage. Although Indonesian law has raised the minimum marriage age, 
legal loopholes remain through the dispensation mechanism, frequently reinforced by 
misinformed religious narratives. Ethical analysis and maqasid al-sharia perspectives 
indicate that forced child marriage contradicts the aims of protecting life, dignity, 
and wellbeing, affirming the necessity of reinterpreting ijbar within contemporary 
legal and social contexts. 
 
Keywords : Ijbar Marriage, Guardian’s Authority, Child Marriage, Islamic Family 
Law, Women’s Rights Protection 
 

Abstrak 
 

Penelitian ini mengkaji bagaimana konsep ijbar nikah—kewenangan wali mujbir 
dalam pernikahan perempuan—dipahami dalam fikih klasik, hukum positif 
Indonesia, dan praktik sosial kontemporer, serta bagaimana pemahaman tersebut 
berkelindan dengan fenomena pernikahan anak. Kajian ini menempati posisi kritis 
dalam wacana hukum keluarga Islam, yakni dengan menilai keselarasan antara 
konstruksi ijbar dan prinsip perlindungan hak perempuan. Penelitian menggunakan 
metode kualitatif normatif melalui studi literatur terhadap fikih mazhab, regulasi 
nasional, putusan pengadilan, dan laporan lembaga resmi. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa ijbar dalam fikih klasik tidak bersifat absolut dan secara 
prinsip dibatasi oleh kemaslahatan, namun dalam praktik sosial kerap 
disalahpahami sehingga menjadi legitimasi pemaksaan pernikahan anak. Hukum 
positif Indonesia yang telah meningkatkan batas usia perkawinan masih menyisakan 

mailto:birbiqmambo@gmail.com


 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        160 

celah melalui dispensasi kawin, yang sering diperkuat oleh interpretasi keagamaan 
yang keliru. Kajian etis dan maqasid syariah menegaskan bahwa pemaksaan 
pernikahan anak bertentangan dengan tujuan perlindungan jiwa, martabat, dan 
keselamatan perempuan, sehingga reinterpretasi ijbar menjadi keharusan 
konseptual dan praktis dalam konteks modern. 
 
Kata Kunci: ijbar nikah, wali mujbir, perkawinan anak, hukum keluarga Islam, 
perlindungan hak perempuan. 
 

Accepted: 

June, 20 2024 

Reviewed: 

July, 13 2024 

Published: 

July, 31 2024 

 
A. Pendahuluan  

Fenomena pernikahan anak terus menjadi isu krusial dalam kajian hukum 

keluarga Islam dan perlindungan hak perempuan, terutama ketika legitimasi 

normatif yang berasal dari teks-teks fikih klasik kerap disalahpahami atau 

direproduksi secara tidak proporsional dalam konteks sosial modern. Salah satu 

konsep yang paling sering dikaitkan dengan praktik tersebut adalah ijbar nikah, 

yakni kewenangan wali mujbir untuk menikahkan anak perempuan tanpa 

persetujuannya. Dalam tradisi fikih, konsep ini memiliki dasar historis dan 

epistemologis yang kuat, namun mengalami perbedaan interpretasi antarmazhab 

dan seringkali tidak dipahami secara utuh dalam kerangka etis maupun maqasid 

syariah. Perkembangan wacana kontemporer mengenai hak perempuan, 

perlindungan anak, serta reformasi hukum keluarga di berbagai wilayah muslim, 

termasuk Indonesia, menuntut analisis yang lebih kritis terhadap relevansi konsep 

ijbar di era modern. Kondisi ini menjadi semakin penting mengingat meningkatnya 

sorotan publik terhadap praktik pernikahan anak sebagai bentuk pelanggaran hak 

asasi perempuan dan ancaman terhadap kualitas generasi mendatang. 

Dalam konteks teoretis, kajian-kajian fikih klasik menunjukkan bahwa 

kewenangan wali mujbir terutama dibahas sebagai mekanisme perlindungan 

dalam masyarakat patriarkal tradisional. Mazhab Maliki dan Syafi’i, misalnya, 

mengakui hak ijbar terhadap anak perempuan yang masih kecil atau gadis (al-

bikr), sementara mazhab Hanafi memberikan ruang lebih besar pada persetujuan 

perempuan dan membatasi hak ijbar secara ketat. Perbedaan-perbedaan ini telah 

dibahas dalam sejumlah penelitian, seperti yang dilakukan (Afadi, 2024; Hadi & 

Fitrianoor, 2024), yang menunjukkan bahwa ulama mazhab memiliki alasan 

epistemik dan sosial-historis masing-masing dalam menetapkan batasan 

kewenangan wali. Namun demikian, pembahasan tersebut seringkali berhenti 

pada aspek normatif fikih tanpa menautkannya secara kritis dengan problem 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        161 

aktual seperti perkawinan anak yang terjadi akibat tekanan sosial, kesenjangan 

pendidikan, atau pemahaman yang keliru terhadap konsep wali mujbir. 

Sejumlah studi kontemporer mulai mengangkat persoalan ini, namun 

fokusnya masih terpisah dan belum memberikan kerangka analitis yang 

komprehensif terkait hubungan antara legitimasi ijbar dan praktik pernikahan 

anak. Misalnya, penelitian (Argo et al., 2020; Nurhayati & Paryadi, 2022) lebih 

menekankan pada praktik pemaksaan perkawinan dalam komunitas tertentu, 

namun belum memetakan bagaimana konstruksi fikih mazhab dipahami oleh 

masyarakat dan bagaimana pemahaman tersebut diartikulasikan dalam praktik 

sosial. Studi (Cahya Ma’rifatul Yahya & Inna Fauziatal Ngazizah, 2024) 

menunjukkan bahwa masyarakat mempertahankan hak ijbar dengan merujuk 

pada KHI, tetapi analisis tersebut lebih berupa pemetaan praktik dibandingkan 

evaluasi normatif. Di sisi lain, penelitian (Annisa, 2024; Ilya, 2023) menyoroti 

aspek perlindungan perempuan melalui perspektif HAM dan maqasid syariah, 

tetapi tidak secara khusus menelaah hubungan antara ijbar dan pernikahan anak 

sebagai fenomena interseksional yang melibatkan konstruksi fikih, hukum positif, 

dan dinamika sosial. 

Sementara itu, wacana global mengenai child marriage menempatkan praktik 

tersebut sebagai harmful practice yang bertentangan dengan prinsip kepentingan 

terbaik bagi anak. Hal ini juga ditegaskan oleh (“LAPORAN TAHUNAN KPAI, JALAN 

TERJAL PERLINDUNGAN ANAK,” 2025; Siaran Pers Komnas Perempuan Tentang 

"Perkawinan Anak Merupakan Praktik Berbahaya (Harmful Practice) yang 

Menghambat Indonesia Emas 2045 (3 Agustus 2021), n.d.) yang menunjukkan 

bahwa pernikahan anak sering terjadi bukan karena ajaran agama, melainkan 

karena faktor struktural seperti kemiskinan, relasi kuasa dalam keluarga, dan 

minimnya edukasi gender. Namun, laporan-laporan tersebut belum secara 

sistematis menganalisis peran legitimasi normatif ijbar dalam membentuk 

persepsi keluarga mengenai pernikahan anak. Dalam konteks ini, terdapat 

kebutuhan untuk mengkaji ulang bagaimana konsep ijbar dipahami dan 

dipraktikkan di masyarakat, serta bagaimana hukum Islam kontemporer dapat 

memberikan pendekatan yang lebih berperspektif keadilan gender dan 

perlindungan anak. 

Kajian akademik tentang rekontekstualisasi hukum keluarga juga 

berkembang pesat. (Al-Sharmani, 2018) menunjukkan bahwa interpretasi hukum 

pernikahan dalam tradisi Islam selalu melibatkan dimensi etis dan moral, bukan 

semata legal-formal. Temuan ini mengindikasikan perlunya membaca konsep ijbar 

dalam kerangka etis yang lebih luas, sehingga tidak dipahami secara kaku sebagai 

hak mutlak wali. Bahkan, upaya reaktualisasi oleh (Andiko et al., 2023; Fauzi et al., 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        162 

2023; Hakim, 2022) menekankan bahwa maqasid syariah harus menjadi landasan 

utama dalam menilai praktik-praktik hukum keluarga, terutama ketika 

menyangkut kerentanan perempuan dan anak. Perspektif ini menegaskan 

pentingnya reinterpretasi konsep ijbar agar selaras dengan konteks sosial yang 

berubah. 

Dalam ranah hukum positif Indonesia, perubahan Undang-Undang 

Perkawinan melalui UU No. 16 Tahun 2019 yang menaikkan batas usia 

perkawinan menjadi 19 tahun bagi laki-laki dan perempuan merupakan langkah 

signifikan dalam perlindungan anak. Namun, mekanisme dispensasi kawin yang 

kian marak–seperti dianalisis dalam berbagai laporan peradilan agama dan studi 

independen (Perkara Dispensasi Kawin Dan (Pembaruan) Hukum Acaranya | Oleh: 

H. Asmu’i Syarkowi (6/12) - Direktorat Jenderal Badan Peradilan Agama, n.d.; 

Wijayati et al., 2024)–menunjukkan adanya celah yang memungkinkan praktik 

pernikahan anak tetap berlangsung. Di sinilah urgensi kajian ijbar menemukan 

relevansinya, sebab sebagian keluarga yang mengajukan dispensasi masih 

menggunakan narasi keagamaan atau pemahaman tentang otoritas wali sebagai 

pembenar. Analisis (Rifqi et al., 2025) bahkan menegaskan bahwa penyalahgunaan 

konsep ijbar berkontribusi pada diskriminasi struktural terhadap anak perempuan 

dan mengabaikan prinsip best interest of the child. Meski demikian, penelitian 

tersebut belum menggali bagaimana fikih mazhab, hukum positif, dan pandangan 

etis kontemporer dapat diletakkan dalam dialog kritis untuk menghasilkan 

pemahaman yang lebih proporsional mengenai ijbar. 

Berbagai penelitian mengenai ijbar telah memberikan kontribusi penting, 

namun terdapat beberapa kesenjangan penelitian (research gap) yang masih 

menyisakan ruang untuk eksplorasi akademik lebih lanjut. Pertama, sebagian 

besar studi masih bersifat sektoral: ada yang fokus pada fikih klasik, ada yang 

membahas praktik lapangan, dan ada pula yang menelaah hukum positif. Namun 

sangat sedikit penelitian yang menghubungkan ketiganya secara integratif untuk 

memahami bagaimana konsep ijbar beroperasi sebagai legitimasi normatif dalam 

sistem hukum dan praktik sosial, khususnya dalam konteks pernikahan anak. 

Kedua, kajian-kajian terdahulu belum banyak menempatkan persoalan ini dalam 

bingkai perlindungan hak perempuan yang melibatkan analisis maqasid syariah, 

HAM, dan gender secara simultan, padahal kombinasi pendekatan tersebut sangat 

penting untuk menilai relevansi konsep ijbar dalam konteks kontemporer. Ketiga, 

meskipun beberapa penelitian kontemporer mengevaluasi hak ijbar dalam KHI 

atau hukum nasional (Kmw & Yunus, 2022; Mohd & Kadir, 2020; Saputro et al., 

2025), belum ada yang secara tegas mengkaji bagaimana konsep tersebut dapat 

berpotensi disalahgunakan dalam permohonan dispensasi kawin dan bagaimana 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        163 

hukum Islam dapat memberikan kerangka pembacaan kritis terhadap praktik 

tersebut. Keempat, belum ada penelitian yang secara mendalam mengaitkan 

penyalahgunaan ijbar, diskriminasi struktural, dan kebutuhan reinterpretasi 

hukum Islam dalam perspektif etis sebagaimana diuraikan oleh (Al-Sharmani, 

2018), sehingga meninggalkan celah teoretis dalam upaya reformulasi hukum 

keluarga Islam yang adil gender. 

Berangkat dari berbagai kesenjangan tersebut, penelitian ini berupaya 

menawarkan analisis komprehensif mengenai ijbar nikah dalam perspektif hukum 

Islam, fikih mazhab, dan hukum keluarga Indonesia, serta bagaimana legitimasi 

konsep tersebut berkelindan dengan praktik pernikahan anak dan perlindungan 

hak perempuan. Penelitian ini bertujuan menjelaskan konsep ijbar dan batasan 

kewenangan wali mujbir menurut fikih klasik, menganalisis keterkaitannya 

dengan fenomena pernikahan anak di Indonesia, serta menilai relevansinya dalam 

konteks perlindungan perempuan berdasarkan hukum Islam dan hukum positif. 

Pada akhirnya, penelitian ini memberikan argumentasi akademik mengenai 

perlunya reinterpretasi ijbar agar sesuai dengan prinsip keadilan, kemaslahatan, 

dan perlindungan anak di era modern. Dengan pendekatan integratif dan analisis 

kritis terhadap sumber fikih, regulasi, serta dinamika sosial kontemporer, 

penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi pada penguatan wacana reformasi 

hukum keluarga Islam yang lebih humanis, berperspektif gender, dan selaras 

dengan maqasid syariah. 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan kajian kualitatif dengan jenis penelitian normatif 

atau kepustakaan yang berfokus pada penelaahan konsep ijbar nikah serta 

kaitannya dengan pernikahan anak dan perlindungan hak perempuan. Seluruh 

proses penelitian dilakukan melalui studi literatur terhadap regulasi nasional, 

putusan pengadilan, artikel jurnal ilmiah, laporan lembaga pemerintah, serta 

penelitian akademik yang membahas otoritas wali, praktik pernikahan anak, dan 

perspektif perlindungan perempuan. Penelitian ini tidak terikat oleh lokasi 

tertentu karena seluruh data diperoleh melalui sumber pustaka dan basis data 

digital. 

Sasaran penelitian berupa konstruksi hukum mengenai ijbar dalam 

perspektif fikih mazhab dan hukum keluarga Indonesia, sementara subjek 

penelitian adalah dokumen dan teks hukum yang relevan. Pengumpulan data 

dilakukan melalui teknik dokumentasi, yaitu menelusuri, memilih, dan 

mengorganisasi literatur berdasarkan tema kajian. Instrumen penelitian meliputi 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        164 

penelusuran literatur, pencatatan tematik, serta kategorisasi isu-isu kunci terkait 

kewenangan wali, pernikahan anak, dan perlindungan perempuan. 

Data dianalisis menggunakan analisis isi untuk memahami substansi hukum, 

analisis komparatif untuk memetakan perbedaan antara pandangan mazhab dan 

hukum positif, serta analisis interpretatif untuk menilai relevansi konsep ijbar 

dalam konteks kontemporer dengan mempertimbangkan prinsip kemaslahatan 

dan perlindungan anak. Pendekatan socio-legal digunakan secara terbatas untuk 

membaca data sekunder mengenai praktik pernikahan anak dan dinamika sosial 

yang memengaruhi pemaknaan ijbar. Melalui metode ini, penelitian menghasilkan 

pemahaman komprehensif mengenai posisi ijbar dalam wacana hukum Islam dan 

implikasinya terhadap perlindungan hak perempuan di Indonesia. 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Konsep Ijbar dalam Konstruksi Fikih Mazhab  

Konsep ijbar dalam fikih klasik merupakan salah satu isu paling kompleks 

dalam hukum keluarga Islam, karena berkaitan langsung dengan struktur otoritas, 

perlindungan, dan persepsi masyarakat terhadap kapasitas perempuan dalam 

menentukan pasangan hidupnya. Analisis terhadap berbagai literatur fikih 

menunjukkan bahwa ijbar tidak lahir dalam ruang hampa, melainkan berkembang 

dalam konteks sosial patriarkal pra-modern yang menempatkan keluarga sebagai 

institusi utama pengatur relasi sosial. Dalam konteks tersebut, wali memiliki peran 

sentral tidak hanya sebagai figur spiritual atau hukum, tetapi juga sebagai penjaga 

kehormatan keluarga yang mempertaruhkan reputasi kolektif. Pemahaman 

historis inilah yang memengaruhi konstruksi para ulama mazhab ketika 

merumuskan batas-batas kewenangan wali mujbir. 

Mazhab Syafi’i sebagai salah satu mazhab terbesar di dunia Islam 

memberikan ruang paling luas bagi wali untuk menjalankan hak ijbar, namun 

dengan syarat-syarat tertentu yang berfungsi sebagai kontrol etik. Syafi’iyah 

berpendapat bahwa wali dapat menikahkan anak perempuan yang masih gadis 

tanpa persetujuannya, terutama ketika anak tersebut belum cukup matang untuk 

membuat keputusan sendiri. Namun penting dicatat bahwa dalam mazhab ini, 

konsep ijbar tidak berdiri sendiri sebagai hak absolut. (Hadi & Fitrianoor, 2024) 

menunjukkan bahwa ulama Syafi’i mensyaratkan wali bertindak dalam kerangka 

maslahah yang jelas, sehingga hak tersebut tidak dapat dijalankan jika berpotensi 

membawa madharat. Ini memperlihatkan adanya prinsip batasan internal yang 

sering kali tidak disadari oleh masyarakat kontemporer yang memahami ijbar 

secara tekstual. 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        165 

Sementara itu, mazhab Hanafi menolak hak ijbar terhadap perempuan balig, 

dan lebih menekankan persetujuan perempuan sebagai syarat sah akad nikah. 

Perempuan, bagi Hanafiyah, memiliki kapasitas penuh untuk memilih pasangan 

hidupnya setelah mencapai usia dewasa. Perbedaan ini bukan semata-mata 

perbedaan metodologis, tetapi juga teologis dan sosial. Mazhab Hanafi lahir dari 

konteks urban di Irak yang lebih plural dan memberikan ruang lebih besar bagi 

perempuan dalam ruang sosial publik. Temuan ini dikuatkan oleh kajian (Mohd & 

Kadir, 2020) yang menunjukkan bahwa hukum keluarga modern di sejumlah 

negara muslim justru mengadopsi pandangan Hanafi karena dianggap lebih sejalan 

dengan prinsip persetujuan bebas (free consent) dalam hukum keluarga 

kontemporer. 

Mazhab Maliki dan Hanbali berada di posisi tengah, tetapi tetap mengakui 

peran wali sebagai penentu kemaslahatan dalam kasus tertentu. Maliki, misalnya, 

memperbolehkan wali memaksakan pernikahan anak perempuan yang masih 

kecil, namun tidak terhadap perempuan dewasa. Otoritas wali dalam mazhab ini 

lahir dari pandangan bahwa anak belum memiliki kapasitas rasional penuh untuk 

menilai keuntungan atau risiko pernikahan. Namun Maliki juga menegaskan 

perlunya melihat kesiapan psikologis dan sosial anak perempuan sebelum akad. 

Dalam pandangan Hanbali, hak ijbar juga ada tetapi dengan pembatasan moral 

yang hampir sama: wali harus membuktikan bahwa pilihan pasangan itu benar-

benar mendatangkan kebaikan bagi anak. 

Temuan dari berbagai mazhab ini menunjukkan bahwa gagasan umum yang 

menyatakan bahwa wali “bebas memaksa” anak perempuan menikah merupakan 

simplifikasi yang keliru. Penelitian (Hafizh & Armi, 2022) menunjukkan bahwa 

para ulama klasik justru sangat berhati-hati dalam memberikan otoritas kepada 

wali. Tujuan utama pemberian hak tersebut adalah menjaga kemaslahatan anak 

perempuan ketika mereka dianggap belum cukup cakap menilai risiko sosial, 

ekonomi, atau moral dari sebuah pernikahan. Dengan demikian, ijbar tidak pernah 

dimaksudkan sebagai justifikasi pemaksaan, melainkan sebagai mekanisme 

proteksi dalam struktur masyarakat tradisional yang memiliki karakter berbeda 

dengan masyarakat kontemporer. 

Kajian terhadap ulama kontemporer memperlihatkan adanya pergeseran 

yang cukup signifikan. (Afadi, 2024), melalui analisis terhadap pendapat Syaikh Ali 

Jum‘ah, menunjukkan bahwa ulama besar modern lebih menekankan kesukarelaan 

perempuan sebagai unsur sah pernikahan. Menurut Syaikh Ali Jum‘ah, otoritas 

wali tetap diakui secara prinsip, tetapi tidak dapat dijalankan jika menghilangkan 

kerelaan atau merugikan hak perempuan. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        166 

gagasan ijbar dalam fikih kontemporer semakin diarahkan pada perlindungan 

perempuan sebagai subjek moral dan hukum. 

Selain itu, interpretasi etis terhadap konsep pernikahan yang dikemukakan 

(Al-Sharmani, 2018) memperkuat argumen bahwa hukum keluarga Islam tidak 

dapat dibaca hanya sebagai teks legal, tetapi juga sebagai ekspresi nilai etis yang 

menekankan keadilan interpersonal dan kesejahteraan perempuan. Dengan 

demikian, otoritas wali dalam konteks hukum Islam tidak dapat dipisahkan dari 

kerangka etika yang menuntut penghormatan terhadap martabat perempuan. 

Pendekatan hermeneutis semacam ini menantang interpretasi literal yang sering 

dipakai dalam pembenaran pemaksaan perkawinan anak. 

Secara teoretis, perbedaan pandangan antarmazhab menunjukkan bahwa 

ijbar bukan gagasan tunggal melainkan spektrum pemikiran yang sangat 

dipengaruhi oleh konteks sosial, nilai kemaslahatan, serta perkembangan moral 

masyarakat. Dengan kata lain, tidak ada satu pun mazhab yang memberikan 

kewenangan absolut kepada wali tanpa mempertimbangkan kondisi spesifik anak 

perempuan. Pada titik inilah kajian hukum Islam modern menemukan ruang untuk 

melakukan reinterpretasi berdasarkan prinsip maqasid syariah. (Andiko et al., 

2023) menegaskan bahwa hak ijbar dalam pandangan Imam Syafi’i sendiri 

bukanlah mandat tanpa batas, melainkan dibatasi oleh tujuan syariah untuk 

melindungi nasab, martabat, dan keselamatan perempuan. 

Dengan menganalisis konstruksi fikih mazhab, penelitian ini menemukan 

bahwa pemaknaan ijbar dalam masyarakat modern seringkali tidak 

mencerminkan rumusan para ulama, melainkan dipengaruhi faktor sosial seperti 

patriarki, tekanan adat, dan kekhawatiran keluarga terhadap citra sosial. 

Pemahaman yang keliru tersebut menjadi titik awal munculnya praktik pemaksaan 

pernikahan anak yang bersembunyi di balik legitimasi fikih. Padahal, ketika dibaca 

secara utuh, fikih justru menempatkan keridhaan dan kemaslahatan sebagai syarat 

utama keabsahan tindakan wali. 

 

2. Ijbar dan Penyimpangan Praktik dalam Konteks Sosial Indonesia  

Analisis terhadap praktik ijbar di Indonesia menunjukkan bahwa terdapat 

kesenjangan besar antara konstruksi fikih mazhab dan pemahaman masyarakat 

mengenai hak wali dalam pernikahan anak. Meskipun sebagian ulama klasik 

memberikan ruang terbatas bagi wali mujbir, pelaksanaan di lapangan sering kali 

mencerminkan pemahaman yang lebih sederhana dan cenderung menempatkan 

wali pada posisi dominan tanpa mempertimbangkan batas-batas normatif yang 

telah ditetapkan fikih. Fenomena ini terlihat jelas dalam penelitian (Argo et al., 

2020) di Sidosermo, Surabaya, yang menemukan bahwa masyarakat memaknai 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        167 

ijbar sebagai kewenangan penuh orang tua untuk menikahkan anak perempuan 

dengan alasan menjaga kehormatan keluarga. Dalam situasi tersebut, batasan fikih 

mengenai kemaslahatan, keridhaan, dan larangan madharat hampir tidak 

diperhatikan, karena pertimbangan utama adalah tekanan sosial dan kekhawatiran 

terhadap stigma. 

Temuan serupa diungkapkan (Nurhayati & Paryadi, 2022) dalam studi kasus 

di Balikpapan Timur, yang menggambarkan bahwa faktor sosial seperti ekonomi, 

keterpaksaan karena hubungan dekat, serta ketakutan akan gosip menjadi motif 

utama pemaksaan pernikahan terhadap anak perempuan. Dalam banyak kasus, 

orang tua menjadikan “hak ijbar” sebagai justifikasi untuk melanggengkan praktik 

pemaksaan, meskipun konteks fikih yang benar tidak mendukung tindakan 

tersebut. Penelitian tersebut juga memperlihatkan bahwa anak perempuan sering 

kali tidak berada dalam posisi yang mampu menolak keputusan keluarga, sehingga 

relasi kuasa membuat praktik seperti ini sangat sulit dilawan meskipun terdapat 

aturan hukum nasional yang membatasi. 

Kajian (Cahya Ma’rifatul Yahya & Inna Fauziatal Ngazizah, 2024) 

memberikan gambaran yang lebih komprehensif terkait bagaimana masyarakat 

memahami legalitas ijbar melalui KHI. Banyak keluarga memandang ketentuan 

wali dalam KHI sebagai mandat untuk mengizinkan orang tua menikahkan anak 

tanpa persetujuan, padahal teks KHI sendiri tidak secara eksplisit melegitimasi 

pemaksaan. Hal ini menunjukkan lemahnya literasi hukum masyarakat mengenai 

relasi antara fikih, KHI, dan hukum positif. Dalam kasus yang dikaji, masyarakat 

menjadikan pemahaman fikih tradisional sebagai dasar praktik sosial, tanpa 

melihat perkembangan regulasi dan interpretasi ulama kontemporer yang lebih 

menekankan kerelaan perempuan. 

Persoalan yang muncul tidak semata terletak pada pemahaman agama, tetapi 

juga pada struktur sosial yang patriarkal. Dalam struktur seperti ini, otoritas wali 

diprioritaskan di atas kepentingan anak perempuan. Hasil analisis penulis 

terhadap fenomena tersebut menemukan bahwa masyarakat cenderung 

memaknai ijbar sebagai mekanisme kontrol sosial terhadap perilaku anak 

perempuan, terutama terkait dengan isu pergaulan dan kehormatan. Hal ini sejalan 

dengan temuan (Rifqi et al., 2025) yang menegaskan bahwa penyalahgunaan 

konsep ijbar menjadi salah satu faktor diskriminasi struktural terhadap anak 

perempuan di desa-desa, di mana keputusan pernikahan sering kali ditentukan 

oleh keluarga tanpa mempertimbangkan kapasitas anak. 

Penguatan budaya patriarki memperparah situasi. Dalam banyak komunitas, 

peran wali dipandang tidak hanya legal, tetapi juga moral dan sosial, sehingga anak 

perempuan sering kali tidak memiliki ruang untuk mengungkapkan keinginan atau 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        168 

penolakannya. Penelitian (Ibrahim et al., 2012), meskipun dilakukan dalam 

konteks lebih luas mengenai child marriage, menunjukkan bahwa justifikasi agama 

sering digunakan untuk menutupi praktik yang pada dasarnya merupakan 

pelanggaran hak anak. Di Indonesia, pola ini tampak dalam penggunaan narasi 

“menjaga martabat keluarga”, “menghindari fitnah”, atau “menutup aib”, yang 

semuanya berakar pada interpretasi gender yang menempatkan perempuan 

sebagai simbol kehormatan keluarga. 

Selain faktor budaya, tekanan ekonomi juga mempengaruhi praktik 

penyalahgunaan ijbar. Dalam beberapa kasus, keluarga menghadapi beban 

ekonomi sehingga pernikahan anak dianggap sebagai solusi, baik untuk 

mengurangi tanggungan maupun untuk mengalihkan beban biaya hidup. Kajian 

lapangan menunjukkan bahwa alasan seperti ini sering dipadukan dengan dalil 

agama agar tampak lebih sah dan dapat diterima masyarakat. Padahal, konsep 

ijbar dalam fikih tidak pernah dimaksudkan sebagai sarana penyelesaian masalah 

ekonomi keluarga. 

Temuan lain yang relevan berasal dari penelitian (Kurniadinata & Sidek, 

2019), yang menunjukkan bahwa sebagian orang tua bahkan memaksakan 

pernikahan anak perempuan yang telah dewasa dengan dalih otoritas wali. Kasus 

seperti ini memperlihatkan bahwa kesalahpahaman mengenai ijbar tidak hanya 

terjadi pada anak-anak, tetapi juga merembet pada perempuan dewasa. Hal ini 

menunjukkan bahwa problemnya terletak pada pemahaman masyarakat mengenai 

relasi kuasa dalam keluarga, bukan pada konsep ijbar itu sendiri. 

Dari seluruh temuan empiris tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

penyalahgunaan ijbar dalam masyarakat Indonesia merupakan hasil dari tiga 

faktor utama. Pertama, pemahaman parsial terhadap fikih yang tidak 

mempertimbangkan konteks historis dan batas-batas normatif yang ketat. Kedua, 

pengaruh kuat struktur patriarki yang menempatkan perempuan sebagai objek 

dalam pengambilan keputusan keluarga. Ketiga, tekanan sosial dan ekonomi yang 

sering mendorong keputusan tergesa-gesa dengan memakai dalih agama. 

Ketika ketiga faktor ini bertemu, konsep ijbar yang dalam fikih klasik 

dimaksudkan untuk melindungi perempuan justru berubah menjadi legitimasi 

struktural bagi praktik pemaksaan. Kondisi ini mempertegas pentingnya 

reinterpretasi sosial dan hukum terhadap konsep ijbar untuk mencegah 

penyalahgunaan yang berdampak buruk terhadap hak anak dan perempuan di 

Indonesia. 

 

3. Ijbar dan Perkawinan Anak dalam Hukum Positif Indonesia 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        169 

Hubungan antara konsep ijbar dan praktik perkawinan anak dalam konteks 

hukum positif Indonesia memperlihatkan adanya dinamika yang rumit antara 

norma-norma fikih, konstruksi hukum nasional, serta praktik sosial yang 

berlangsung di tingkat masyarakat dan lembaga peradilan. Meskipun Indonesia 

telah melakukan reformasi signifikan melalui revisi Undang-Undang Perkawinan 

(UU No. 16 Tahun 2019) yang menetapkan usia minimal 19 tahun bagi laki-laki 

dan perempuan, praktik perkawinan anak tetap bertahan melalui mekanisme 

dispensasi kawin. Analisis terhadap struktur hukum positif memperlihatkan 

bahwa keberadaan dispensasi kawin menjadi salah satu pintu yang 

memungkinkan keluarga tetap melaksanakan pernikahan anak, sehingga celah ini 

sering dimanfaatkan dengan membawa dalil keagamaan, termasuk pemahaman 

keliru mengenai hak ijbar wali. 

Secara normatif, hukum positif Indonesia tidak mengenal istilah ijbar dan 

menempatkan persetujuan kedua calon mempelai sebagai syarat sah pernikahan. 

Namun, dalam praktiknya, pemaknaan masyarakat terhadap kewajiban 

persetujuan ini sering kali tidak kuat karena adanya interpretasi sosial bahwa wali 

memiliki otoritas penuh dalam menentukan calon pasangan untuk anak 

perempuan. Temuan ini didukung oleh kajian (Wijayati et al., 2024), yang 

memperlihatkan bahwa banyak permohonan dispensasi kawin diajukan atas dasar 

praktik budaya dan tekanan keluarga, bukan karena urgensi hukum. Dalam 

sejumlah kasus, hakim menemukan bahwa anak perempuan tidak menyatakan 

persetujuan secara bebas, melainkan melalui tekanan keluarga, baik secara 

langsung maupun tersirat. 

Fenomena ini diperkuat oleh (“LAPORAN TAHUNAN KPAI, JALAN TERJAL 

PERLINDUNGAN ANAK,” 2025), yang menunjukkan bahwa peningkatan signifikan 

permohonan dispensasi kawin pasca-2019 terjadi justru pada kelompok usia yang 

masih tergolong anak. Laporan tersebut juga menyatakan bahwa sebagian besar 

alasan permohonan didasarkan pada motif kultural–seperti kekhawatiran 

terhadap pergaulan bebas atau isu kehormatan keluarga–yang kemudian 

diperkuat dengan narasi keagamaan mengenai kewajiban wali untuk menjaga 

kehormatan anak. Dalam konteks inilah konsep ijbar sering dijadikan pembenaran, 

meskipun secara hukum positif tidak memiliki kedudukan apa pun. 

Penelitian (Rifqi et al., 2025) memberikan bukti empiris bahwa 

penyalahgunaan ijbar turut muncul dalam dokumen-dokumen persidangan 

dispensasi kawin. Dalam kasus-kasus yang mereka kaji di lingkungan pedesaan, 

orang tua menggunakan bahasa keagamaan dan alasan moral untuk menjustifikasi 

tekanan kepada anak perempuan agar bersedia dinikahkan. Dalam sejumlah kasus, 

hakim yang tidak kritis dapat terjebak pada logika tersebut sehingga mengabulkan 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        170 

permohonan dispensasi tanpa mempertimbangkan prinsip “kepentingan terbaik 

bagi anak.” Temuan ini menegaskan bahwa meskipun ijbar tidak diatur dalam 

hukum nasional, dampaknya tetap terasa dalam praktik peradilan melalui 

legitimasi moral yang diberikan oleh keluarga. 

Pada sisi lain, hukum positif Indonesia memiliki landasan kuat dalam prinsip 

perlindungan anak, terutama melalui UU Perlindungan Anak dan kebijakan 

nasional mengenai pencegahan perkawinan anak. Namun, ketentuan perlindungan 

ini belum sepenuhnya selaras dengan implementasi dispensasi kawin. Syarkowi 

melalui analisisnya mengenai perkara dispensasi kawin menjelaskan bahwa 

terdapat tantangan signifikan dalam sistem peradilan agama untuk memastikan 

bahwa dispensasi benar-benar diberikan dalam kondisi luar biasa. Salah satu 

masalahya adalah tidak adanya standar baku yang ketat mengenai apa yang 

dimaksud dengan “keadaan mendesak”, sehingga ruang interpretasi menjadi 

sangat luas. Hal inilah yang kemudian membuka peluang bagi pemaknaan subjektif 

wali tentang kewajiban menikahkan anak untuk “menghindari aib”, yang 

terkadang dipersepsikan sebagai keadaan mendesak. 

Dalam konteks interpretasi fikih, penelitian (Kmw & Yunus, 2022) 

menunjukkan bahwa fikih modern, termasuk pemikiran Wahbah al-Zuhayli, tidak 

mendukung praktik pemaksaan dan menuntut adanya persetujuan perempuan. 

Perspektif seperti ini seharusnya dapat menjadi rujukan dalam praktik peradilan 

agama, namun dalam kenyataannya, masih terdapat hakim yang menerima 

argumen berbasis “otoritas wali” secara sepihak. Temuan ini sejalan dengan 

penelitian (Kurniadinata & Sidek, 2019), yang menunjukkan bahwa di beberapa 

wilayah, wali masih memaksakan perkawinan terhadap perempuan dewasa 

dengan alasan moral keluarga, meskipun hal tersebut tidak lagi sesuai dengan 

hukum positif. 

Dinamika hukum ini menunjukkan bahwa persoalan utama bukan terletak 

pada kekurangan norma hukum, tetapi pada lemahnya integrasi antara hukum 

positif dan pemahaman masyarakat terhadap fikih. Dalam konteks ini, pemikiran 

(Lohlker, 2021) mengenai indigenisasi hukum Islam di Indonesia menjadi sangat 

relevan. Lohlker berpendapat bahwa hukum Islam di Indonesia selalu berproses 

dalam ketegangan antara nilai universal dan interpretasi lokal. Ketegangan inilah 

yang menghasilkan keadaan di mana hukum positif yang modern coexist dengan 

pemaknaan tradisional tentang otoritas wali. Tanpa upaya integrasi pemahaman 

yang tepat, masyarakat akan terus merujuk pada konsep ijbar sebagai dasar moral 

untuk praktik pernikahan anak, meskipun secara hukum tidak lagi dibenarkan. 

Ketika interpretasi keliru mengenai ijbar bertemu dengan celah dispensasi 

kawin, sistem hukum positif Indonesia berpotensi mengakomodasi praktik yang 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        171 

merugikan perempuan dan anak. Dalam kondisi seperti ini, prinsip keadilan 

substantif sering kali tergerus oleh logika formalitas prosedural. Oleh karena itu, 

subbagian ini menegaskan bahwa untuk melindungi anak perempuan secara 

efektif, hukum positif tidak hanya perlu ditegakkan secara ketat tetapi juga harus 

berinteraksi dengan pemahaman keagamaan masyarakat secara lebih kritis. 

Reformasi hukum tanpa reformasi pemahaman tidak akan mampu menghentikan 

penyalahgunaan ijbar dalam praktik perkawinan anak di Indonesia. 

 

4. Perspektif Etis dan Maqasid Syariah terhadap Ijbar 

Pembahasan mengenai ijbar tidak dapat dilepaskan dari dimensi etis dan 

prinsip maqasid syariah yang menjadi fondasi moral dalam hukum Islam. Pada 

tingkat teoritis, pernikahan dalam Islam bukan hanya kontrak legal, tetapi juga 

ikatan etis yang bertujuan menjaga martabat, hak, dan kesejahteraan para pihak. 

Oleh karena itu, tindakan wali dalam menjalankan haknya harus berada dalam 

kerangka etika syariah yang menjunjung asas kemaslahatan, keadilan, dan 

perlindungan terhadap pihak yang rentan, terutama anak perempuan. Pendekatan 

ini semakin menegaskan bahwa ijbar tidak dapat dipahami sebagai legitimasi 

pemaksaan, tetapi sebagai mekanisme proteksi yang terikat oleh nilai-nilai moral 

yang ketat. 

Perspektif etis ini sangat jelas dalam analisis (Al-Sharmani, 2018), yang 

menekankan bahwa tradisi hukum keluarga Islam harus dibaca sebagai bagian 

dari etika relasional yang menjamin keadilan dan kesejahteraan perempuan. 

Menurutnya, teks hukum tidak pernah berdiri sendiri, melainkan selalu 

berinteraksi dengan nilai moral yang menuntut perlakuan manusiawi terhadap 

perempuan sebagai subjek moral. Dengan demikian, otoritas wali tidak dapat 

dibenarkan ketika mengabaikan hak perempuan atas kerelaan, kenyamanan, dan 

perlindungan diri. Dalam kerangka ini, ijbar tidak mungkin dipahami sebagai 

instrumen untuk memaksakan suatu pernikahan yang tidak dikehendaki oleh 

perempuan, karena tindakan tersebut secara inheren bertentangan dengan prinsip 

keadilan interpersonal. 

Prinsip maqasid syariah memberikan dimensi normatif yang lebih kuat 

terhadap analisis ini. Maqasid sebagai tujuan tertinggi syariat mengarah pada 

perlindungan lima unsur pokok: jiwa (hifz al-nafs), keturunan (hifz al-nasl), akal 

(hifz al-‘aql), harta, dan agama. Dalam konteks pernikahan anak, khususnya yang 

dipaksakan dengan dalih ijbar, seluruh aspek perlindungan ini terancam. 

Penelitian (Andiko et al., 2023) menunjukkan bahwa hak ijbar menurut Imam 

Syafi‘i sendiri tunduk pada asas maslahah, sehingga tidak dapat diterapkan apabila 

membawa kerugian atau menghilangkan hak perempuan atas perlindungan jiwa 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        172 

dan akal. Perspektif ini menunjukkan bahwa penerapan ijbar tanpa 

mempertimbangkan maqasid adalah penyimpangan terhadap tujuan syariah itu 

sendiri. 

Kajian fikih sosial MA. Sahal Mahfudz sebagaimana diuraikan oleh (Fauzi et 

al., 2023; Hakim, 2022) menegaskan hal serupa: syariat harus dibaca dalam 

konteks sosial yang berubah dan harus selalu diarahkan pada pencapaian 

kemaslahatan kolektif. Pemaksaan perkawinan, bahkan jika dibungkus dengan 

dalih fikih klasik, bertentangan dengan prinsip kemaslahatan dan dapat 

mengakibatkan dhalar (kerugian) bagi perempuan. Problematika perkawinan anak 

juga mencakup risiko kesehatan reproduksi, putus sekolah, dan siklus kemiskinan, 

yang semuanya jelas bertentangan dengan tujuan maqasid untuk menjaga jiwa dan 

kelangsungan keturunan secara sehat. Dengan demikian, perspektif maqasid 

mengharuskan kajian ulang terhadap segala bentuk penerapan konsep ijbar yang 

berpotensi merugikan perempuan. 

Sementara itu, kajian (Ilya, 2023) melalui fatwa KUPI menambah dimensi 

penting bahwa pemaksaan perkawinan adalah tindakan yang secara syariah 

dilarang karena menghilangkan hak perempuan atas perlindungan martabat. 

Fatwa tersebut menekankan bahwa perlindungan perempuan merupakan bagian 

integral dari tujuan syariah. Dengan demikian, justifikasi ijbar untuk memaksakan 

pernikahan anak jelas bertentangan dengan aspek etis syariah yang menempatkan 

perempuan sebagai subjek yang harus dihormati keinginannya. 

Seluruh analisis ini menunjukkan bahwa penerapan ijbar tanpa 

pertimbangan etis dan maqasid akan membawa pada praktik yang tidak hanya 

merugikan perempuan, tetapi juga bertentangan dengan nilai dasar syariat. Oleh 

karena itu, reinterpretasi ijbar tidak hanya menjadi kebutuhan sosial-hukum, 

tetapi kewajiban moral dalam upaya menjaga keadilan dan perlindungan 

perempuan. Perspektif etis dan maqasid syariah justru menjadi landasan paling 

kuat bahwa ijbar tidak dapat lagi dipahami sebagai hak pemaksaan dalam konteks 

modern, melainkan harus diarahkan sebagai mekanisme perlindungan yang 

sepenuhnya mempertimbangkan kehendak dan keselamatan perempuan sebagai 

makhluk bermartabat. 

 

5. Ijbar, Dispensasi Kawin, dan Diskriminasi Struktural 

Hubungan antara ijbar, dispensasi kawin, dan diskriminasi struktural dalam 

konteks Indonesia menampakkan pola yang saling menguatkan ketika konsep 

keagamaan yang dipahami secara keliru bertemu dengan celah hukum positif dan 

struktur sosial yang patriarkal. Di tengah upaya negara menekan praktik 

perkawinan anak melalui peningkatan usia minimum dalam UU No. 16 Tahun 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        173 

2019, mekanisme dispensasi kawin tetap menjadi jalur legal yang memberi ruang 

besar bagi keluarga untuk menikahkan anak di bawah usia, terutama anak 

perempuan. Ketika permohonan dispensasi diajukan dengan membawa narasi 

keagamaan tentang “kewajiban wali menjaga kehormatan anak,” legitimasi moral 

semu yang merujuk pada ijbar sering muncul sebagai argumen kuat meskipun 

tidak lagi relevan dalam hukum positif. 

Kajian (Rifqi et al., 2025) mengungkapkan bahwa dalam sejumlah perkara di 

desa-desa, permohonan dispensasi kawin didahului oleh tekanan keluarga yang 

menggunakan dalih syariah untuk membungkam suara anak perempuan. Dalam 

kondisi demikian, konsep ijbar menjadi alat legitimasi untuk meredam penolakan 

dan mendorong anak menerima keputusan wali. Penggunaan legitimasi 

keagamaan ini, menurut penelitian tersebut, tidak hanya menciptakan tekanan 

psikologis, tetapi juga memperkuat ketidaksetaraan gender yang sudah melekat 

dalam struktur keluarga. Anak perempuan ditempatkan sebagai pihak yang harus 

patuh, sementara wali dianggap sebagai figur yang memiliki hak moral lebih tinggi 

dalam menentukan masa depan anak. 

Fenomena ini semakin diperparah oleh temuan (“LAPORAN TAHUNAN KPAI, 

JALAN TERJAL PERLINDUNGAN ANAK,” 2025; Wijayati et al., 2024), yang 

menunjukkan tingginya angka dispensasi kawin karena alasan moral dan takut 

“aib”. Dalam banyak kasus, hakim menerima argumentasi keluarga tanpa menilai 

secara kritis apakah anak benar-benar memberikan persetujuan bebas. Akibatnya, 

celah dispensasi kawin menjadi ruang reproduksi diskriminasi struktural yang 

memposisikan perempuan sebagai objek keputusan hukum, bukan sebagai subjek 

yang memiliki hak perlindungan. Dalam konteks ini, ijbar tidak bekerja sebagai 

prinsip fikih, tetapi sebagai simbol legitimasi moral yang dipelintir untuk 

menguatkan keputusan orang tua atas nama agama. 

Di sisi lain, penelitian (Mohammed, 2025) mengenai pernikahan anak di 

Yaman menunjukkan pola serupa, yaitu pemanfaatan narasi moral untuk 

membenarkan praktik yang secara substansial merugikan perempuan. Hal ini 

memperkuat argumentasi bahwa diskriminasi struktural terhadap anak 

perempuan tidak hanya berakar pada hukum, tetapi juga pada pola pikir budaya 

dan religius yang sudah mengakar kuat. (Siaran Pers Komnas Perempuan Tentang 

"Perkawinan Anak Merupakan Praktik Berbahaya (Harmful Practice) yang 

Menghambat Indonesia Emas 2045 (3 Agustus 2021), n.d.) juga menegaskan bahwa 

perkawinan anak merupakan harmful practice yang lahir dari relasi kuasa yang 

timpang, di mana perempuan tidak diberi ruang untuk menentukan nasibnya 

sendiri. 

 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        174 

6. Reinterpretasi Konsep Ijbar dalam Konteks Kontemporer 

Perkembangan sosial dan hukum di era modern mengharuskan adanya 

reinterpretasi terhadap konsep ijbar, terutama mengingat perubahan struktur 

masyarakat, meningkatnya kesadaran hak perempuan, dan agenda global untuk 

menghapus praktik perkawinan anak. Reinterpretasi ini tidak hanya lahir dari 

kebutuhan normatif hukum positif Indonesia, tetapi juga dari dinamika pemikiran 

hukum Islam sendiri yang semakin didorong oleh prinsip keadilan substantif dan 

kemaslahatan manusia. Dalam kerangka ini, ijbar tidak lagi dapat ditempatkan 

sebagai hak mutlak wali, melainkan sebagai konsep historis yang perlu dibaca 

ulang agar selaras dengan prinsip maqasid syariah dan nilai etis Islam yang 

berorientasi pada perlindungan terhadap perempuan sebagai subjek moral dan 

hukum. 

Pemikiran kontemporer memperlihatkan kecenderungan kuat ke arah 

pembatasan, bahkan peniadaan hak ijbar dalam praktik sosial. (Lohlker, 2021) 

menunjukkan bahwa transformasi hukum Islam di Indonesia cenderung berjalan 

ke arah universalitas nilai, di mana prinsip moral dan perlindungan hak manusia 

menjadi pertimbangan utama. Dalam tradisi hukum keluarga Indonesia, proses 

indigenisasi mengharuskan teks fikih klasik dibaca dalam konteks sosial yang 

berubah. Dengan demikian, reinterpretasi ijbar bukanlah bentuk pengabaian 

terhadap fikih, tetapi proses adaptasi hukum Islam terhadap realitas kontemporer. 

Perspektif ini menguatkan argumen bahwa konsep ijbar harus diposisikan ulang 

sebagai mekanisme proteksi dalam ruang sejarah, bukan sebagai praktik yang 

relevan dalam sistem hukum modern. 

Studi (Andiko et al., 2023) serta pemikiran sosial-keagamaan MA. Sahal 

Mahfudz sebagaimana dikaji oleh (Fauzi et al., 2023) menunjukkan bahwa prinsip 

maslahah menjadi faktor penentu sah atau tidaknya sebuah praktik dalam hukum 

keluarga Islam. Dalam konteks modern, pernikahan anak dan pemaksaan 

perkawinan telah terbukti membawa dampak buruk terhadap kesehatan fisik, 

pendidikan, dan masa depan perempuan, sehingga tidak dapat lagi dibenarkan 

sebagai bentuk kemaslahatan. Temuan ini semakin diperkuat oleh laporan 

(“LAPORAN TAHUNAN KPAI, JALAN TERJAL PERLINDUNGAN ANAK,” 2025; Siaran 

Pers Komnas Perempuan Tentang "Perkawinan Anak Merupakan Praktik Berbahaya 

(Harmful Practice) yang Menghambat Indonesia Emas 2045 (3 Agustus 2021), n.d.) 

yang menunjukkan berbagai dampak negatif perkawinan anak. Jika ijbar historis 

bertujuan menjaga kehormatan dan keselamatan perempuan, maka dalam konteks 

kini, praktik pemaksaan justru bertentangan dengan tujuan tersebut, sehingga 

interpretasi ulang menjadi keharusan epistemologis. 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        175 

Pendekatan etis sebagaimana dikemukakan (Al-Sharmani, 2018) juga 

mendukung reposisi ijbar. Ia menekankan bahwa hukum keluarga Islam harus 

mengedepankan relasi etis yang menempatkan perempuan sebagai subjek dengan 

otonomi moral. Dalam kerangka ini, pemaksaan dalam bentuk apa pun tidak dapat 

dibenarkan, karena bertentangan dengan prinsip kerelaan dan penghormatan 

martabat manusia. Fatwa KUPI sebagaimana dikaji oleh (Ilya, 2023) bahkan 

menegaskan bahwa pemaksaan perkawinan adalah tindakan yang melanggar hak 

perempuan dan tidak sesuai dengan maqasid perlindungan diri dan martabat. 

Secara hukum positif, mekanisme dispensasi kawin yang selama ini menjadi 

tempat beroperasinya logika pemaksaan perlu direformasi agar selaras dengan 

pemahaman normatif baru mengenai ijbar. Temuan (Rifqi et al., 2025) 

menegaskan bahwa penyalahgunaan legitimasi agama dalam dispensasi kawin 

memperlihatkan perlunya harmonisasi hukum positif dengan interpretasi fikih 

yang lebih progresif. Reformasi ini sejalan dengan pandangan (Sutriyono & 

Mujahid, 2025) yang menggunakan teori law as social engineering Roscoe Pound 

untuk menegaskan bahwa hukum harus diarahkan untuk mengatasi ketimpangan 

sosial dan melindungi kelompok rentan. 

 

D. Simpulan   

Kajian ini menunjukkan bahwa konsep ijbar dalam fikih klasik pada dasarnya 

bukanlah legitimasi pemaksaan, melainkan mekanisme proteksi yang dibatasi oleh 

prinsip kemaslahatan dan kehati-hatian. Namun, dalam konteks sosial Indonesia, 

konsep ini kerap disalahpahami sebagai otoritas absolut wali sehingga 

berkontribusi pada praktik pernikahan anak. Penyimpangan ini diperkuat oleh 

struktur sosial patriarkal serta tekanan budaya yang memposisikan anak 

perempuan sebagai objek keputusan keluarga. 

Di sisi lain, hukum positif Indonesia yang telah menaikkan batas usia 

perkawinan masih menyediakan ruang melalui dispensasi kawin yang 

memungkinkan praktik perkawinan anak tetap berlangsung. Ketika celah hukum 

ini bertemu dengan dalih keagamaan yang dipahami secara keliru, lahirlah bentuk 

diskriminasi struktural yang merugikan perempuan dan mengabaikan prinsip 

kepentingan terbaik bagi anak. 

Analisis etis dan maqasid syariah menegaskan bahwa pemaksaan 

perkawinan anak bertentangan dengan tujuan perlindungan martabat, jiwa, dan 

keselamatan perempuan. Karena itu, reinterpretasi ijbar dalam konteks 

kontemporer menjadi keharusan, bukan hanya demi keselarasan dengan hukum 

positif, tetapi juga demi konsistensi dengan nilai dasar syariat yang berorientasi 

pada keadilan dan kemaslahatan. 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        176 

Ke depan, penelitian lebih lanjut diperlukan untuk memperdalam integrasi 

perspektif maqasid dalam praktik peradilan agama, mengkaji implementasi 

kebijakan dispensasi kawin, serta memahami secara lebih komprehensif 

bagaimana masyarakat memaknai otoritas wali dalam perubahan sosial yang terus 

berkembang. 

 

Daftar Rujukan  

Afadi, A. A. (2024). The Law Of Marrying A Daughter To An Unwanted Person 

According To Syaikh Ali Jum’ah. Al Hakam: The Indonesian Journal of Islamic 

Family Law and Gender Issues, 4(2), 95–109. 

https://doi.org/10.35896/alhakam.v4i2.838 

Al-Sharmani, M. (2018). Marriage in Islamic Interpretive Tradition: Revisiting the 

Legal and the Ethical. Journal of Islamic Ethics, 2(1–2), 76–96. 

https://doi.org/10.1163/24685542-12340017 

Andiko, T., Nurdin, Z., & Malik, A. A. (2023). Reactualization of Wali Mujbir in the 

Modern Era: Maqasid Sharia Analysis of Imam Shafiâ€TMiâ€TMs Concept 

Regarding Waliâ€TMs Ijbar Right. Al-Risalah: Forum Kajian Hukum Dan 

Sosial Kemasyarakatan, 23(2), 274–291. 

https://doi.org/10.30631/alrisalah.v23i2.1403 

Annisa, B. (2024). Diskriminasi Perempuan Dalam Hak Ijbar Menurut UU NO.12 

Tahun 2022 dan Pemikiran Husein Muhammad. JOURNAL OF SCIENCE AND 

SOCIAL RESEARCH, 7(4), 1814–1825. 

https://doi.org/10.54314/jssr.v7i4.2334 

Argo, A. F. P., Amin, M. R. K., Nurkholis, M., Rouf, A., & Musyafa’ah, N. L. (2020). 

Ijbar Nikah di Kampung Sidosermo Dalam Surabaya Perspektif Hukum 

Islam. Al-Hukama’: The Indonesian Journal of Islamic Family Law, 10(2), 

295–318. https://doi.org/10.15642/alhukama.2020.10.2.295-318 

Cahya Ma’rifatul Yahya & Inna Fauziatal Ngazizah. (2024). The Practice of Ijbar 

Rights in Marriage, a Review of the Compilation of Islamic Law (Case Study 

in Sambung Village, Gajah Subdistrict, Demak Regency). QURU’: Journal of 

Family Law and Culture, 2(1), 1–26. 

https://doi.org/10.59698/quru.v2i1.103 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        177 

Fauzi, T., Novanda, Y., & Maidona, I. (2023). Problematika Hak Ijbar Wali Nikah 

Perspektif Fikih Sosial KH. Sahal Mahfudz. MA. HUKAMA : Jurnal Hukum 

Islam, 2(2), 135–150. 

Hadi, A., & Fitrianoor, W. (2024). Hak Ijbar Wali Nikah Dalam Tinjaun Sadd Al-

Dzari’ah (Studi Perbandingan Ulama Hanafiyah Dan Ulama Syafi’iyah). 

MAQASHIDUNA: JURNAL HUKUM KELUARGA ISLAM, 2(1), 43–58. 

https://doi.org/10.47732/maqashiduna.v2i1.475 

Hafizh, A., & Armi, M. I. (2022). Batasan Hak Wali Mujbir Memaksa Perkawinan. 

IJTIHAD, 38(2). 

https://journals.fasya.uinib.org/index.php/ijtihad/article/view/165 

Hakim, M. (2022). Dialektika Hak Ijbar dalam Undang-Undang Perkawinan 

Perspektif Fiqh Sosial MA. Sahal Mahfudh. YUDISIA : Jurnal Pemikiran 

Hukum Dan Hukum Islam, 13, 247. 

https://doi.org/10.21043/yudisia.v13i2.15908 

Ibrahim, I., Hussain, F., & Aziz, N. A. (2012). The Child Bride: Rights under the Civil 

and Shariah Law. Procedia - Social and Behavioral Sciences, 38, 51–58. 

https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2012.03.323 

Ilya, I. (2023). Perlindungan Perempuan dari Pemaksaan Perkawinan Perspektif 

Maqashid Syari’ah (Studi Fatwa Kupi Ke-2 No. 06/MK-Kupi-2/XI/2022). AL-

MANHAJ: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial Islam, 5(2), 2547–2560. 

https://doi.org/10.37680/almanhaj.v5i2.2476 

Kmw, M. A. H., & Yunus, R. (2022). Relevansi Hak Ijbar Wali Nikah ( Study 

Pemikiran Wahbah Az-Zuhaili Dalam Fiqih Islam Wa Adillatuhu) Dan 

Kompilasi Hukum Islam (KHI). Mabahits : Jurnal Hukum Keluarga Islam, 

3(2), 109–123. https://doi.org/10.62097/mabahits.v3i2.1058 

Kurniadinata, A. S., & Sidek, A. (2019). Otoritas Orang Tua Dalam Memaksa Kawin 

Anak Usia 21 Tahun Ditinjau Dari Kompilasi Hukum Islam. As-Syar’i: Jurnal 

Bimbingan & Konseling Keluarga, 1(2), 224–232. 

https://doi.org/10.47467/as.v1i2.730 

Laporan Tahunan KPAI, Jalan Terjal Perlindungan Anak: Ancaman Serius Generasi 

Emas Indonesia. (2025, February 11). Komisi Perlindungan Anak Indonesia 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        178 

(KPAI). https://www.kpai.go.id/publikasi/laporan-tahunan-kpai-jalan-

terjal-perlindungan-anak-ancaman-serius-generasi-emas-indonesia 

Lohlker, R. (2021). Fiqh Reconsidered: Indigenization and Universalization of 

Islamic Law in Indonesia. Interdisciplinary Journal for Religion and 

Transformation in Contemporary Society, 7(1), 188–208. 

https://doi.org/10.30965/23642807-bja10011 

Mohammed, T. A. S. (2025). Exploring child marriage in Yemen: A critical analysis 

of an Arab media corpus. Qualitative Research Journal, 25(2), 125–146. 

https://doi.org/10.1108/QRJ-02-2024-0036 

Mohd, A., & Kadir, N. A. (2020). The Theory of Compulsion (Ijbar) in Marriage Under 

Islamic Law: Incorporation of the Hanafis View on Compulsory Consent in 

Marriage Under the Islamic Family Law (Federal Territories) Act 1984. 51–

55. https://doi.org/10.2991/assehr.k.200306.180 

Nurhayati, N., & Paryadi, P. (2022). Dampak Nikah Paksa Karena Hak Ijbar (Studi 

Kasus di Kel. Teritip Balikpapan Timur). Ulumul Syar’i : Jurnal Ilmu-Ilmu 

Hukum Dan Syariah, 11(1), 53–65. 

https://doi.org/10.52051/ulumulsyari.v11i1.145 

Perkara Dispensasi Kawin dan (Pembaruan) Hukum Acaranya | Oleh: H. Asmu’i 

Syarkowi (6/12)—Direktorat Jenderal Badan Peradilan Agama. (n.d.). 

Retrieved December 3, 2025, from 

https://badilag.mahkamahagung.go.id/artikel/publikasi/artikel/perkara-

dispensasi-kawin-dan-pembaruan-hukum-acaranya-oleh-h-asmu-i-

syarkowi-6-12 

Rifqi, M. J., Hilmy, M., Rohman, M. F., & Rohman, M. I. (2025). Child Marriage in 

Villages: Misuse of Ijbār, Structural Discrimination, and Best Interest of the 

Child Dismissal. AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial, 20(1), 168–195. 

https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v20i1.15970 

Saputro, A. R. A., Saini, & Kalamiah, M. J. (2025). Pernikahan Anak dalam Hak Ijbar: 

Telaah Komparatif Fikih Syafi’i Dan Hukum Nasional. Mabahits : Jurnal 

Hukum Keluarga Islam, 6(02), 176–196. 

https://doi.org/10.62097/mabahits.v6i02.2544 



 
M. Hafil Birbik 
 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024        179 

Siaran Pers Komnas Perempuan Tentang "Perkawinan Anak Merupakan Praktik 

Berbahaya (Harmful Practice) yang Menghambat Indonesia Emas 2045 (3 

Agustus 2021). (n.d.). Retrieved December 3, 2025, from 

https://komnasperempuan.go.id/siaran-pers-detail/siaran-pers-komnas-

perempuan-tentang-perkawinan-anak-merupakan-praktik-berbahaya-

harmful-practice-yang-menghambat-indonesia-emas-2045-3-agustus-2021 

Sutriyono, & Mujahid, A. (2025). Rekontruksi Hak Ijbar Wali Ditijau Dari Teori Law 

As A Tool Social Engineering Roscoe Pound. AL-UMM : Progressive Research 

Journal, 1(2), 57–66. 

Wijayati, M., Rofiah, S., Mayasari, L., Murdiana, E., Aida, N., Faizah, A. N., & Yunior, L. 

S. (2024). Kajian Terhadap Dispensasi Perkawinan Usia Anak Di Kabupaten 

Indramayu, Jawa Barat dan Lampung Tengah, Lampung. Infid: International 

NGO Forum on Indonesian Development. 

 
 

 

 


