AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga
dan Hukum Islam

Volume 03 Nomor 02 Tahun 2024
E-ISSN: 2829-6346
P-ISSN: 2829-6788

DINAMIKA PERKEMBANGAN METODE PENETAPAN HUKUM NAHDLATUL
ULAMA DAN MAJELIS ULAMA INDONESIA DALAM PEMBARUAN HUKUM
ISLAM

Imam Syafi’il, Lukman Hakim?
1Universitas Islam Zainul Hasan Genggong Probolinggo, Indonesia
2[nstitut Agama Islam Ibrahimy Genteng Banyuwangi, Indonesia
e-mail: lafafzuhri@gmail.com, 21973elha@gmail.com

Abstract

This research aims to analyze the dynamics of the legal determination method
developed by Nahdlatul Ulama (NU) and the Majelis Ulama Indonesia (MUI) in the
context of legal reform so that it can accommodate problems that occur in the reality
of human civilization. This research is library research, with an Islamic legal approach,
qualitative data analysis and documentation techniques from both primary and
secondary sources related to the legal determination method (istinbath al-ahkam)
developed by NU and MUI. NU's method of legal determination has developed and has
become the basic foundation of the legal system, namely using the qauliy, ilhaqiy and
manhajiy school of thought approaches and gradually NU has made syarah
(explanation) of this system. The MUI perfected the system and mechanism for
determining laws using the al-jam'u wa at-taufiq method, the muqaranah method and
the bayani and ta'lili methods as an explanation of the manhaji method. Furthermore,
the MUI refined and confirmed this method to become organizational regulations.
These dynamics reinforce that NU and MUI have moderate and adaptive principles,
where Islamic law is flexible, elastic and dynamic according to current developments.

Keywords: Legal Determination Method, Nahdlatul Ulama, Majelis Ulama Indonesia
Abstrak

Penelitian ini betujuan untuk menganalisa dinamika metode penetapan hukum yang
dikembangkan oleh Nahdlatul Ulama (NU) dan Majelis Ulama Indoneisa (MUI) dalam
rangka pembaruan hukum agar dapat mengakomodir problematika yang terjadi
dalam realitas peradaban manusia. Penelitian ini merupakan penelitian library research,
dengan pendekatan hukum Islam, analisa data kualitatif dan teknik dokumentasi baik dari
sumber primer dan skunder terkait metode penetapan hukum (istinbath al-ahkam) yang
dikembangkan oleh NU dan MUI Metode penetapan hukum NU mengalami
perkembangan dan menjadi pondasi dasar dalam sistem pengambilan hukum, yaitu
dengan pendekatan qauliy, ilhaqiy dan bermazhab manhajiy serta secara bertahap
NU membuat syarah (penjelas) dari system tersebut. MUl menyempurnakan sistem
dan mekanisme penetapan hukum dengan metode al-jam’u wa at-taufiq, metode

AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam
E-ISSN: 2829-6346 P-ISSN: 2829-6788


mailto:1afafzuhri@gmail.com
mailto:21973elha@gmail.com

Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

muqaranah dan metode bayani dan ta’lili sebagai penjelasan dari metode manhaji.
Selanjutnya metode tersebut MUI melakukan penyempurnaan dan penegasan untuk
menjadi peraturan organisasi. Dari dinamika tersebut memperkuat bahwa NU dan
MUI memiliki prinsip moderat, dan adaptif, dimana hukum Islam bersifat fleksibel,
elastis dan dinamis sesuai perkembangan zaman.

Kata Kunci: Metode Penetapan Hukum, Nahdlatul Ulama, Majelis Ulama Indonesia

Accepted: Reviewed: Published:
May, 21 2024 June, 10 2024 July, 31 2024

A. Pendahuluan

Pada puncak pelaksanaan acara satu abad di Stadion Gelora Delta Sidoarjo,
salah satu rekomendasi yang dibacakan Nahdlatul Ulama (NU) adalah perlunya visi
baru yaitu dengan mewujudkan kemaslahatan umat. Visi ini sebagai ganti
pandangan lama yang diperoleh dari fikih klasik tentang keinginan untuk
menyatukan umat Islam yang dikenal dengan negara khilafah dimana berada dalam
satu naungan tunggal sedunia. Dari visi baru ini, NU mengajak umat Islam untuk
mengembangkan suatu pemahaman terkait fikih yang didasarkan atas kemanusiaan
(Muhammad Aiz Luthfi, 2023). Wacana ini merupakan hasil halaqah fikih peradaban
internasional yang diselenggarakan NU dan dibacakan pada acara 1 abad. Dalam hal
ini, NU dengan tegas memaparkan gagasan fikih peradaban baru, yaitu fikih dimana
didasarkan untuk mencegah eksploitasi, fikih yang dapat menghindari dari
kebencian antar golongan, fikih yang mendukung solidaritas bersama, dan fikih
yang dilandasi dengan menerima adanya perbedaan-perbedayan budaya, suku dan
bangsan di antara manusia. Fikih peradaban baru ini juga mendukung keadilan,
harmonis, didasarkan pada penghargaan atas hak-hak yang setara serta martabat
setiap umat manusia.

Selaras dengan ide tersebut di atas, Majelis Ulama Indonesia juga melakukan
berbagai hal demi untuk kepentingan umat islam pada khususnya dan bangsa
Indonesia pada umumnya. Sebagai lembaga yang menjadi sumber rujukan umat
islam dalam memberikan bimbingan, dan banyaknya permasalahan yang dihadapi
oleh umat ditengah kehidupan sosial dalam kehidupan berbangsa dan bernegara
yang terus berubah, perlu ada kesungguhan dan konsistensi untuk meningkatkan
pengabdian tersebut, baik dari aspek substansi (madah), metodologi (kaifiyyah),
maupun metode (tharigah) (Farida, n.d.). Dalam khittahnya, MUI merumuskan lima
fungsi dan peran utama, sebagai pewaris para nabi (waratsah al-anbiya’), sebagai
lembaga fatwa yang resmi dan diakui (mufti), sebagai pembimbing dan pelayan
umat (khadim al-ummah), sebagai pelopor gerakan perbaikan dan pembaruan (Islah

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 119



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

wa at-Tajdid); dan sebagai penegak amar ma’ruf dan nahi munkar. Dinamika adanya
keberperanan MUI ini tentu tidak bisa lepas dari dinamika kehidupan berbangsa
dan bernegara. Oleh sebab itu, maju-mundurnya kondisi sosial masyarakat
Indonesia sangat berpengaruh dalam strategi MUI (siyasah syar’iyyah).

Dari hal tersebut di atas, fikih atau hukum islam seyogyanya harus relevan
sesuai perkembangan zaman, adaptif di setiap masa dan tempat sehingga dapat
diaplikasikan dalam ruang dan waktu yang berbeda. Sebab fikih mengatur semua
perilaku umat Islam. fikih tidak terbatas kepada satu kaum tertentu dan wilayah
tertentu (Yusuf al-Qardawi, 1993; Zuhayli, 2012). Dalam sejarah dijelaskan, pasca
wafatnya nabi Muhammad Saw., berbagai persoalan muncul dimana para sahabat
memutuskan persoalan tersebut dengan ijtihad yang dilakukan. Metodologi yang
digunakan dalam berijtihad sebagaimana yang dicontohkan oleh Nabi. Pada masa
berikutnya tatkala wilayah Islam semakin luas dan adanya serapan kultur budaya
setempat dengan penduduk asli di berbagai wilayah, maka sebagai konsekuensi dari
interaksi tersebut, kreatifitas ijtihad semakin luas dan berkembang (Maarif et al.,
2015).

Di Negara Indonesia, umat Islam yang berada di berbagai wilayah bisa
merealisasi dan mengamalkan hukum Islam dalam kesehariannya. Sekalipun,
terdapat aneka ragam suku, etnis, tradisi, bahasa, budaya dan agama, fikih dapat
diaplikasikan dengan baik. Sebagai perwujudannya dengan melakukan harmoni dan
melegalkan adat istiadat terhadap ruh atau spirit agama (magqhasid asy-syari‘ah dan
nilai-nilai Islam. Sumber hukumnya sebagiannya didapatkan dari sumber primer
yatiu al-Qur'an dan as-Sunnah, sedang sebagian lagi ditemukan dalam sumber
sekunder yakni dari dalil-dalil lain (Abdul Wahhab Khallaf, 1993; al-Juwayni, n.d.;
Al-Qattan, 1985). Oleh sebab itu, hukum Islam atau fikih akan tidak berdayaguna di
dalam menjawab dinamika yang terus berkembang yang terjadi di masyarakat
andai metodologi atau piranti ijtihad (istinbath al-ahkam) diabaikan (Al-Sam‘ani,
1997; Muhammad, 2004). Dirumuskannya kaidah “perubahan hukum karena
perubahan zaman, tempat, kondisi, ‘urf dan adat istiadat” memperkuat dan
membuktikan bahwa hukum Islam itu bersifat fleksibel, elastis dan dinamis
sehingga adaptif dengan ruang dan waktu apa pun (Ahmad ibn Idris al-Maliki,
1995).

Tentu hal ini menjadi tantangan, khususnya lembaga keagamaan di
Indonesia semisal Nahdlatul Ulama dan Majelis Ulama Indonesia, bagaimana
pengembangan metodologi yang merupakan hal urgen dalam rangka
mengakomodir dan memberikan solusi jawaban bagi berbagai problem
kemanusiaan. Sebagai bangsa Negara majemuk di era modern, diperlukan rumusan-

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 120



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

rumusan hukum tanpa adanya diskriminasi, kesetaraan, pendidikan, politik dan
bahkan dalam persoalan agama sekalipun.

“Fatwa Lajnah Bahtsul Masail NU Concerning Istibdal Wakaf and Their
Relevance with Renewal of Islamic Law” oleh Nurjanah dkk. adalah salah satu dari
beberapa penelitian sebelumnya yang berkaitan dengan penelitian yang akan
dibahas oleh penulis. Dalam artikel ini, konsep istibdal wakaf dibahas berdasarkan
fatwa Lajnah Bahtsul Masail dan hubungannya dengan pembaharuan hukum Islam
di Indonesia. Hasil studinya menunjukkan bahwa NU mengizinkan praktik istibdal
yang berkaitan dengan wakaf. Ini didasarkan pada gagasan bahwa kemaslahatan
adalah ruh maqgashid syari'ah (tujuan syariat), dan bahwa nilai kemaslahatan dalam
praktik istibdal jauh lebih besar daripada nilai kemudharatannya. Konsep maslahat
dalam fatwa tersebut sejalan dengan semangat pembaharuan hukum
[slam.(Nurjanah, Rahmatsyah, 2022)

Penelitian berikutnya oleh Abd Mogqsith Ghazali berjudul "Reorientasi
Istinbath NU dan Operasionalisasi Ijtihad Jama'i" mempelajari Istinbath yang
dikembangkan khususnya dalam Ijtihad Jama'i. Menurutnya, kegiatan yang
dilakukan oleh komisi BM NU masih memerlukan upaya yang lebih serius, termasuk
menempatkan dan memperlakukan fikih secara proporsional.Salah satu dari
banyak hasil pemikiran Islam adalah fikih. Fikih harus toleran terhadap ide-ide baru
karena itu adalah hasil dari pemikiran. Selain itu, fikih tidak dibuat untuk diterapkan
secara luas di seluruh negara. la dilahirkan dalam lokus dan wilayah tertentu,
sehingga tidak benar untuk membiarkan fikih berjalan secara universal, di mana
pun dan kapan pun. Tidak mungkin untuk mengabsolutkan produk pemikiran
manusia yang seharusnya nisbi-relatif, qabil li al-niqasy wa al-tabdil (Ghazali, 2002).

Artikel berikutnya berjudul "Tinjauan Fatwa MUI Tentang Lembaga Dan
Keuangan Syariah" ditulis oleh Sari Damayanti. Kajian ini menemukan bahwa fatwa
dengan definisi klasik telah berkembang dan memperkuat posisinya dalam fatwa
modern yang dikeluarkan oleh lembaga dan kelompok di Indonesia. Ini termasuk
fatwa yang dikeluarkan oleh Komisi Fatwa MUI tentang masalah keagamaan dan
kemasyarakatan secara keseluruhan dan fatwa yang dikeluarkan oleh DSN MUI
tentang masalah ekonomi syariah, khususnya Lembaga Ekonomi Syariah. Fatwa
Komisi Fatwa MUI menjadi rujukan yang berlaku umum dan mengik sejak
masyarakat yang berinteraksi dengan LKS diikat oleh fatwa DSN. Bentuk dan pola
transaksi saat ini berubah dengan sangat cepat. Sosioekonomi dan bisnis
masyarakat telah sangat berubah sejak masa itu.(Damayanti, 2021). Dari beberapa
kajian terdahulu diatas, belum ada yang mengkaji dinamika sistem dan prosedur
pengambilan keputusan hukum dalam membentuk fikih peradaban yang

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 121



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

dikembangkan oleh Nahdlatul Ulama dan Majelis Ulama Indonesia. Dari hal ini
peneliti tertarik untuk mengkajinya dalam artikel ini.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian library research, dengan pendekatan
hukum Islam, analisa data kualitatif dan tekniknya dokumentasi baik dari sumber
primer dan skunder terkait metode penetapan hukum (istinbath al-ahkam) yang
dikembangkan oleh NU dan MUI. Dalam penelitian ini penulis mengkaji istinbath al-
ahkam yang dikembangkan. Selanjutnya tentang bagaimana dinamika
perkembangan metodologinya dan tantangan yang dihadapi.

C. Hasil dan Pembahasan
1. Nahdlatul Ulama Sebagai Organisasi Sosial-Keagamanan

Dalam sejarahnya, organisasi Nahdlatul Ulama berdiri pada tanggal 31 Januari
1926 Masehi / 16 Rajab 1344 Hijriah yang diprakarsai oleh K.H. Hasyim Asy’ari dan
para ulama karismatik lainnya yang mendukungnya (Timur, 2007). NU lahir untuk
memupuk semangat warga unutk merdeka dari penjajah dan juga untuk
mengantisipasi gerakan “modernisasi” di kalangan umat Islam yang mengancam
tradisi ahlusunnah wal jama’ah. Di sisi lain, kelahiran NU merupakan mata rantai
dari gerakan-gerakan yang sudah muncul sebelumnya, semisal Nahdlatul Tujjar
(gerakan ekonomi keumatan) pada tahun 1918, Tashwirul Afkar (gerakan keilmuan
dan kebudayaan) tahun 1922 dan Nahdlatul Wathan (gerakan politik pendidikan)
tahun 1924 (Ka'bah & Arifin, 1998).

Nahdlatul Ulama adalah organisasi keagamaan dan organisasi sosial
(jam’iyyah diniyyah islamiyyah ijtimaiyyah), tujuan utamanya adalah menggapai
kemaslahatan bagi masyarakat, bangsa yang maju, dan menjunjung martabat
manusia. Selain itu,juga bertujuan untuk mempertahankan dan melestarikan ajaran
islam ahlussunnah wal jama’ah dan kesejahteraan umat dan demi terciptanya
rahmat bagi semesta (Darwis, 2021). Hingga saat ini Nahdlatul Ulama berpegang
atas kesadaran nasional dan kebangsaan, merawat hubungan antara agama islam
dan negara demi terciptanya NKRI yang kokoh tanpa mengharuskan ikut andil atau
terjun langsung dalam jalan politik. Hal ini merupakan bentuk kesadaran
perjuangan NU bahwa Indonesia sebagai negara haruslah menjadi tempat singgah
yang damai, aman bagi semua warganya dengan tanpa membeda-bedakan latar
belakang agamanya, suku, ras, dan budayanya (Hamzah, 2017).

2. Dinamika Pengembangan Penetapan Hukum Nahdlatul Ulama

Nahdlatul Ulama berdiri pada tahun 1926, pada tahun itu juga melaksanakan

muktamar pertama. Salah satu rumusannya, terkait penjelasan kewajiban

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 122



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

bermazhab bagi umat Islam dengan mengikuti salah satu mazhab yang empat yaitu
madzhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali. Dimana Mazhab-mazhab tersebut telah
memiliki pedoman kitab yang sudah terkodifikasi dan tersebar luas (LTN & Timur,
2019). Salah satu yang dijadikan referensi:

805k YV 5 Saly sh ol OVT s el w88 e T iy ol e a0

z

g Bl g ps o B3 B39 a2 e ot DS T B8 U s M e 04

Pl U s

Artinya: “Ali al-Khawas RA. ditanya tentang bermadzhab tertentu sekarang ini
apakah wajib atau tidak? Beliau menjawab bahwa wajib mengikuti suatu madzhab
tertentu selama belum mengetahui tentang inti agama karena khawatir terjatuh
dalam kesesatan, hal demikian inilah yang harus dilakukan oleh seiap orang yang
hidup saat ini” (Abdul Wahhab Asy-Sya’raniy, n.d.).

Dari hasil muktamar ini NU hanya menjelaskan kewajiban bermazhab
kepada salah satu dari empat mazhab yang sudah masyhur. Secara eksplisit belum
dijelaskan terkait metode yang digunakan dan metode bermazhab seperti apa yang
dilakukan dalam penetapan hukum. Dlihat dari hasil putusan hukum yang telah
dilakukan, diantara model bermazhab dengan ‘ibarah kitab mazhab,
menganalogikan persoalan yang belum dibahas dengan kasus tertentu yang sudah
terdapat dalam karya (kitab) imam mazhab dan pengikut-pengikutnya, dengan cara
bermazhab langsung yang diambil dari nash-nash yang ghot’iy, dan penetapan
hukum berdasarkan kaidah ushul fikih dan kaidah fikih (Muzadi, 2006; Zahra,
2004).

Metode penetapan hukum NU mengalami perkembangan, dengan dijelaskan
secara detail hasil dari rumusan Munas Alim Ulama di Lampung tahun 1992.
Penetapan hukum dilakukan secara berurutan dengan tiga metode. yaitu qawliy,
ilhaqiy, dan manhaji (LTN & Timur, 2019). Prosedur penjawaban masalah dibuat
dalam kerangka bermazhab kepada salah satu madzhab empat dan mengutamakan
bermazhab secara Qouli daripada bermazhab secara Manhajiy (LTN & Timur, 2019).
Selain itu lahir istilah-istilah terkait pengambilan hukum misalnya al-kutub al-
mu’tabarah, qaul, wajah, taqrir jama’iy, istinbath jama’iy, ilhaq al-masa’il bi
nadhairiha dimana dijelaskan secara detail hingga hirarkinya dalam putusan
tersebut (Mahsun, 2015).

Dari hal ini, NU membuat pengembangan metodologi Istinbat al-ahkam yaitu
dengan adanya rumusan bermazhab secara manhajiy ketika dihadapkan pada
persoalan baru dimana para ulama tidak menemukan jawabannya dalam berbagai
kitab mazhab. Ide dari rumusan metode manhajiy ini didasarkan atas beberapa

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 123



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

alasan, diantaranya: putusan hukum yang terdapat dalam kitab adalah hasil produk
sejarah dimana para imam mazhab atau pengarangnya (mushannif) masih hidup
sehingga dimungkinkan sudah tidak sama masanya dengan saat ini. Alasan kedua,
putusan hukum dalam lembaran kitab-kitab fikih dianggap sudah tidak dapat
menyelesaikan problematika yang berkembang saat ini. Alasan ketiga, pendapat dan
karya para ulama dibuat di masa lalu banyak memotret problem yang terjadi di
Negara para imam hidup semisal Arab Saudi, Madinah, Mesir, Irak dan lain-lain yang
mana tentu problematikanya tidak sama dengan yang terjadi di Indonesia sehingga
sulit untuk diterapkan (Aminuddin, 2015).

3. Nahdlatul Ulama Melakukan Syarah Secara Bertahap

Dalam rangka mensosialisasikan dan menggalakkan metodologi yang
dikembangkan, dilakukan penjelasan atau syarah dari metodologi tersebut,
diantaranya, Muktamar ke-31 (Desember 2004) yang diselenggarakan di
Donohudan Boyolali, dimana ada beberapa perubahan terkait mekanisme
pemilihan pendapat yang sebelumnya diputuskan sebelumnya. Penggunaan istilah
qawl dan wajah, dirubah dengan menggunakan istilah ‘ibarah kutub al-madhahib al-
arba’ah. Dengan menggunakan istilah ini tujuannya demi untuk mengakomodasi
semua mazhab dan tidak ada unsur dominasi dari memakai satu mazhab (madzhab
Syafi’iiyah). Hal ini karena istilah gawl dan wajah lumrah digunakan oleh golongan
Syafi’iyah (Syafi’i et al., 2023).

Selain itu, pada muktamar tersebut juga dihasilkan keputusan dimana agar
diberi penjelasan dari al-Qur'an dan al-Hadis. Penambahan penjelasan ayat ini
merupakan usulan dari K.H. Arwani, menurut beliau pencantuman ini adalah
penting tujuannya agar persoalan-persoalan yang dikaji dapat diketahui sumber
rujukan aslinya, artinya tidak hanya semata-mata taqlid dan mengambil mentah-
mentah dari pendapat ulama madzhab. Dari hal ini menunjukkan adanya
pengembangan signifikan yang dilakukan NU terkait dengan metode gawli (Syafi,
2022).

Selanjutnya NU melakukan penjelasan (syarah) utamanya terkait
mekanisme metode manhaji ini. Dalam keputusan Munas Alim Ulama dan Konbes
NU di Surabaya pada tahun 2006, langkah-langkah proses Istinbath jama’iy; dengan
memhami secara menyeluruh terhadap kasus tertentu (tashawwur al-masalah),
mencari referensi-referensi dan hujjah (argumen) sebagai pijakan (istidlal),
menerapkan terhadap persoalan yang terjadi (kaifiyyah al-istidlal), dan melakukan
penetapan atau keputusan hukum terhadap permasalahan yang dikaji.

Kemudian pada muktamar ke-32 tahun 2010 di Makasar. Hasil syarah
tersebut dijelaskan terkait sistematika dalam penulisan dari jawaban
permasalahan, yaitu dengan menyampaikan beberapa pendapat dari para ulama

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 124



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

yang terdapat dalam kitab-kitab mazhab, selanjutnya dengan menyampaikan ayat-
ayat al-Qur’an dan kandungan tafsir, hadis-hadis dan syarah nya, dan terakhir
disertai dalil atau argumen lainnya. Adanya sistematika ini dimaksudkan bahwa
suatu dalil atau pendapat tidak berdiri sendiri. Menurut pandangan Nahdlatul
Ulama, baik al-Qur’an, sunnah, dan berbagai dalil syara’ yang lain tidak menjadi
argumen untuk memutuskan hukum yang mandiri, namun adalah bagian dari hasil
ijtihad yang dilakukan paraa ulama (Mun’im, 2011).

Tahap berikutnya, pada Muktamar ke-33 tahun 2015 di Jombang. Diantara
pembahasan dalam muktamar ini dari Lembaga Bahtsul Masail mengkaji metode
Istinbath al-ahkam. Syarah disini bisa disebut sebagai pengembangan dan babak
baru dalam Istinbath al-ahkam dalam Nahdlatul Ulama. Setelah Munas Alim Ulama
pada tahun 1992, dimana didalam Istinbath al-ahkam yang digunakan oleh NU
dengan tiga metode secara sistematis, yaitu qawliy, ilhaqiy, dan manhajiy. Metode
manhajiy jarang diterapkan diantara ketiga metode tersebut tatkala membahas
persoalan wagqi’iyyah (kasus-kasus yang terjadi) (Aminuddin, 2015).

Atas dasar ini dan pentingnya pengembangkan metodolgi, Nahdlatul Ulama
melakukan syarah dan merumuskan kembali terkait metode bermazhab secara
manhajiy itu. Sebagaimana dijelaskan dalam mukaddimahnya dari hasil
pembahasan metode Istinbath al-ahkam yaitu merupakan suatu hal yang niscaya
terwujdunya metode Istinbath al-ahkam dan yang siap pakai, karena dimungkinkan
akan bermunculannya berbagai persoalan-persoalan baru dan tidak ada
jawabannya jika hanya merujuk dari kitab-kitab ulama mazhab baik gawl maupun
secara wajh (Pengurus Besar Nahdlatul Ulama, 2016).

Menurut KH. Afifuddin, ketua dan perumus pada Muktamar ke-33, sedikitnya
penerapan metode bermazhab secara manhajiy ini lantaran masih belum adanya
metode yang sederhana khususnya terkait operasionalisasi metode istinbath
jama’ily. Memnag sejak dirumuskannya metode manhajiy ini, belum ada penjelasan
secara detail dan operasionalisasi penggunaannya. Dari putusan Munas Alim Ulama
pada tahun 1992 hanya menjelaskan jika tidak dijumpai pendapat dalam kitab-kitab
ulama madzhab dan tidak dapat melakukan ilhaq karena secara riil memang tidak
ada kesamaan, maka istinbath jama'’iy dilakukan dengan mekanisme bermazhab
secara manhajiy dimana pelakuknya adalah mereka yang ahli dan berkompeten.
Ditelusuri lebih lanjut dari hasil putusannya menyebutkan terkait istinbath jama’iy
ini dengan mempraktekkan gqawa’id al-ushuliyyah dan qawa’id al-fighiyyah yang
dilakukan para ahlinya (Asrori, 2011).

Oleh karenanya Nahdlatul Ulama dilakukan syarah pada Muktamar ke-33
NU di Jombang tahun 2015 yang menjelaskan terkait mekanisme istinbath Jama'iy.
Dijelskan bahwa jika terdapat persoalan fikih yang tidak dapat diselesaikan dengan

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 125



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

prosedur ilhaq, maka dalam hal ketika tak mungkin dilakukan ilhaq karena tidak

adanya mulhaq bih sama sekali di dalam kitab, maka dilakukan istinbath jama’iy.

Pertanyaannya, bagaimana istinbath jama‘ly dengan mempraktekkan qawa’id

ushuliyyah itu diselenggarakan di lingkungan Nahdhatul Ulama. Dengan tetap

mengacu pada kitab-kitab ushul fikih, maka dalam penyelengaraan istinbath jama’iy
tersebut, NU membuat metode istinbat al-ahkam sederhana, yaitu metode bayani,

metode giyasi, dan metode istishlahi atau maqashidi”(Al-Nadawiy, 2006).

Selanjutnya Nahdlatul Ulama memberikan syarah terkait Mekanisme Tagqrir

dan Ilhaq Jama‘iy yang dilakukan pada Munas Alim Ulama di NTB tahun 2017.
Penggunaan istilah taqrir tidak begitu populer dalam kajian fikih - ushul fikih. Yang
dimaksud disini adalah memilih suatu pendapat dan mengunggulkan dalil atau
argumentasi yang lebih kuat dari dalil-dalil lain apabila terjadi pertentangan (al-
ta’arudl baina ala-dillah al-syar’iyyah), atau melakukan pemilihan dan
mengunggulkan satu pendapat yang mana dianggap mengandung lebih maslahat
dan lebih kuat dalilnya jika terjadi pertentangan pendapat (al-ta’arudl baina aqwal
al-fugaha’). Dalam melakukan penetapan terkait tagrir selanjutnya dilakukan secara
bersama-sama (jama’iiy) yang kemudian di istilahkan dengan tagrir jama’i. Dalam
praktikeknya dengan melihat dalil tersebut sifatnya ijmali atau secara tafshili dan
aspek kekuatan yang berbeda. Contohnya, dalil yang qat’iy dan dalil yang dhanniy,
dalil yang sifatnya manthuq dan dalil yang mafhum, kemudian juga dalil yang
manthuq sharih dan manthuq ghairu sharih. Rinciannya:

a. Suatu pendapat yang berpijak pada dalil qath’iy maka dianggap lebih kuat dan
lebih diunggulkan dari pendapat yang berpijak pada dalil dhanniy.

b. Suatu pendapat yang berpijak pada ‘ibarah an-nashsh, maka dianggap lebih kuat
dan dipilih daripada pendapat yang berpijak pada isyarah an-nashsh atau
iqtidha’ an-nass.

c. Suatu pendapat yang dipahami dari aspek manthuq, maka secara umum lebih
diunggulkan dari pendapat yang dipahami dari aspek mafhum.

d. Suatu pendapat yang diambil dari aspek manthuq sharih, maka lebih
dimenangkan daripada pendapat yang diperoleh dari aspek manthuq ghairu
sharih;

e. Suatu pendapat yang berdasar makna hakiki maka pada dasarnya lebih
didahulukan daripada pendapat yang diambil dari makna lafadh majazi.

f. Suatu pendapat yang berpijak pada lafadz khass maka lebih diutamakan
daripada pendapat yang berpijak pada lafadz ‘am.

g. Suatu pendapat yang diperoleh dari hadis dimana perawinya adalah seorang
yang fakih maka diunggulkan dari pendapat yang diperoleh dari hadis yang
rawinya adalah bukan fakih

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 126



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

h. Suatu pendapat yang berpijak pada hadis yang terdapat dalam kitab Shahih
Buhkari dan Muslim maka lebih diutamakan daripada pendapat yang pijakannya
diambil dari kitab hadis Sunan Abi Dawud, At-Tirmidzi, Nasa’i, dan lain-lain.

i. Suatu pendapat yang dapat merealisasikan maslahah dlaruriyyah maka lebih
diunggulkan dari pendapat yang hanya dapat merealisasikan maslahah hajiyyah

j. Suatu pendapat yang dapat merealisasikan mashlahah hajiyyah maka lebih
diutamakan dari pendapat yang hanya mengandung maslahah tahsiniyyah.

Dan syarah terakhir Nadhdlatul Ulama memberikan syarah Mekanisme
istinbath Magqashidi atau istinbath Istishlahi Munas Alim Ulama NU di Jakarta
November 2021

Namun begitu, penggunaan metode manhaji menghadapi berbagai
tantangan dan bahkan penolakan. Hasil penelitian Mahsun (2015),
mengindentifikasi prosedur manhaji dianggap tidak diaplikasikan dan tidak
produktif dikarenakan:

a. Teks fikih kitab klasik yang dikarang ulama-ulama terdahulu masih dianggap
cukup dan dapat mewadahi untuk menyelesaikan problematika kontemporer,

b. Adanya sikap tawadu’ terhadap para ulama salaf, hal ini disebabkan karya-
karyanya telah menjadi sumber referensi yang standar dalam kegiatan-kegiatan
Bahtsu al-Masa’il,

c. Jumlah permasalahan yang dibahas terbilang sedikit terlebih pembahasannya
pada event muktamar atau munas yang dilakukan lima tahun sekali,

d. Adanya pemahaman dari para cendikia bahwasannya penggunaan madzhab
qawli dianggap bermazhab secara manhayji,

e. Menurut para ulama fikih yang ada sudang matang dan sesuai sehingga
menurutnya dalam memahaminya mudah dan gampang untuk diaplikasikan,
sementara ushul fikih yang merupakan kerangka dari model bermazhab manhaji
siaftnya teoritik dimana dibutuhkan suatu proses dalam berpikir. Dari berbagai
tantangan yang dihadapi teresbut diatas, tantangan utama yaitu terkait sumber
daya manusia yang dimiliki, mulai dari aspek kualifikasi dari orang-orangnya,
aspek sosial dan persoalan yang dikaji. Dalam mempraktekkan metode
bermazhab secara manhaji masih diperlukan cara berifkir atau mindset dalam
koridor Bahtsu al-Masa’il, adanya usaha untuk menggalakkan materi belajar
muatan ushul fikih dan mempraktekkanya terutama di pesantren sebagai basis
kaum nahdiyin (Mahsun, 2015).

4. Majelis Ulama Indonesia Sebagai Lembaga Fatwa

Majelis Ulama Indonesia (MUI) adalah tempat musyawarah para
cendekiawan muslim dan lembaga yang berperan untuk mengayomi dan menjadi
panutan bagi seluruh umat muslim di Indonesia. Majelis Ulama Indonesia

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 127



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

merupakan lembaga yang berwenang didalam memberikan solusi atau jawaban
dari setiap persoalan sosial keagamaan yang terus berkembang dalam realitas yang
dihadapi masyarakat (Ma'ruf Amin, 2011). Dalam khittah MU]I, disebutkan terkait
lima fungsinya yaitu: sebagai pewaris dan melajutkan dakwah para Nabi (Warasah
al-Anbiya), sebagai lembaga yang berhak berfatwa (mufti), sebagai pembimbing
umat Islam (khadim al-Ummah), sebagai gerakan perbaikan dan pembaruan (Islah
wa at-Tajdid), sebagai lembaga yang menjujung ditegaknya Amar Ma’ruf dan Nahi
Munkar (Mudzhar & Yusuf, 2011).

Sebagai lembaga yang diantaranya memiliki wewenang untuk mengeluarkan
fatwa, MUI telah banyak mengeluarkan fatwa yang berkaitan dengan berbagai
problematika masyarakat. MUI mendapat kepercayaan penuh baik dari masyarakat
maupun pemeritah. MUI telah melakukan banyak hal dan berkhidmah memberikan
bimbingan keagamaan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Walau
demikian, seiring perkembangan zaman kompleksitas permasalahan yang dihadapi
masyarakat terus berubah, untuk itu perlu ada upaya serius dan terus menerus
untuk meningkatkan khidmah tersebut, baik pada aspek substansi (madah), aspek
metodologi (kaifiyyah) dan juga pada aspek cara (thariqah). Sejalan dengan hal
tersebut, sudah seharusnya MUI selalu berupaya untuk meningkatkan kualitas
peran dan kinerjanya, terutama dalam memberikan solusi dan jawaban keagamaan
terhadap setiap permasalahan yang dapat memenui harapan masyarakat yang
semakin kritis dan tinggi kesadaran keberagamaanya (Sholeh, 2021).

5. Dinamika Pengembangan Penetapan Hukum Majelis Ulama Indonesia

Pedoman pertama yang dikeluarkan sebagai dasar penetapan hukum atau
fatwa adalah hasil Keputusan Sidang Pengurus Paripurna MUI pada tahun 1986.
MUI di awal didirikan hingga tahun 1986 belum memiliki pedoman, sehingga pada
waktu itu terjadi perbedaan antara pusat dan daerah dalam mengeluarkan fatwa.
Misalnya pada tahun 1984 terkait beternak hewan kodok, dimana menurut MUI
Sumatera Barat mengeluarkan fatwa kebolehan untuk peternakan kodok,
sementara menurut MUI Nusa Tenggara Barat mengeluarkan fatwa haram terkait
beternak kodok (Mudzhar & Yusuf, 2011).

Pada tahap selanjutnya, dengan berkembangnya dinamika pengurus MUI
dan untuk meningkatkan kualitas peran MUI serta kinerjanya mengenai solusi dan
jawaban keagamaan dari permasalahan-permasalahan dimana dapat memberikan
kepuasan dan kesesuaian masyarakat yang juga kritis dan tinggi kesadaran
keberagamaannya, MUI menyusun pedoman baru melalui Surat Keputusan Dewan
Pimpinan Majelis Ulama Indonesia Nomor: U-596/Mui/X/1997 tentang Pedoman
Penetapan Fatwa. Pedoman ini mencabut Pedoman sebelumnya yang dikeluarkan
tahun 1986. Mengingat bahwa pedoman tahun 1986 telah dipandang tidak

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 128



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

memadai untuk diaplikasikan. Urgensi penetapan pedoman baru ini bertujuan

untuk meminimalisir adanya perbedaan jawaban terkait problematika-

problematika yang sama, dimana MUI Pusat dan Daerah, atau antara MUI Daerah

yang satu dengan Daerah yang lain mengelaurkan fatwa (MUI, 1997).

Dalam pedoman tahun 1997 ini dijelaskan bahwasaannya;

a. Setiap keputusan fatwa didasarkan atas al-Qur’an dan Hadis nabi yang mu'tabar,
dan tidak berlawanan terhadap kemasalahatan manusia,

b. Jika tidak ditemukan dalam al-Qur’an dan hadis, fatwa yang akan diputuskan
seyogyanya tidak berlawanan dengan ijma’, qiyas dan dalil yang mu'tabar
seperti istihsan, dan lain-lain,

c. Sebelum melakukan penetapan fatwa, seyogyanya juga merujuk dan
menganalisa pendapat yang dipegunakan oleh pihak yang berbeda dengan
melihat aspek dalil yang digunakan atau yang berkaitan,

d. Mempertimbangkan pandangan dari para pakar bidang masalah tersebut ketika
akan diambil keputusan fatwa.

Terkait prosedur fatwa dari Pedoman penetapan fatwa tahun 1997,
disebutkan bahwa:

a. Setiap permasalahan yang disampaikan seyogyanya untuk dipelajari terlebih
dahulu oleh tim anggota komisi atau oleh tim khusus setidaknya satu minggu
sebelum pelaksanaan sidang

b. Permasalahan yang sudah Qat'iy (jelas) seyogyanya sebagaimana apa adanya
oleh komisi, dari ditemukannya hal ini setelah diketahui ada nashsh dari Al-
Quran dan hadis, tidak perlu ada fatwa atau menjadi gugur,

c. Permasalahan yang khilaffiyah (perbedaan pendapat) di kalangan mazhab, maka
putusan fatwa yang diambil adalah dari hasil setalah dilakukan tarjih, dimana
dengan memperhatikan fikih pebandingan (mugqaran) serta dengan
menggunakan kaidah yang terdapat dalam ushul fikih muqgaran terkait konsep
tarjih.

6. Majelis Ulama Indonesia Melakukan Penyempurnaan Terkait Prosedur
dan Sistem Pedoman Penetapan fatwa

Pada tahap berikutnya, pedoman penetapan fatwa tahun 1997 diganti

(disempurnakan ) dengan pedoman baru yang ditetapkan dari hasil Ijtima’ Ulama

Komisi Fatwa MUI tahun 2003. Adanya pedoman baru ini didasarkan bawah

pedoman tahun 1997 dianggap tidak memadai dengan kondisi saat ini sehingga

perlu membuat pedoman baru yang dianggap memadai, cukup sempurna, dan
transparan terkait dalam prosedur, mekanisme pelaksanaan, dan sistem dalam

pemberian jawaban suatu masalah keagamaan (MUI, 2003).

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 129



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

Pedoman tahun 2003, dijelaskan dalam bab II bahwa dasar umum dan sifat
fatwa: penetapan fatwa didasarkan pada al-Qur’an, hadis, ijma’, dan qgiyas serta dalil
lain yang mu'tabarah. Dalam hal metode penetapan fatwa:

a. Sebelum penetapan fatwa seyogyanya lebih dahulu meninjau secara seksama
berikut dalil-dalilnya dari pendapat dari imam-imam mazhab dan ulama yang
sudah mu’tabar terkait permasalahan yang akan bahas

b. permasalahan yang sudah jelas seyogyanya disampaikan sebagaimana adanya,

c. Permasalahan yang terjadi perbedaan pendapat (khilafiyah) di kalangan para
ulama mazhab maka dilakukan beberapa langkah, langkah pertama penetapan
fatwa seyogyanya didasarkan pada hasil usaha untuk melakukan titik temu dari
pendapat-pendapat ulama mazhab dengan menggunakan metode al-jam’u wa
at-taufiq, jika usaha titik temu tidak dapat dilakukan maka langkah kedua dalam
penetapan fatwa seyogyanya didasarkan terhadap tarjih dengan metode
muqaranah melalui kaidah-kaidah ushul fikih mugaran,

d. Permasalahan yang tidak ditemukan jawaban hukum dari pendapat para ulama
mazhab, maka penetapan fatwa seyogyanya didasarkan dari hasil ijtihad koletif
(jama’iy) dengan menggunakan metode bayani, ta’lili (qgiyasi, istihsani, ilhaqi),
istishlahi, dan sadd az-zari’ah,

e. Penetapan fatwa harus dengan memperhatikan dan menjaga terealisasinya
kemaslahatan umum (al-mashlahah) dan maqghasid asy-syari’ah (MUI, 2003)

Dari pedoman penetapan fatwa yang dtetapkan tahun 2003 ini MUI telah
melakukan pengembangan dan menyempurnaan dalam metodologi fatwa dari
sebelumnya. Dimana MUI lebih rinci dan detail terkait mekanismenya dan
menyempurnakannya.

Pada perkembangan berikutnya dilakukan penyempurnaan dalam Rapat
Kerja Nasional MUI tahun 2015, dimana ditetapkan dan disahkan Pedoman
Penetapan Fatwa MUI sebagai Peraturan Organisasi Pedoman dan Prosedur
Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia yang dikeluarkan tahun 2003. Dari hal
ini, MUI melakukan penegasan dan penguatan dari metode fatwa yang ditetapkan
tahun 2003 untuk dijadikan sebagai Peraturan Organisasi yang mengikat MUI di
semua tingkatan. Selain itu dilakukan penyempurnaan sehingga memadai, cukup
sempurna dan transparan terkait pedoman dan prosedur pemberian jawaban
masalah keagamaan, dengan prinsip sistematis (tafshiliy), argumentatif (berpijak
pada dalil syar’i), kontekstual (wagqi’iy), dan aplikatif (tathbiqy) (MU, 2015).

Dari pedoman tahun 2105, dijelaskan dalam bab III pasal 5 terkait penetapan
fatwa;

a. Sebelum suatu fatwa dilakukan penetapan, agar melakukan kajian secara
komprehensif sehingga memahami deskripsi dengan utuh utuh terkait obyek

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 130



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

permasalahan, rumusan masalah, dan juga dampak sosial keagamaan yang
lahirkan dan juga titik kritis dari berbagai aspek hukum (norma syari’ah) yang
berkaitan dengan permasalahan,

b. Kajian komprehensif dengan melakukan analisa terhadap pendapat para ulama’
(mujtahid) terdahulu, pendapat para imam mazhab dan ulama yang mu’tabar,
analisa terhadap fatwa yang terkait, serta pandangan ahli fikih terkait masalah
yang akan difatwakan,

c. Kajian komprehensif juga dapat dilakukan antara lain dengan memberikan
penugasan kepada anggota komisi atau pakar yang kompeten untuk membuat
makalah terkait permasalahan yang akan diputuskan fatwanya.

Dalam pasal 6 juga dijelaskan:

a. Permasalahan yang sudah jelas hukum dan dalil-dalilnya (ma’lum min ad-din bi
adl-dlarurah) maka penetapan fatwa disampaikan hukum sesuai apa adanya,

b. permasalahan yang khilafiyah terdapat perbedaan pendapat), maka penetapan
fatwa harus didasarkan dengan menemukan titik temu di antara beberapa yang
dikemukakan dengan metode al-jam’u wa al-taufiq, dan jika tidak dapat
dilakukan mengkompromikan perbedaan tersebut maka penetapan fatwa
didasarkan melakukan tarjih dengan metode muqaranah dengan menggunakan
kaidah-kaidah ushul fikih

c. Permasalahan yang tidak terdapat hukumnya dari para ulama mazhab atau
ulama yang mu’tabar, maka penetapan fatwa didasarkan dengan ijtihad kolektif
melalui metode bayani dan ta’lili (qiyasi, istihsaniy, ilhaqiy, istihsaniy dan sad adz-
dzara’i) dan juga melalui manhaj (metode penetapan hokum) yang dijadikan
dasar oleh para ulama mazhab,

d. Dalam masalah yang sedang dibahas dalam rapat dan terdapat perbedaan di
kalangan Anggota Komisi, dan tidak tercapai titik temu, maka penetapan fatwa
disampaikan tentang adanya perbedaan pendapat tersebut disertai dengan
penjelasan argumen masing-masing, disertai penjelasan dalam hal
pengamalannya, sebaiknya mengambil yang paling hati-hati (ihtiyath) serta
sedapat mungkin keluar dari perbedaan pendapat (al-khuruj min al-khilaf).

Dan terakhir pedoman tahun 2015 ditegaskan lagi pada tahun 2018 melalui
Peraturan Organisasi Majelis Ulama Indonesia Nomor: 12/PO-MUI/II/2018
Tentang Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (Dewan Pimpinan
Majelis Ulama Indonesia, 2018).

D. Simpulan
Musyawarah Nasional di Bandar Lampung tahun 1992 merupakan pondasi
dasar sistem pengambilan hukum bagi NU, dijelaskan bahwa prosedur pengambilan

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 131



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

hukum dalam kerangka bermazhab kepada salah satu mazhab empat yang
disepakati dan mengutamakan bermazhab qauli. Jika tidak ditemukan baik secara
qauliy maupun ilhag maka dilakukan bermazhab manhajiy. Dalam mensosialisakan
dan menggalakkan penerapannya, Ulama generasi berikutnya membuat penjelasan
(syarah) secara bertahap, diantaranya Muktamar ke-31 tahun 2004, keputasan
Munas Alim Ulama dan Konbes NU di Surabaya pada tahun 2006, muktamar ke-32
tahun 2010 di Makasar. Syarah berikutnya, pada Muktamar tahun 2015
memutuskan tentang mekanisme istinbath Jama'ly, Musyawarah Nasional tahun
2017 memutuskan tentang mekanisme taqrir dan ilhaq jama'iy, dan Musyawarah
Nasional tahun 2021 memutuskan tentang mekanisme istinbath maqashidiy atau
istinbath istishlahiy.

Sementara Majelis Ulama Indonesia dalam menetapkan fatwa melakukan
pendekatan dengan tiga cara, yaitu: Pertama, pendekatan nashsh qat’iy, yaitu
berpegang pada nashsh al-Qur'an dan hadis, sehingga fatwa yang dilakukan apabila
telah jelas hukumnya (al-Ahkam al-Qat'iyah) disampaikan sebagaimana adanya.
Kedua, pendekatan gauli, yaitu jawabannya dicukupi oleh pendapat (qaul) dalam
kitab-kitab karya para ulama yang mu'tabarah. Apabila terjadi perubahan sosial
maka dilakukan telaah ulang terhadap qaul tersebut. Dan ketiga, pendekatan
manhajiy, yaitu dilakukan degan ijtihad jama'iy (ijtihad kolektif) dengan metode
bayani dan ta’lili (qiyasiy, istihsaniy, ilhaqiy, istihsaniy dan sad adz-dzara’i) serta
metode penetapan hukum (manhaj) yang dipedomani oleh para ulama mazhab.
Dalam perkembangan berikutnya pedoman tata cara penetapan fatwa tahun 1986,
kemudian Mengingat bahwa pedoman tersebut telah dipandang tidak memadai
untuk diaplikasikan, dilakukan penyempurnaan pada tahun 1997. Pada tahun 2003
melalui [jtima’ Ulama Komisi Fatwa Majelils Ulama Indonesia yang diadakan di
Jakarta, menghasilkan pedoman baru penetapan fatwa. Dari adanya pedoman
penetapan fatwa yang ditetapkan tahun 2003 ini MUI telah melakukan
pengembangan dan menyempurnaan dalam metodologi fatwa dari sebelumnya.
Dimana MUI lebih rinci dan detail terkait mekanismenya dan menyempurnakannya.
Selanjutnya dalam Rapat Kerja Nasional MUI tahun 2015, ditetapkan dan disahkan
Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia sebagai penyempurnaan dari
Peraturan Organisasi Pedoman dan Prosedur Penetapan Fatwa Majelis Ulama
Indonesia Hasil Sidang Pleno Ijtima“ Ulama Komisi Fatwa se Indonesia pada 22
Syawal 1424 H./16 Desember 2003 M. terakhir pedoman tahun 2015 ditegaskan
lagi pada tahun 2018 melalui Peraturan Organisasi Majelis Ulama Indonesia Nomor:
12/P0O-MUI/I1/2018 Tentang Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia.

Dari dinamika tersebut menegaskan bahwa Nahdlatul Ulama dan Majelis
Ulama Indonesia memiliki prinsip moderat dimana hukum terus berkembang dan

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 132



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

memperkuat bahwa hukum Islam itu bersifat fleksibel, elastis dan dinamis sehingga
adaptif dengan ruang dan waktu

Daftar Rujukan

Abdul Wahhab Asy-Sya’raniy. (n.d.). al-Mizan al-Kubra, jld. 1. Maktabah Mustafa al-
Halabiy.

Abdul Wahhab Khallaf. (1993). Mashadir at-Tasyri‘ al-Islami fima La nashsha fih. Dar
al-Qalam.

Ahmad ibn Idris al-Maliki, al-Q. (1995). al-Thkam fi Tamyiz al-Fatawa ‘an al-Ahkam
wa Tasharrufat al-Qadi wa al-Imam, JId. 1. Dar al-Basha'ir al-Islamiyah.

al-Juwayni. (n.d.). al-Burhan fi Ushul al-Figh, JId. II. Dar al-Asa.

Al-Nadawiy, A. al-R. (2006). al-Ijtihad wa Dauruhu fi Tajdid al-Figh al-Islami”, dalam
Dirasat al-Jami’ah al-Islamiyyah al-‘Alamiyyabh, Jilid III.

Al-Qattan, M. K. (1985). Wujub Tahkim asy-Syari’ah al-Islamiyah. Idarah at-thaqafah
wa an-Nashr al-Jami’ah.

Al-Sam‘ani, A. al-M. (1997). Qawathi‘ al-Adillah fi al-Ushul, JId. I. Dar al-Kutub al-
‘Timiyah.

Aminuddin, L. H. (2015). Istinbat Jama’i dan Penerapannya dalam Bahsul Masa’il. In
Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam (Vol. 9, Issue 2, pp. 237-254).
https://doi.org/10.24090 /mnh.v9i2.494

Asrori, A. M. (2011). Ahkamul Fugaha; Solusi Problematika Aktual Hukum Islam,
Keputusan Muktamar, Munas dan Konbes Nahdlatul Ulama (1926-2010 M).
Surabaya: Khalista.

Damayanti, S. (2021). TINJAUAN FATWA MUI TENTANG LEMBAGA DAN
KEUANGAN SYARIAH. Waratsah: Jurnal IImu-llmu Keislaman Dan
Sosiolinguistik, 07(02), 62-71.
https://doi.org/https://doi.org/10.21202 /waratsah.v7i2.46

Darwis, I. K. M. (2021). NAHDLATUL ULAMA DAN PERANNYA DALAM
MENYEBARKAN NILAI-NILAI PENDIDIKAN ASWAJA AN-NAHDLIYAH PADA
MASYARAKAT PLURAL. Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, 14(2), 141-
163. https://doi.org/https://doi.org/10.36835 /tarbiyatuna.v14i2.1094

Dewan Pimpinan Majelis Ulama Indonesia. (2018). Pedoman Penyelenggaraan
Organisasi Majelis Ulama Indonesia Edisi Revisi 2018. Majelis Ulama
Indonesia.

Farida, U. (n.d.). Book Chapter: Peran Fatwa MUI dalam Menyelesaikan Problem
Keperempuanan di Era Global.

Ghazali, A. M. (2002). Reorientasi Istinbath Nu Dan Operasionalisasi Ijtihad Jama'l.
Kritik Nalar Fiqih NU: Transformasi Paradigma Bahtsul Masa’il, 86-118.

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 133



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

Hamzah, K. H. M. (2017). Pengantar studi aswaja an-nahdliyah. LKIS Pelangi Aksara.

Ka'bah, R. & Arifin, B. (1998). Hukum Islam di Indonesia: Perspektif
Muhammadiyah dan NU. In Universitas Yarsi.

LTN, N. U,, & Timur, J. (2019). Ahkamul Fuqaha fi Muqarrarat Mu’tamarat Nahdlatil
Ulama; Solusi Problematika Aktual Hukum Islam, Keputusan Muktamar,
Munas, dan Konbes Nahdlatul Ulama. Kalista.

Ma’ruf Amin. (2011). Himpunan Fatwa MUI Sejak 1975. Erlangga.

Maarif, A. S., Syaifuddin, L. H., Amin Abdullah, S. A, Azra, A, llyas, H., & Baidhawy, Z.
(2015). Fikih Kebinekaan: Pandangan Islam Indonesia tentang Umat,
Kewarganegaraan, dan Kepemimpinan Non-Muslim. Edited by Wahid,
Wawan Gunawan Abdul, Dkk. Bandung: Mizan Pustaka.

Mahsun. (2015). Mazhab NU Mazhab Kritis. Nadi Pustaka.

Mudzhar, M. A, & Yusuf, C. F. (2011). Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dalam
perspektif hukum dan perundang-undangan. Puslitbang Kehidupan
Keagamaan, Badan Litbang dan Diklat, Kementerian Agama.

Muhammad, A. ]. (2004). Aliyatu Al-ljtihad. Kairo: Al-Rislah.

Muhammad Aiz Luthfi. (2023). Rekomendasi Muktamar Internasional Fiqih
Peradaban I: Menolak Khilafah, Mendukung PBB. NU Online.
https://www.nu.or.id/internasional /rekomendasi-muktamar-
internasional-figih-peradaban-i-menolak-khilafah-mendukung-pbb-BXgyN

MUIL (1997). Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor: U-
596/MUI/X/1997, ditetapkan di Jakarta, 2 Oktober 1997.

MUIL (2003). Keputusan Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa se-Indonesia, Pedoman
Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia, Jakarta, 16 Desember 2003.

MUI. (2015). Peraturan Organisasi Nomor: Kep-705/MUI/XIl/ 2015 Tentang:
Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia, yang disahkan dalam
Rapat Kerja Nasional MUI tahun 2015.

Mun'im, D. Z. (2011). Hasil-hasil Muktamar 32 Nahdlatul Ulama. Letjen PBNU:
Jakarta.

Muzadi, A. M. (2006). NU Dalam Perspektif Sejarah & Ajaran (Refleksi 65 Th. Ikut
NU). Surabaya: Khalista.

Nurjanah, Rahmatsyah, A. M. (2022). Fatwa Lajnah Bahtsul Masail NU Concerning
[stibdal Wakaf and Their Relevance with Renewal of Islamic Law. Al-
Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 7(2), 523-546.
https://doi.org/10.29240/jhi.v7i2.3707

Pengurus Besar Nahdlatul Ulama. (2016). Hasil-Hasil Muktamar Ke-33 NU. Jakarta
Pusat: Lembaga Ta’lif wan Nasyr PBNU.

Sholeh, H. A. N. (2021). Peran Fatwa MUI dalam Perubahan Sosial. Dalam Fatwa

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 134



Imam Syafi’i, & Lukman Hakim

Majelis Ulama Dalam Pandangan Akademisi. Jakarta: Sekretaris Komisi Fatwa
Majelis Ulama Indonesia.

Syafi’i, I, Hamidah, T., Yasin, N., & Muhammad, U. (2023). Childfree in Islamic Law
Perspective  of  Nahdlatul = Ulama.  Al-Ahkam,  33(1), 1-22.
https://doi.org/10.21580/ahkam.2023.33.1.14576

Syafi, 1. (2022). NALAR MODERAT ISTINBAT AL-AHKAM NAHDLATUL ULAMA.
Annual Conference  for  Muslim Scholar, 4(73), 988-1002.
https://doi.org/https://doi.org/10.36835/ancoms.v6i1.352

Timur, T. P.]. (2007). Aswaja An-Nahdliyah. Surabaya: Khalista.

Yusuf al-Qardawi. (1993). Syari’ah al-Islam Salihah fi Kulli Zaman wa Makan. Dar al-
Sahwah.

Zahra, A. (2004). Tradisi intelektual NU. Yogyakarta: LKiS.

Zuhayli, W. (2012). Mawsuat al-figh al-Islami wa-al-qadaya al-muasirah. Dar Al-Fikr
Al-Muasir.

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024 135



