
AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga  

dan Hukum Islam 
` 

Volume 03 Nomor 02 Tahun 2024  

E-ISSN: 2829-6346   
P-ISSN: 2829-6788 

 

 

AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam 

E-ISSN: 2829-6346  P-ISSN: 2829-6788 

DINAMIKA PERKEMBANGAN METODE PENETAPAN HUKUM NAHDLATUL 
ULAMA DAN MAJELIS ULAMA INDONESIA DALAM PEMBARUAN HUKUM 

ISLAM 
 

Imam Syafi’i1, Lukman Hakim2 
1Universitas Islam Zainul Hasan Genggong Probolinggo, Indonesia 

2Institut Agama Islam Ibrahimy Genteng Banyuwangi, Indonesia 
e-mail: 1afafzuhri@gmail.com, 21973elha@gmail.com 

 
Abstract 

 
This research aims to analyze the dynamics of the legal determination method 
developed by Nahdlatul Ulama (NU) and the Majelis Ulama Indonesia (MUI) in the 
context of legal reform so that it can accommodate problems that occur in the reality 
of human civilization. This research is library research, with an Islamic legal approach, 
qualitative data analysis and documentation techniques from both primary and 
secondary sources related to the legal determination method (istinbath al-ahkam) 
developed by NU and MUI. NU's method of legal determination has developed and has 
become the basic foundation of the legal system, namely using the qauliy, ilhaqiy and 
manhajiy school of thought approaches and gradually NU has made syarah 
(explanation) of this system. The MUI perfected the system and mechanism for 
determining laws using the al-jam'u wa at-taufiq method, the muqaranah method and 
the bayani and ta'lili methods as an explanation of the manhaji method. Furthermore, 
the MUI refined and confirmed this method to become organizational regulations. 
These dynamics reinforce that NU and MUI have moderate and adaptive principles, 
where Islamic law is flexible, elastic and dynamic according to current developments. 
 

Keywords: Legal Determination Method, Nahdlatul Ulama, Majelis Ulama Indonesia 
 

Abstrak 

 

Penelitian ini betujuan untuk menganalisa dinamika metode penetapan hukum yang 
dikembangkan oleh Nahdlatul Ulama (NU) dan Majelis Ulama Indoneisa (MUI) dalam 
rangka pembaruan hukum agar dapat mengakomodir problematika yang terjadi 
dalam realitas peradaban manusia. Penelitian ini merupakan penelitian library research, 
dengan pendekatan hukum Islam, analisa data kualitatif dan teknik dokumentasi baik dari 

sumber primer dan skunder terkait metode penetapan hukum (istinbath al-ahkam) yang 
dikembangkan oleh NU dan MUI. Metode penetapan hukum NU mengalami 
perkembangan dan menjadi pondasi dasar dalam sistem pengambilan hukum, yaitu 
dengan pendekatan qauliy, ilhaqiy dan bermazhab manhajiy serta secara bertahap 
NU membuat syarah (penjelas) dari system tersebut. MUI menyempurnakan sistem 
dan mekanisme penetapan hukum dengan metode al-jam’u wa at-taufiq, metode 

mailto:1afafzuhri@gmail.com
mailto:21973elha@gmail.com


 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       119 

muqaranah dan metode bayani dan ta’lili sebagai penjelasan dari metode manhaji. 
Selanjutnya metode tersebut MUI melakukan penyempurnaan dan penegasan untuk 
menjadi peraturan organisasi. Dari dinamika tersebut memperkuat bahwa NU dan 
MUI memiliki prinsip moderat, dan adaptif, dimana hukum Islam bersifat fleksibel, 
elastis dan dinamis sesuai perkembangan zaman. 
 
Kata Kunci: Metode Penetapan Hukum, Nahdlatul Ulama, Majelis Ulama Indonesia 

 

Accepted: 
May, 21 2024 

Reviewed: 
June, 10 2024 

Published: 
July, 31 2024 

 

A. Pendahuluan  

Pada puncak pelaksanaan acara satu abad di Stadion Gelora Delta Sidoarjo, 

salah satu rekomendasi yang dibacakan Nahdlatul Ulama (NU) adalah perlunya visi 

baru yaitu dengan mewujudkan kemaslahatan umat. Visi ini sebagai ganti 

pandangan lama yang diperoleh dari fikih klasik tentang keinginan untuk 

menyatukan umat Islam yang dikenal dengan negara khilafah dimana berada dalam 

satu naungan tunggal sedunia. Dari visi baru ini, NU mengajak umat Islam untuk 

mengembangkan suatu pemahaman terkait fikih yang didasarkan atas kemanusiaan 

(Muhammad Aiz Luthfi, 2023). Wacana ini merupakan hasil halaqah fikih peradaban 

internasional yang diselenggarakan NU dan dibacakan pada acara 1 abad. Dalam hal 

ini, NU dengan tegas memaparkan gagasan fikih peradaban baru, yaitu fikih dimana 

didasarkan untuk mencegah eksploitasi, fikih yang dapat menghindari dari 

kebencian antar golongan, fikih yang mendukung solidaritas bersama, dan fikih 

yang dilandasi dengan menerima adanya perbedaan-perbedayan budaya, suku dan 

bangsan di antara manusia. Fikih peradaban baru ini juga mendukung keadilan, 

harmonis, didasarkan pada penghargaan atas hak-hak yang setara serta martabat 

setiap umat manusia.  

Selaras dengan ide tersebut di atas, Majelis Ulama Indonesia juga melakukan 

berbagai hal demi untuk kepentingan umat islam pada khususnya dan bangsa 

Indonesia pada umumnya. Sebagai lembaga yang menjadi sumber rujukan umat 

islam dalam memberikan bimbingan, dan banyaknya permasalahan yang dihadapi 

oleh umat ditengah kehidupan sosial dalam kehidupan berbangsa dan bernegara 

yang terus berubah, perlu ada kesungguhan dan konsistensi untuk meningkatkan 

pengabdian tersebut, baik dari aspek substansi (madah), metodologi (kaifiyyah), 

maupun metode (thariqah) (Farida, n.d.). Dalam khittahnya, MUI merumuskan lima 

fungsi dan peran utama, sebagai pewaris para nabi (waratsah al-anbiya’), sebagai 

lembaga fatwa yang resmi dan diakui (mufti), sebagai pembimbing dan pelayan 

umat (khadim al-ummah), sebagai pelopor gerakan perbaikan dan pembaruan (Islah 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       120 

wa at-Tajdid); dan sebagai penegak amar ma’ruf dan nahi munkar. Dinamika adanya 

keberperanan MUI ini tentu tidak bisa lepas dari dinamika kehidupan berbangsa 

dan bernegara. Oleh sebab itu, maju-mundurnya kondisi sosial masyarakat 

Indonesia sangat berpengaruh dalam strategi MUI (siyasah syar’iyyah).  

Dari hal tersebut di atas, fikih atau hukum islam seyogyanya harus relevan 

sesuai perkembangan zaman, adaptif di setiap masa dan tempat sehingga dapat 

diaplikasikan dalam ruang dan waktu yang berbeda. Sebab fikih mengatur semua 

perilaku umat Islam. fikih tidak terbatas kepada satu kaum tertentu dan wilayah 

tertentu (Yusuf al-Qarḍawi, 1993; Zuhayli, 2012). Dalam sejarah dijelaskan, pasca 

wafatnya nabi Muhammad Saw., berbagai persoalan muncul dimana para sahabat 

memutuskan persoalan tersebut dengan ijtihad yang dilakukan. Metodologi yang 

digunakan dalam berijtihad sebagaimana yang dicontohkan oleh Nabi. Pada masa 

berikutnya tatkala wilayah Islam semakin luas dan adanya serapan kultur budaya 

setempat dengan penduduk asli di berbagai wilayah, maka sebagai konsekuensi dari 

interaksi tersebut, kreatifitas ijtihad semakin luas dan berkembang (Maarif et al., 

2015). 

Di Negara Indonesia, umat Islam yang berada di berbagai wilayah bisa 

merealisasi dan mengamalkan hukum Islam dalam kesehariannya. Sekalipun, 

terdapat aneka ragam suku, etnis, tradisi, bahasa, budaya dan agama, fikih dapat 

diaplikasikan dengan baik. Sebagai perwujudannya dengan melakukan harmoni dan 

melegalkan adat istiadat terhadap ruh atau spirit agama (maqhasid asy-syari‘ah dan 

nilai-nilai Islam. Sumber hukumnya sebagiannya didapatkan dari sumber primer 

yatiu al-Qur`an dan as-Sunnah, sedang sebagian lagi ditemukan dalam sumber 

sekunder yakni dari dalil-dalil lain (Abdul Wahhab Khallaf, 1993; al-Juwayni, n.d.; 

Al-Qattan, 1985). Oleh sebab itu, hukum Islam atau fikih akan tidak berdayaguna di 

dalam menjawab dinamika yang terus berkembang yang terjadi di masyarakat 

andai metodologi atau piranti ijtihad (istinbath al-ahkam) diabaikan (Al-Sam‘ani, 

1997; Muhammad, 2004). Dirumuskannya kaidah “perubahan hukum karena 

perubahan zaman, tempat, kondisi, ‘urf dan adat istiadat” memperkuat dan 

membuktikan bahwa hukum Islam itu bersifat fleksibel, elastis dan dinamis 

sehingga adaptif dengan ruang dan waktu apa pun (Aḥmad ibn Idris al-Maliki, 

1995). 

Tentu hal ini menjadi tantangan, khususnya lembaga keagamaan di 

Indonesia semisal Nahdlatul Ulama dan Majelis Ulama Indonesia, bagaimana 

pengembangan metodologi yang merupakan hal urgen dalam rangka 

mengakomodir dan memberikan solusi jawaban bagi berbagai problem 

kemanusiaan. Sebagai bangsa Negara majemuk di era modern, diperlukan rumusan-



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       121 

rumusan hukum tanpa adanya diskriminasi, kesetaraan, pendidikan, politik dan 

bahkan dalam persoalan agama sekalipun.  

“Fatwa Lajnah Bahtsul Masail NU Concerning Istibdāl Wakaf and Their 

Relevance with Renewal of Islamic Law” oleh Nurjanah dkk. adalah salah satu dari 

beberapa penelitian sebelumnya yang berkaitan dengan penelitian yang akan 

dibahas oleh penulis. Dalam artikel ini, konsep istibdāl wakaf dibahas berdasarkan 

fatwa Lajnah Bahtsul Masail dan hubungannya dengan pembaharuan hukum Islam 

di Indonesia. Hasil studinya menunjukkan bahwa NU mengizinkan praktik istibdâl 

yang berkaitan dengan wakaf. Ini didasarkan pada gagasan bahwa kemaslahatan 

adalah ruh maqâshid syari'ah (tujuan syariat), dan bahwa nilai kemaslahatan dalam 

praktik istibdâl jauh lebih besar daripada nilai kemudharatannya. Konsep maslahat 

dalam fatwa tersebut sejalan dengan semangat pembaharuan hukum 

Islam.(Nurjanah, Rahmatsyah, 2022) 

Penelitian berikutnya oleh Abd Moqsith Ghazali berjudul "Reorientasi 

Istinbath NU dan Operasionalisasi Ijtihad Jama'i" mempelajari Istinbath yang 

dikembangkan khususnya dalam Ijtihad Jama'i. Menurutnya, kegiatan yang 

dilakukan oleh komisi BM NU masih memerlukan upaya yang lebih serius, termasuk 

menempatkan dan memperlakukan fikih secara proporsional.Salah satu dari 

banyak hasil pemikiran Islam adalah fikih. Fikih harus toleran terhadap ide-ide baru 

karena itu adalah hasil dari pemikiran. Selain itu, fikih tidak dibuat untuk diterapkan 

secara luas di seluruh negara. Ia dilahirkan dalam lokus dan wilayah tertentu, 

sehingga tidak benar untuk membiarkan fikih berjalan secara universal, di mana 

pun dan kapan pun. Tidak mungkin untuk mengabsolutkan produk pemikiran 

manusia yang seharusnya nisbi-relatif, qabil li al-niqasy wa al-tabdil (Ghazali, 2002). 

Artikel berikutnya berjudul "Tinjauan Fatwa MUI Tentang Lembaga Dan 

Keuangan Syariah" ditulis oleh Sari Damayanti. Kajian ini menemukan bahwa fatwa 

dengan definisi klasik telah berkembang dan memperkuat posisinya dalam fatwa 

modern yang dikeluarkan oleh lembaga dan kelompok di Indonesia. Ini termasuk 

fatwa yang dikeluarkan oleh Komisi Fatwa MUI tentang masalah keagamaan dan 

kemasyarakatan secara keseluruhan dan fatwa yang dikeluarkan oleh DSN MUI 

tentang masalah ekonomi syariah, khususnya Lembaga Ekonomi Syariah. Fatwa 

Komisi Fatwa MUI menjadi rujukan yang berlaku umum dan mengik sejak 

masyarakat yang berinteraksi dengan LKS diikat oleh fatwa DSN. Bentuk dan pola 

transaksi saat ini berubah dengan sangat cepat. Sosioekonomi dan bisnis 

masyarakat telah sangat berubah sejak masa itu.(Damayanti, 2021). Dari beberapa 

kajian terdahulu diatas, belum ada yang mengkaji dinamika sistem dan prosedur 

pengambilan keputusan hukum dalam membentuk fikih peradaban yang 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       122 

dikembangkan oleh Nahdlatul Ulama dan Majelis Ulama Indonesia. Dari hal ini 

peneliti tertarik untuk mengkajinya dalam artikel ini. 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian library research, dengan pendekatan 

hukum Islam, analisa data kualitatif dan tekniknya dokumentasi baik dari sumber 

primer dan skunder terkait metode penetapan hukum (istinbath al-ahkam) yang 

dikembangkan oleh NU dan MUI. Dalam penelitian ini penulis mengkaji istinbath al-

ahkam yang dikembangkan. Selanjutnya tentang bagaimana dinamika 

perkembangan metodologinya dan tantangan yang dihadapi. 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Nahdlatul Ulama Sebagai Organisasi Sosial-Keagamanan 

Dalam sejarahnya, organisasi Nahdlatul Ulama berdiri pada tanggal 31 Januari 

1926 Masehi / 16 Rajab 1344 Hijriah yang diprakarsai oleh K.H. Hasyim Asy’ari dan 

para ulama karismatik lainnya yang mendukungnya (Timur, 2007). NU lahir untuk 

memupuk semangat warga unutk merdeka dari penjajah dan juga untuk 

mengantisipasi gerakan “modernisasi” di kalangan umat Islam yang mengancam 

tradisi ahlusunnah wal jama’ah. Di sisi lain, kelahiran NU merupakan mata rantai 

dari gerakan-gerakan yang sudah muncul sebelumnya, semisal Nahdlatul Tujjar 

(gerakan ekonomi keumatan) pada tahun 1918, Tashwirul Afkar (gerakan keilmuan 

dan kebudayaan) tahun 1922 dan Nahdlatul Wathan (gerakan politik pendidikan) 

tahun 1924 (Ka’bah & Arifin, 1998). 

Nahdlatul Ulama adalah organisasi keagamaan dan organisasi sosial 

(jam’iyyah diniyyah islamiyyah ijtimaiyyah), tujuan utamanya adalah menggapai 

kemaslahatan bagi masyarakat, bangsa yang maju, dan menjunjung martabat 

manusia. Selain itu,juga bertujuan untuk mempertahankan dan melestarikan ajaran 

islam ahlussunnah wal jama’ah dan kesejahteraan umat dan demi terciptanya 

rahmat bagi semesta (Darwis, 2021). Hingga saat ini Nahdlatul Ulama berpegang 

atas kesadaran nasional dan kebangsaan, merawat hubungan antara agama islam 

dan negara demi terciptanya NKRI yang kokoh tanpa mengharuskan ikut andil atau 

terjun langsung dalam jalan politik.  Hal ini merupakan bentuk kesadaran 

perjuangan NU bahwa Indonesia sebagai negara haruslah menjadi tempat singgah 

yang damai, aman bagi semua warganya dengan tanpa membeda-bedakan latar 

belakang agamanya, suku, ras, dan budayanya (Hamzah, 2017). 

2. Dinamika Pengembangan Penetapan Hukum Nahdlatul Ulama 

Nahdlatul Ulama berdiri pada tahun 1926, pada tahun itu juga melaksanakan 

muktamar pertama. Salah satu rumusannya, terkait penjelasan kewajiban 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       123 

bermazhab bagi umat Islam dengan mengikuti salah satu mazhab yang empat yaitu 

madzhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali. Dimana Mazhab-mazhab tersebut telah 

memiliki pedoman kitab yang sudah terkodifikasi  dan tersebar luas (LTN & Timur, 

2019). Salah satu yang dijadikan referensi: 

َ ر َََاصَ وَ لَْ ا َََي َ لَ يَعَ دَ ي َ سَ ََانَ كَ  َ عَ مَ ََبَ هَ ذَْب َ ََدَ ي قََ الت َ ََنَ عَ ََهَ ل أََ اَسَ ذَ ا َََاللَ ََهَ ح  ََهَ ل َََلَ وَْقَ ,َي َ ل َََوَْا َََبَ اجَ وَ ََوَ هَ ََلَْهَ ََنَ لَْ ا َََيّ 
َََعَ وَْق َ وَ الَََْنَ اَمَ ف وَََْخَ ل َوَْالَْ ََةَ عَ ي رََْ الشَ ََيَّْ عَ ََدَ وَْهَ َشَ ل َا َََلَْصَ ت َََل َََْتَ مَْاَدَ مَ ََبَ هَ ذَْب َ ََدَ ي قََ لت َ ا َََكَ يْلََ عَ ََبَ ي َ  َهَ يْلََ عَ وَ ََةَ ل لََ َالضَ ف 
َََمَ وَْي َ لْاَ ََاسَ النَ َلَ مَ عَ 

Artinya: “Ali al-Khawas RA. ditanya tentang bermadzhab tertentu sekarang ini 

apakah wajib atau tidak? Beliau menjawab bahwa wajib mengikuti suatu madzhab 

tertentu selama belum mengetahui tentang inti agama karena khawatir terjatuh 

dalam kesesatan, hal demikian inilah yang harus dilakukan oleh seiap orang yang 

hidup saat ini” (Abdul Wahhab Asy-Sya’raniy, n.d.). 

 Dari hasil muktamar ini NU hanya menjelaskan kewajiban bermazhab 

kepada salah satu dari empat mazhab yang sudah masyhur. Secara eksplisit belum 

dijelaskan terkait metode yang digunakan dan metode bermazhab seperti apa yang 

dilakukan dalam penetapan hukum. Dlihat dari hasil putusan hukum yang telah 

dilakukan, diantara model bermazhab dengan ‘ibarah kitab mazhab, 

menganalogikan persoalan yang belum dibahas dengan kasus tertentu yang sudah 

terdapat dalam karya (kitab) imam mazhab dan pengikut-pengikutnya, dengan cara 

bermazhab langsung yang diambil dari nash-nash yang qhot’iy, dan penetapan 

hukum berdasarkan kaidah ushul fikih dan kaidah fikih (Muzadi, 2006; Zahra, 

2004). 

Metode penetapan hukum NU mengalami perkembangan, dengan dijelaskan 

secara detail hasil dari rumusan Munas Alim Ulama di Lampung tahun 1992. 

Penetapan hukum dilakukan secara berurutan dengan tiga metode. yaitu qawliy, 

ilhaqiy, dan manhaji (LTN & Timur, 2019).  Prosedur penjawaban masalah dibuat 

dalam kerangka bermazhab kepada salah satu madzhab empat dan mengutamakan 

bermazhab secara Qouli daripada bermazhab secara Manhajiy (LTN & Timur, 2019). 

Selain itu lahir istilah-istilah terkait pengambilan hukum misalnya al-kutub al-

mu’tabarah, qaul, wajah, taqrir jama’iy, istinbath jama’iy, ilhaq al-masa’il bi 

nadhairiha dimana dijelaskan secara detail hingga hirarkinya dalam putusan 

tersebut (Mahsun, 2015).  

Dari hal ini, NU membuat pengembangan metodologi Istinbāṭ al-ahkām yaitu 

dengan adanya rumusan bermazhab secara manhajiy ketika dihadapkan pada 

persoalan baru dimana para ulama tidak menemukan jawabannya dalam berbagai 

kitab mazhab. Ide dari rumusan metode manhajiy ini didasarkan atas beberapa 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       124 

alasan, diantaranya: putusan hukum yang terdapat dalam kitab adalah hasil produk 

sejarah dimana para imam mazhab atau pengarangnya (mushannif) masih hidup 

sehingga dimungkinkan sudah tidak sama masanya dengan saat ini. Alasan kedua, 

putusan hukum dalam lembaran kitab-kitab fikih dianggap sudah tidak dapat 

menyelesaikan problematika yang berkembang saat ini. Alasan ketiga, pendapat dan 

karya para ulama dibuat di masa lalu banyak memotret problem yang terjadi di 

Negara para imam hidup semisal Arab Saudi, Madinah, Mesir, Irak dan lain-lain yang 

mana tentu problematikanya tidak sama dengan yang terjadi di Indonesia sehingga 

sulit untuk diterapkan (Aminuddin, 2015). 

3. Nahdlatul Ulama Melakukan Syarah Secara Bertahap  

Dalam rangka mensosialisasikan dan menggalakkan metodologi yang 

dikembangkan, dilakukan penjelasan atau syarah dari metodologi tersebut, 

diantaranya, Muktamar ke-31 (Desember 2004) yang diselenggarakan di 

Donohudan Boyolali, dimana ada beberapa perubahan terkait mekanisme 

pemilihan pendapat yang sebelumnya diputuskan sebelumnya. Penggunaan istilah 

qawl dan wajah, dirubah dengan menggunakan istilah ‘ibarah kutub al-madhahib al-

arba’ah. Dengan menggunakan istilah ini tujuannya demi untuk mengakomodasi 

semua mazhab dan tidak ada unsur dominasi dari memakai satu mazhab (madzhab 

Syafi’iiyah). Hal ini karena istilah qawl dan wajah lumrah digunakan oleh golongan 

Syafi’iyah (Syafi’i et al., 2023). 

Selain itu, pada muktamar tersebut juga dihasilkan keputusan dimana agar 

diberi penjelasan dari al-Qur’an dan al-Hadis. Penambahan penjelasan ayat ini 

merupakan usulan dari K.H. Arwani, menurut beliau pencantuman ini adalah 

penting tujuannya agar persoalan-persoalan yang dikaji dapat diketahui sumber 

rujukan aslinya, artinya tidak hanya semata-mata taqlid dan mengambil mentah-

mentah dari pendapat ulama madzhab. Dari hal ini menunjukkan adanya 

pengembangan signifikan yang dilakukan NU terkait dengan metode qawli (Syafi, 

2022). 

Selanjutnya NU melakukan penjelasan (syarah) utamanya terkait 

mekanisme metode manhaji ini. Dalam keputusan Munas Alim Ulama dan Konbes 

NU di Surabaya pada tahun 2006, langkah-langkah proses Istinbath jama’iy; dengan 

memhami secara menyeluruh terhadap kasus tertentu (tashawwur al-masalah), 

mencari referensi-referensi dan hujjah (argumen) sebagai pijakan (istidlal), 

menerapkan terhadap persoalan yang terjadi (kaifiyyah al-istidlal), dan melakukan 

penetapan atau keputusan hukum terhadap permasalahan yang dikaji. 

Kemudian pada muktamar ke-32 tahun 2010 di Makasar. Hasil syarah 

tersebut dijelaskan terkait sistematika dalam penulisan dari jawaban 

permasalahan, yaitu dengan menyampaikan beberapa pendapat dari para ulama 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       125 

yang terdapat dalam kitab-kitab mazhab, selanjutnya dengan menyampaikan ayat-

ayat al-Qur’an dan kandungan tafsir, hadis-hadis dan syarah nya, dan terakhir 

disertai dalil atau argumen lainnya. Adanya sistematika ini dimaksudkan bahwa 

suatu dalil atau pendapat tidak berdiri sendiri. Menurut pandangan Nahdlatul 

Ulama, baik al-Qur’an, sunnah, dan berbagai dalil syara’ yang lain tidak menjadi 

argumen untuk memutuskan hukum yang mandiri, namun adalah bagian dari hasil 

ijtihad yang dilakukan paraa ulama (Mun’im, 2011). 

Tahap berikutnya, pada Muktamar ke-33 tahun 2015 di Jombang. Diantara 

pembahasan dalam muktamar ini dari Lembaga Bahtsul Masail mengkaji metode 

Istinbath al-ahkam. Syarah disini bisa disebut sebagai pengembangan dan babak 

baru dalam Istinbath al-ahkam dalam Nahdlatul Ulama. Setelah Munas Alim Ulama 

pada tahun 1992, dimana didalam Istinbath al-ahkam yang digunakan oleh NU 

dengan tiga metode secara sistematis, yaitu qawliy, ilhaqiy, dan manhajiy. Metode 

manhajiy jarang diterapkan diantara ketiga metode tersebut tatkala membahas 

persoalan waqi’iyyah (kasus-kasus yang terjadi) (Aminuddin, 2015). 

Atas dasar ini dan pentingnya pengembangkan metodolgi, Nahdlatul Ulama 

melakukan syarah dan merumuskan kembali terkait metode bermazhab secara 

manhajiy itu. Sebagaimana dijelaskan dalam mukaddimahnya dari hasil 

pembahasan metode Istinbath al-ahkam yaitu merupakan suatu hal yang niscaya 

terwujdunya metode Istinbath al-ahkam dan yang siap pakai, karena dimungkinkan 

akan bermunculannya berbagai persoalan-persoalan baru dan tidak ada 

jawabannya jika hanya merujuk dari kitab-kitab ulama mazhab baik qawl maupun 

secara wajh (Pengurus Besar Nahdlatul Ulama, 2016). 

Menurut KH. Afifuddin, ketua dan perumus pada Muktamar ke-33, sedikitnya 

penerapan metode bermazhab secara manhajiy ini lantaran masih belum adanya 

metode yang sederhana khususnya terkait operasionalisasi metode istinbath 

jama’iy. Memnag sejak dirumuskannya metode manhajiy ini, belum ada penjelasan 

secara detail dan operasionalisasi penggunaannya. Dari putusan Munas Alim Ulama 

pada tahun 1992 hanya menjelaskan jika tidak dijumpai pendapat dalam kitab-kitab 

ulama madzhab dan tidak dapat melakukan ilhaq karena secara riil memang tidak 

ada kesamaan, maka istinbath jama’iy dilakukan dengan mekanisme bermazhab 

secara manhajiy dimana pelakuknya adalah mereka yang ahli dan berkompeten. 

Ditelusuri lebih lanjut dari hasil putusannya menyebutkan terkait istinbath jama’iy 

ini dengan mempraktekkan qawa’id al-ushuliyyah dan qawa’id al-fiqhiyyah yang 

dilakukan para ahlinya (Asrori, 2011). 

Oleh karenanya Nahdlatul Ulama dilakukan syarah pada Muktamar ke-33  

NU di Jombang tahun 2015 yang menjelaskan terkait mekanisme istinbath Jama'iy. 

Dijelskan bahwa jika terdapat persoalan fikih yang tidak dapat diselesaikan dengan 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       126 

prosedur ilhaq, maka dalam hal ketika tak mungkin dilakukan ilhaq karena tidak 

adanya mulhaq bih sama sekali di dalam kitab, maka dilakukan istinbath jama’iy. 

Pertanyaannya, bagaimana istinbath jama‘iy dengan mempraktekkan qawa’id 

ushuliyyah itu diselenggarakan di lingkungan Nahdhatul Ulama. Dengan tetap 

mengacu pada kitab-kitab ushul fikih, maka dalam penyelengaraan istinbath jama’iy 

tersebut, NU membuat metode istinbaṭ al-ahkam sederhana, yaitu metode bayani, 

metode qiyasi, dan metode istishlahi atau maqashidi”(Al-Nadawiy, 2006). 

Selanjutnya Nahdlatul Ulama memberikan syarah terkait Mekanisme Taqrir 

dan Ilhaq Jama‘iy yang dilakukan pada Munas Alim Ulama di NTB tahun 2017. 

Penggunaan istilah taqrir tidak begitu populer dalam kajian fikih - ushul fikih. Yang 

dimaksud disini adalah memilih suatu pendapat dan mengunggulkan dalil atau 

argumentasi yang lebih kuat dari dalil-dalil lain apabila terjadi pertentangan (al-

ta’arudl baina ala-dillah al-syar’iyyah), atau melakukan pemilihan dan 

mengunggulkan satu pendapat yang mana dianggap mengandung lebih maslahat 

dan lebih kuat dalilnya jika terjadi pertentangan pendapat (al-ta’ārudl baina aqwal 

al-fuqaha’). Dalam melakukan penetapan terkait taqrir selanjutnya dilakukan secara 

bersama-sama (jama’iiy) yang kemudian di istilahkan dengan taqrir jama’i. Dalam 

praktikeknya dengan melihat dalil tersebut sifatnya ijmali atau secara tafshili dan 

aspek kekuatan yang berbeda. Contohnya, dalil yang qat’iy dan dalil yang dhanniy, 

dalil yang sifatnya manthuq dan dalil yang mafhum, kemudian juga dalil yang 

manthuq sharih dan manthuq ghairu sharih. Rinciannya:  

a. Suatu pendapat yang berpijak pada dalil qath’iy maka dianggap lebih kuat dan 

lebih diunggulkan dari pendapat yang berpijak pada dalil dhanniy. 

b. Suatu pendapat yang berpijak pada ‘ibarah an-nashsh, maka dianggap lebih kuat 

dan dipilih daripada pendapat yang berpijak pada isyarah an-nashsh atau 

iqtidha’ an-nass. 

c. Suatu pendapat yang dipahami dari aspek manthuq, maka secara umum lebih 

diunggulkan dari pendapat yang dipahami dari aspek mafhum. 

d. Suatu pendapat yang diambil dari aspek manthuq sharih, maka lebih 

dimenangkan daripada pendapat yang diperoleh dari aspek manthuq ghairu 

sharih;  

e. Suatu pendapat yang berdasar makna hakiki maka pada dasarnya lebih 

didahulukan daripada pendapat yang diambil dari makna lafadh majazi. 

f. Suatu pendapat yang berpijak pada lafadz khass maka lebih diutamakan 

daripada pendapat yang berpijak pada lafadz ‘am. 

g. Suatu pendapat yang diperoleh dari hadis dimana perawinya adalah seorang 

yang fakih maka diunggulkan dari pendapat yang diperoleh dari hadis yang 

rawinya adalah bukan fakih 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       127 

h. Suatu pendapat yang berpijak pada hadis yang terdapat dalam kitab Shahih 

Buhkari dan Muslim maka lebih diutamakan daripada pendapat yang pijakannya 

diambil dari kitab hadis Sunan Abi Dawud, At-Tirmidzi, Nasa’i, dan lain-lain. 

i. Suatu pendapat yang dapat merealisasikan maslahah dlaruriyyah maka lebih 

diunggulkan dari pendapat yang hanya dapat merealisasikan maslahah hajiyyah 

j. Suatu pendapat yang dapat merealisasikan mashlahah hajiyyah maka lebih 

diutamakan dari pendapat yang hanya mengandung maslahah tahsiniyyah. 

Dan syarah terakhir Nadhdlatul Ulama memberikan syarah Mekanisme 

istinbath Maqashidi atau istinbath Istishlahi Munas Alim Ulama NU di Jakarta 

November 2021 

Namun begitu, penggunaan metode manhaji menghadapi berbagai 

tantangan dan bahkan penolakan. Hasil penelitian Mahsun (2015), 

mengindentifikasi prosedur manhaji dianggap tidak diaplikasikan dan tidak 

produktif dikarenakan: 

a. Teks fikih kitab klasik yang dikarang ulama-ulama terdahulu masih dianggap 

cukup dan dapat mewadahi untuk menyelesaikan problematika kontemporer, 

b. Adanya sikap tawadu’ terhadap para ulama salaf, hal ini disebabkan karya-

karyanya telah menjadi sumber referensi yang standar dalam kegiatan-kegiatan 

Bahtsu al-Masa’il, 

c. Jumlah permasalahan yang dibahas terbilang sedikit terlebih pembahasannya 

pada event muktamar atau munas yang dilakukan lima tahun sekali, 

d. Adanya pemahaman dari para cendikia bahwasannya penggunaan madzhab 

qawli dianggap bermazhab secara manhaji, 

e. Menurut para ulama fikih yang ada sudang matang dan sesuai sehingga 

menurutnya dalam memahaminya mudah dan gampang untuk diaplikasikan, 

sementara ushul fikih yang merupakan kerangka dari model bermazhab manhaji 

siaftnya teoritik dimana dibutuhkan suatu proses dalam berpikir.  Dari berbagai 

tantangan yang dihadapi teresbut diatas, tantangan utama yaitu terkait sumber 

daya manusia yang dimiliki, mulai dari aspek kualifikasi dari orang-orangnya, 

aspek sosial dan persoalan yang dikaji. Dalam mempraktekkan metode 

bermazhab secara manhaji masih diperlukan cara berifkir atau mindset dalam 

koridor Bahtsu al-Masa’il, adanya usaha untuk menggalakkan materi belajar 

muatan ushul fikih dan mempraktekkanya terutama di pesantren sebagai basis 

kaum nahdiyin (Mahsun, 2015).  

4. Majelis Ulama Indonesia Sebagai Lembaga Fatwa  

Majelis Ulama Indonesia (MUI) adalah tempat musyawarah para 

cendekiawan muslim dan lembaga yang berperan untuk mengayomi dan menjadi 

panutan bagi seluruh umat muslim di Indonesia. Majelis Ulama Indonesia 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       128 

merupakan lembaga yang berwenang didalam memberikan solusi atau jawaban 

dari setiap persoalan sosial keagamaan yang terus berkembang dalam realitas yang 

dihadapi masyarakat (Ma’ruf Amin, 2011). Dalam  khittah MUI, disebutkan terkait 

lima fungsinya yaitu: sebagai pewaris dan melajutkan dakwah para Nabi (Warasah 

al-Anbiya), sebagai lembaga yang berhak berfatwa (mufti), sebagai pembimbing 

umat Islam (khadim al-Ummah), sebagai gerakan perbaikan dan pembaruan (Islah 

wa at-Tajdid), sebagai lembaga yang menjujung ditegaknya Amar Ma’ruf dan Nahi 

Munkar (Mudzhar & Yusuf, 2011). 

Sebagai lembaga yang diantaranya memiliki wewenang untuk mengeluarkan 

fatwa, MUI telah banyak mengeluarkan fatwa yang berkaitan dengan berbagai 

problematika masyarakat. MUI mendapat kepercayaan penuh baik dari masyarakat 

maupun pemeritah. MUI telah melakukan banyak hal dan berkhidmah memberikan 

bimbingan keagamaan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Walau 

demikian, seiring perkembangan zaman kompleksitas permasalahan yang dihadapi 

masyarakat terus berubah, untuk itu perlu ada upaya serius dan terus menerus 

untuk meningkatkan khidmah tersebut, baik pada aspek substansi (madah), aspek 

metodologi (kaifiyyah) dan juga pada aspek cara (thariqah). Sejalan dengan hal 

tersebut, sudah seharusnya MUI selalu berupaya untuk meningkatkan kualitas 

peran dan kinerjanya, terutama dalam memberikan solusi dan jawaban keagamaan 

terhadap setiap permasalahan yang dapat memenui harapan masyarakat yang 

semakin kritis dan tinggi kesadaran keberagamaanya (Sholeh, 2021). 

5. Dinamika Pengembangan Penetapan Hukum Majelis Ulama Indonesia 

Pedoman pertama yang dikeluarkan sebagai dasar penetapan hukum atau 

fatwa adalah hasil Keputusan Sidang Pengurus Paripurna MUI pada tahun 1986. 

MUI di awal didirikan hingga tahun 1986 belum memiliki pedoman, sehingga pada 

waktu itu terjadi perbedaan antara pusat dan daerah dalam mengeluarkan fatwa. 

Misalnya pada tahun 1984 terkait beternak hewan kodok, dimana menurut MUI 

Sumatera Barat mengeluarkan fatwa kebolehan untuk peternakan kodok, 

sementara menurut MUI Nusa Tenggara Barat mengeluarkan fatwa haram terkait 

beternak kodok (Mudzhar & Yusuf, 2011). 

Pada tahap selanjutnya, dengan berkembangnya dinamika pengurus MUI 

dan untuk meningkatkan kualitas peran MUI serta kinerjanya mengenai solusi dan 

jawaban keagamaan dari permasalahan-permasalahan dimana dapat memberikan 

kepuasan dan kesesuaian masyarakat yang juga kritis dan tinggi kesadaran 

keberagamaannya, MUI menyusun pedoman baru melalui Surat Keputusan Dewan 

Pimpinan Majelis Ulama Indonesia Nomor: U-596/Mui/X/1997 tentang Pedoman 

Penetapan Fatwa. Pedoman ini mencabut Pedoman sebelumnya yang dikeluarkan 

tahun 1986. Mengingat bahwa pedoman tahun 1986 telah dipandang tidak 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       129 

memadai untuk diaplikasikan. Urgensi penetapan pedoman baru ini bertujuan 

untuk meminimalisir adanya perbedaan jawaban terkait problematika-

problematika yang sama, dimana MUI Pusat dan Daerah, atau antara MUI Daerah 

yang satu dengan Daerah yang lain mengelaurkan fatwa (MUI, 1997). 

Dalam pedoman tahun 1997 ini dijelaskan bahwasaannya; 

a. Setiap keputusan fatwa didasarkan atas al-Qur’an dan Hadis nabi yang mu'tabar, 

dan tidak berlawanan terhadap kemasalahatan manusia, 

b. Jika tidak ditemukan dalam al-Qur’an dan hadis, fatwa yang akan diputuskan 

seyogyanya tidak berlawanan dengan ijma', qiyas dan dalil yang mu'tabar 

seperti istihsan, dan lain-lain, 

c. Sebelum melakukan penetapan fatwa, seyogyanya juga merujuk dan 

menganalisa pendapat  yang dipegunakan oleh pihak yang berbeda dengan 

melihat aspek dalil yang digunakan atau yang berkaitan,  

d. Mempertimbangkan pandangan dari para pakar bidang masalah tersebut ketika 

akan diambil keputusan fatwa. 

Terkait prosedur fatwa dari Pedoman penetapan fatwa tahun 1997,  

disebutkan bahwa:  

a. Setiap permasalahan yang disampaikan seyogyanya untuk dipelajari terlebih 

dahulu  oleh tim anggota komisi atau oleh tim khusus setidaknya satu minggu 

sebelum pelaksanaan sidang 

b. Permasalahan yang sudah Qat'iy (jelas) seyogyanya sebagaimana apa adanya 

oleh komisi, dari ditemukannya hal ini setelah diketahui ada nashsh dari Al-

Quran dan hadis, tidak perlu ada fatwa atau menjadi gugur, 

c. Permasalahan yang khilaffiyah (perbedaan pendapat) di kalangan mazhab, maka 

putusan fatwa yang diambil adalah dari hasil setalah dilakukan tarjih, dimana 

dengan memperhatikan fikih pebandingan (muqaran) serta dengan 

menggunakan kaidah yang terdapat dalam ushul fikih muqaran terkait konsep 

tarjih. 

6. Majelis Ulama Indonesia Melakukan Penyempurnaan Terkait Prosedur 

dan Sistem Pedoman Penetapan fatwa  

Pada tahap berikutnya, pedoman penetapan fatwa tahun 1997 diganti 

(disempurnakan ) dengan pedoman baru yang ditetapkan dari hasil Ijtima’ Ulama 

Komisi Fatwa MUI tahun 2003. Adanya pedoman baru ini didasarkan bawah 

pedoman tahun 1997 dianggap tidak memadai dengan kondisi saat ini sehingga 

perlu membuat pedoman baru yang dianggap memadai, cukup sempurna, dan 

transparan terkait dalam prosedur, mekanisme pelaksanaan, dan sistem dalam 

pemberian jawaban suatu masalah keagamaan (MUI, 2003). 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       130 

Pedoman tahun 2003, dijelaskan dalam bab II bahwa dasar umum dan sifat 

fatwa: penetapan fatwa didasarkan pada al-Qur’an, hadis, ijma’, dan qiyas serta dalil 

lain yang mu'tabarah. Dalam hal metode penetapan fatwa: 

a. Sebelum penetapan fatwa seyogyanya lebih dahulu meninjau secara seksama 

berikut dalil-dalilnya dari pendapat dari imam-imam mazhab dan ulama yang 

sudah mu’tabar terkait permasalahan yang akan bahas 

b. permasalahan yang sudah jelas seyogyanya disampaikan sebagaimana adanya, 

c. Permasalahan yang terjadi perbedaan pendapat (khilafiyah) di kalangan para 

ulama mazhab maka dilakukan beberapa langkah, langkah pertama penetapan 

fatwa seyogyanya didasarkan pada hasil usaha untuk melakukan titik temu dari 

pendapat-pendapat ulama mazhab dengan menggunakan metode al-jam’u wa 

at-taufiq, jika usaha titik temu tidak dapat dilakukan maka langkah kedua dalam 

penetapan fatwa seyogyanya didasarkan terhadap tarjih dengan metode 

muqaranah melalui kaidah-kaidah ushul fikih muqaran,  

d. Permasalahan yang tidak ditemukan jawaban hukum dari pendapat para ulama 

mazhab, maka penetapan fatwa seyogyanya didasarkan dari hasil ijtihad koletif 

(jama’iy) dengan menggunakan metode bayani, ta’lili (qiyasi, istihsani, ilhaqi), 

istishlahi, dan sadd az-zari’ah, 

e. Penetapan fatwa harus dengan memperhatikan dan menjaga terealisasinya 

kemaslahatan umum (al-mashlahah) dan maqhasid asy-syari’ah (MUI, 2003) 

Dari pedoman penetapan fatwa yang dtetapkan tahun 2003 ini MUI telah 

melakukan pengembangan dan menyempurnaan dalam metodologi fatwa dari 

sebelumnya. Dimana MUI lebih rinci dan detail terkait mekanismenya dan 

menyempurnakannya. 

Pada perkembangan berikutnya dilakukan penyempurnaan dalam Rapat 

Kerja Nasional MUI tahun 2015, dimana ditetapkan dan disahkan Pedoman 

Penetapan Fatwa MUI sebagai Peraturan Organisasi Pedoman dan Prosedur 

Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia yang dikeluarkan tahun 2003. Dari hal 

ini, MUI melakukan penegasan dan penguatan dari metode fatwa yang ditetapkan 

tahun 2003 untuk dijadikan sebagai Peraturan Organisasi yang mengikat MUI di 

semua tingkatan. Selain itu dilakukan penyempurnaan sehingga memadai, cukup 

sempurna dan transparan terkait pedoman dan prosedur pemberian jawaban 

masalah keagamaan, dengan prinsip sistematis (tafshiliy), argumentatif (berpijak 

pada dalil syar’i), kontekstual (waqi’iy), dan aplikatif (tathbiqy) (MUI, 2015). 

Dari pedoman tahun 2105, dijelaskan dalam bab III pasal 5 terkait penetapan 

fatwa; 

a. Sebelum suatu fatwa dilakukan penetapan, agar melakukan kajian secara 

komprehensif sehingga memahami deskripsi dengan utuh utuh terkait obyek 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       131 

permasalahan, rumusan masalah, dan juga dampak sosial keagamaan yang 

lahirkan dan juga titik kritis dari berbagai aspek hukum (norma syari’ah) yang 

berkaitan dengan permasalahan, 

b. Kajian komprehensif dengan melakukan analisa terhadap pendapat para ulama’ 

(mujtahid) terdahulu, pendapat para imam mazhab dan ulama yang mu’tabar, 

analisa terhadap fatwa yang terkait, serta pandangan ahli fikih terkait masalah 

yang akan difatwakan, 

c. Kajian komprehensif juga dapat dilakukan antara lain dengan memberikan 

penugasan kepada anggota komisi atau pakar yang kompeten untuk membuat 

makalah terkait permasalahan yang akan diputuskan fatwanya.  

Dalam pasal 6 juga dijelaskan:  

a. Permasalahan yang sudah jelas hukum dan dalil-dalilnya (ma’lum min ad-din bi 

adl-dlarurah) maka penetapan fatwa disampaikan hukum sesuai apa adanya,  

b. permasalahan yang khilafiyah terdapat perbedaan pendapat), maka penetapan 

fatwa harus didasarkan dengan menemukan titik temu di antara beberapa yang 

dikemukakan dengan metode al-jam’u wa al-taufiq, dan jika tidak dapat 

dilakukan mengkompromikan perbedaan tersebut maka penetapan fatwa 

didasarkan melakukan tarjih dengan metode muqaranah  dengan menggunakan 

kaidah-kaidah ushul fikih 

c. Permasalahan yang tidak terdapat hukumnya dari para ulama mazhab atau 

ulama yang mu’tabar, maka penetapan fatwa didasarkan dengan ijtihad kolektif 

melalui metode bayani dan ta’lili (qiyasi, istihsaniy, ilhaqiy, istihsaniy dan sad adz-

dzara’i) dan juga melalui manhaj (metode penetapan hokum) yang dijadikan 

dasar oleh para ulama mazhab, 

d. Dalam masalah yang sedang dibahas dalam rapat dan terdapat perbedaan di 

kalangan Anggota Komisi, dan tidak tercapai titik temu, maka penetapan fatwa 

disampaikan tentang adanya perbedaan pendapat tersebut disertai dengan 

penjelasan argumen masing-masing, disertai penjelasan dalam hal 

pengamalannya, sebaiknya mengambil yang paling hati-hati (ihtiyath) serta 

sedapat mungkin keluar dari perbedaan pendapat (al-khuruj min al-khilaf). 

Dan terakhir pedoman tahun 2015 ditegaskan lagi pada tahun 2018 melalui 

Peraturan Organisasi Majelis Ulama Indonesia Nomor: 12/PO-MUI/II/2018 

Tentang Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (Dewan Pimpinan 

Majelis Ulama Indonesia, 2018). 

 

D. Simpulan   

Musyawarah Nasional di Bandar Lampung tahun 1992 merupakan pondasi 

dasar sistem pengambilan hukum bagi NU, dijelaskan bahwa prosedur pengambilan 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       132 

hukum dalam kerangka bermazhab kepada salah satu mazhab empat yang 

disepakati dan mengutamakan bermazhab qauli. Jika tidak ditemukan baik secara 

qauliy maupun ilhaq maka dilakukan bermazhab manhajiy.  Dalam mensosialisakan 

dan menggalakkan penerapannya, Ulama generasi berikutnya membuat penjelasan 

(syarah) secara bertahap, diantaranya Muktamar ke-31 tahun 2004, keputasan 

Munas Alim Ulama dan Konbes NU di Surabaya pada tahun 2006, muktamar ke-32 

tahun 2010 di Makasar. Syarah berikutnya, pada Muktamar tahun 2015 

memutuskan tentang mekanisme istinbath Jama'iy, Musyawarah Nasional tahun 

2017 memutuskan tentang mekanisme taqrir dan ilhaq jama'iy, dan Musyawarah 

Nasional tahun 2021 memutuskan tentang mekanisme istinbath maqashidiy atau 

istinbath istishlahiy.  

Sementara Majelis Ulama Indonesia dalam menetapkan fatwa melakukan 

pendekatan dengan tiga cara, yaitu: Pertama, pendekatan nashsh qat’iy, yaitu 

berpegang pada nashsh al-Qur'an dan hadis, sehingga fatwa yang dilakukan apabila 

telah jelas hukumnya (al-Ahkam al-Qat'iyah) disampaikan sebagaimana adanya. 

Kedua, pendekatan qauli, yaitu jawabannya dicukupi oleh pendapat (qaul) dalam 

kitab-kitab karya para ulama yang mu'tabarah. Apabila terjadi perubahan sosial 

maka dilakukan telaah ulang terhadap qaul tersebut. Dan ketiga, pendekatan 

manhajiy, yaitu dilakukan degan ijtihad jama'iy (ijtihad kolektif) dengan metode 

bayani dan ta’lili (qiyasiy, istihsaniy, ilhaqiy, istihsaniy dan sad adz-dzara’i) serta 

metode penetapan hukum (manhaj) yang dipedomani oleh para ulama mazhab. 

Dalam perkembangan berikutnya pedoman tata cara penetapan fatwa tahun 1986,  

kemudian Mengingat bahwa pedoman tersebut telah dipandang tidak memadai 

untuk diaplikasikan, dilakukan penyempurnaan pada tahun 1997. Pada tahun 2003 

melalui Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa Majelils Ulama Indonesia yang diadakan di 

Jakarta, menghasilkan pedoman baru penetapan fatwa. Dari adanya pedoman 

penetapan fatwa yang ditetapkan tahun 2003 ini MUI telah melakukan 

pengembangan dan menyempurnaan dalam metodologi fatwa dari sebelumnya. 

Dimana MUI lebih rinci dan detail terkait mekanismenya dan menyempurnakannya. 

Selanjutnya dalam Rapat Kerja Nasional MUI tahun 2015, ditetapkan dan disahkan 

Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia sebagai penyempurnaan dari 

Peraturan Organisasi Pedoman dan Prosedur Penetapan Fatwa Majelis Ulama 

Indonesia Hasil Sidang Pleno Ijtima‟ Ulama Komisi Fatwa se Indonesia pada 22 

Syawal 1424 H./16 Desember 2003 M. terakhir pedoman tahun 2015 ditegaskan 

lagi pada tahun 2018 melalui Peraturan Organisasi Majelis Ulama Indonesia Nomor: 

12/PO-MUI/II/2018 Tentang Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia. 

Dari dinamika tersebut menegaskan bahwa Nahdlatul Ulama dan Majelis 

Ulama Indonesia memiliki prinsip moderat dimana hukum terus berkembang dan 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       133 

memperkuat bahwa hukum Islam itu bersifat fleksibel, elastis dan dinamis sehingga 

adaptif dengan ruang dan waktu 

 

Daftar Rujukan  

Abdul Wahhab Asy-Sya’raniy. (n.d.). al-Mizan al-Kubra, jld. 1. Maktabah Mustafa al-

Halabiy. 

Abdul Wahhab Khallaf. (1993). Mashadir at-Tasyri‘ al-Islami fima La nashsha fih. Dar 

al-Qalam. 

Aḥmad ibn Idris al-Maliki,  al-Q. (1995). al-Ihkam fi Tamyiz al-Fatawa ‘an al-Ahkam 

wa Tasharrufat al-Qaḍi wa al-Imam, Jld. I. Dar al-Basha’ir al-Islamiyah. 

al-Juwayni. (n.d.). al-Burhan fi Ushul al-Fiqh, Jld. II. Dar al-Asa. 

Al-Nadawiy, A. al-R. (2006). al-Ijtihad wa Dauruhu fi Tajdid al-Fiqh al-Islami”, dalam 

Dirasat al-Jami’ah al-Islamiyyah al-‘Alamiyyah, Jilid III. 

Al-Qattan, M. K. (1985). Wujub Tahkim asy-Syari’ah al-Islamiyah. Idarah at-thaqafah 

wa an-Nashr al-Jami’ah. 

Al-Sam‘ani, A. al-M. (1997). Qawathi‘ al-̀Adillah fi al-Ushul, Jld. I. Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyah. 

Aminuddin, L. H. (2015). Istinbat Jama’i dan Penerapannya dalam Bahsul Masa’il. In 

Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam (Vol. 9, Issue 2, pp. 237–254). 

https://doi.org/10.24090/mnh.v9i2.494 

Asrori, A. M. (2011). Ahkamul Fuqaha; Solusi Problematika Aktual Hukum Islam, 

Keputusan Muktamar, Munas dan Konbes Nahdlatul Ulama (1926-2010 M). 

Surabaya: Khalista. 

Damayanti, S. (2021). TINJAUAN FATWA MUI TENTANG LEMBAGA DAN 

KEUANGAN SYARIAH. Waratsah : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman Dan 

Sosiolinguistik, 07(02), 62–71. 

https://doi.org/https://doi.org/10.21202/waratsah.v7i2.46 

Darwis, I. K. M. (2021). NAHDLATUL ULAMA DAN PERANNYA DALAM 

MENYEBARKAN NILAI-NILAI PENDIDIKAN ASWAJA AN-NAHDLIYAH PADA 

MASYARAKAT PLURAL. Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, 14(2), 141–

163. https://doi.org/https://doi.org/10.36835/tarbiyatuna.v14i2.1094 

Dewan Pimpinan Majelis Ulama Indonesia. (2018). Pedoman Penyelenggaraan 

Organisasi Majelis Ulama Indonesia Edisi Revisi 2018. Majelis Ulama 

Indonesia. 

Farida, U. (n.d.). Book Chapter: Peran Fatwa MUI dalam Menyelesaikan Problem 

Keperempuanan di Era Global. 

Ghazali, A. M. (2002). Reorientasi Istinbath Nu Dan Operasionalisasi Ijtihad Jama’I. 

Kritik Nalar Fiqih NU: Transformasi Paradigma Bahtsul Masa’il, 86–118. 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       134 

Hamzah, K. H. M. (2017). Pengantar studi aswaja an-nahdliyah. LKIS Pelangi Aksara. 

Ka’bah, R., & Arifin, B. (1998). Hukum Islam di Indonesia: Perspektif 

Muhammadiyah dan NU. In Universitas Yarsi. 

LTN, N. U., & Timur, J. (2019). Ahkamul Fuqaha fi Muqarrarat Mu’tamarat Nahdlatil 

Ulama; Solusi Problematika Aktual Hukum Islam, Keputusan Muktamar, 

Munas, dan Konbes Nahdlatul Ulama. Kalista. 

Ma’ruf Amin. (2011). Himpunan Fatwa MUI Sejak 1975. Erlangga. 

Maarif, A. S., Syaifuddin, L. H., Amin Abdullah, S. A., Azra, A., Ilyas, H., & Baidhawy, Z. 

(2015). Fikih Kebinekaan: Pandangan Islam Indonesia tentang Umat, 

Kewarganegaraan, dan Kepemimpinan Non-Muslim. Edited by Wahid, 

Wawan Gunawan Abdul, Dkk. Bandung: Mizan Pustaka. 

Mahsun. (2015). Mazhab NU Mazhab Kritis. Nadi Pustaka. 

Mudzhar, M. A., & Yusuf, C. F. (2011). Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dalam 

perspektif hukum dan perundang-undangan. Puslitbang Kehidupan 

Keagamaan, Badan Litbang dan Diklat, Kementerian Agama. 

Muhammad, A. J. (2004). Aliyatu Al-Ijtihad. Kairo: Al-Rislah. 

Muhammad Aiz Luthfi. (2023). Rekomendasi Muktamar Internasional Fiqih 

Peradaban I: Menolak Khilafah, Mendukung PBB. NU Online. 

https://www.nu.or.id/internasional/rekomendasi-muktamar-

internasional-fiqih-peradaban-i-menolak-khilafah-mendukung-pbb-BXgyN 

MUI. (1997). Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor: U-

596/MUI/X/1997, ditetapkan di Jakarta, 2 Oktober 1997. 

MUI. (2003). Keputusan Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa se-Indonesia, Pedoman 

Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia, Jakarta, 16 Desember 2003. 

MUI. (2015). Peraturan Organisasi Nomor: Kep-705/MUI/XII/ 2015 Tentang: 

Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia, yang disahkan dalam 

Rapat Kerja Nasional MUI tahun 2015. 

Mun’im, D. Z. (2011). Hasil-hasil Muktamar 32 Nahdlatul Ulama. Letjen PBNU: 

Jakarta. 

Muzadi, A. M. (2006). NU Dalam Perspektif Sejarah & Ajaran (Refleksi 65 Th. Ikut 

NU). Surabaya: Khalista. 

Nurjanah, Rahmatsyah, A. M. (2022). Fatwa Lajnah Bahtsul Masail NU Concerning 

Istibdâl Wakaf and Their Relevance with Renewal of Islamic Law. Al-

Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 7(2), 523–546. 

https://doi.org/10.29240/jhi.v7i2.3707 

Pengurus Besar Nahdlatul Ulama. (2016). Hasil-Hasil Muktamar Ke-33 NU. Jakarta 

Pusat: Lembaga Ta’lif wan Nasyr PBNU. 

Sholeh, H. A. N. (2021). Peran Fatwa MUI dalam Perubahan Sosial. Dalam Fatwa 



 
Imam Syafi’i, & Lukman Hakim 

 

 

Al-Ashlah: Volume 03 Nomor 02, 2024       135 

Majelis Ulama Dalam Pandangan Akademisi. Jakarta: Sekretaris Komisi Fatwa 

Majelis Ulama Indonesia. 

Syafi’i, I., Hamidah, T., Yasin, N., & Muhammad, U. (2023). Childfree in Islamic Law 

Perspective of Nahdlatul Ulama. Al-Ahkam, 33(1), 1–22. 

https://doi.org/10.21580/ahkam.2023.33.1.14576 

Syafi, I. (2022). NALAR MODERAT ISTINBAT AL-AHKAM NAHDLATUL ULAMA. 

Annual Conference for Muslim Scholar, 4(73), 988–1002. 

https://doi.org/https://doi.org/10.36835/ancoms.v6i1.352 

Timur, T. P. J. (2007). Aswaja An-Nahdliyah. Surabaya: Khalista. 

Yusuf al-Qarḍawi. (1993). Syari’ah al-Islam Ṣaliḥah fi Kulli Zaman wa Makan. Dar al-

Ṣaḥwah. 

Zahra, A. (2004). Tradisi intelektual NU. Yogyakarta: LKiS. 

Zuhayli, W. (2012). Mawsuat al-fiqh al-Islami wa-al-qadaya al-muasirah. Dar Al-Fikr 

Al-Muasir. 

 


