
AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga  
dan Hukum Islam 

` 

Volume 2 Nomor 1 Tahun 2023  
E-ISSN: 2829-6346  
P-ISSN: 2829-6788 

 

 

AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam 
E-ISSN: 2829-6346  P-ISSN: 2829-6788 

 
HIFZH AL-DIN SEBAGAI KONSIDERAN HUKUM PERNIKAHAN BEDA AGAMA 

DALAM PERSPEKTIF FIQH AL-MAQASHID 
 

Lukman Hakim1, Muhamad Risqil Azizi2 

1Institut Agama Islam (IAI) Ibrahimy Genteng Banyuwangi, Indonesia;  
2Univetsitas Islam Negeri (UIN) KH Achmad Siddiq Jember, Indonesia 

e-mail: 11973elha@gmail.com , 2muhammadrizqilazizi@gmail.com, 
 

Abstract 
 

Interfaith marriage is still a polemic today. It is undeniable that, in an age where 
everything is open, the encounter of people of different religions is inevitable. In the 
context of Islamic law, interfaith marriage is also still a controversy. This research is 
in the style of a pure library, in the sense that all sources of data come from written 
materials related to the topic discussed using a qualitative method approach. Each 
party that legalizes or does not express benefits as a consideration in determining the 
law. On the one hand, interfaith marriage is prohibited because it can cause 
mafsadat, which can drag Muslims into non-Muslims. On the other hand, interfaith 
marriage is allowed because it can drag non-Muslims into Muslims. this debate needs 
to be seated within the framework of Fiqh al-Maqasid. This could be an attempt to 
position Islamic law on its axis (inathat al-ahkam al-syar'iyyah bi maqasidiha) In 
conclusion, the Law of interfaith marriage on the one hand is still a controversy 
among scholars. On the other hand, he was also agreed upon for his monasticism. 
Interfaith marriages that are still controversial are marriages between Muslim men 
or women and women or men ahl al-kitab. Meanwhile, what was agreed upon was 
marriage to a musyrik man or woman. The consideration of Maslahat and mafsadat 
used by scholars in establishing the law of interfaith marriage is to maintain religion 
aka hifzh al-din ( الدين حفظ ). Keeping the religion referred to here is to preserve the 
glory and superiority of its nobility ( الدين وعلو كرامة حفظ ) as well as to maintain 
consistency in religion ( الدين على الالتزام حفظ ). 

Keywords : Interfaith marriage, hifzh al-din, Islamic law, fiqh al-maqasid 
 

Abstrak 
 

Pernikahan beda agama masih menjadi polemik hingga saat ini. Tidak dapat 
dipungkiri, di zaman yang segalanya terbuka, perjumpaan insan beda agama tidak 
dapat dihindari. Dalam konteks hukum Islam, pernikahan beda agama juga masih 
menjadi kontroversi. Penelitian ini bercorak pustaka murni, dalam arti semua 
sumber data-datanya berasal dari bahan-bahan tertulis yang berkaitan dengan 
topik yang dibahas dengan menggunakan pendekatan metode kualitatif. Masing-
masing pihak yang melegalkan maupun tidak mengemukakan kemaslahatan 
sebagai pertimbangan dalam menetapkan hukum. Di satu pihak, pernikahan beda 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  49 

     

agama dilarang karena dapat menimbulkan mafsadat, yaitu dapat menyeret muslim 
menjadi non muslim. Di pihak lain, pernikahan beda agama dibolehkan karena 
dapat menyeret non muslim menjadi muslim. perdebatan ini perlu didudukkan 
dalam kerangka Fiqh al-Maqasid. Hal ini dapat merupakan upaya untuk 
memosisikan hukum Islam pada porosnya (inathat al-ahkam al-syar’iyyah bi 
maqasidiha) Kesimpulannya, Hukum pernikahan beda agama di satu sisi masih 
menjadi kontroversi di kalangan ulama. Di sisi lain, ia juga disepakati 
keharamannya. Pernikahan beda agama yang masih kontroversi adalah pernikahan 
antara lelaki atau perempuan muslim dan perempuan atau lelaki ahl al-kitab. 
Sedangkan yang disepakati keharamannya adalah pernikahan dengan lelaki atau 
perempuan musyrik. Konsideran Maslahat dan mafsadat yang digunakan oleh ulama 
dalam menetapkan hukum pernikahan beda agama adalah menjaga agama alias 
hifzh al-din ( الدين  حفظ ). Menjaga agama yang dimaksud di sini adalah menjaga 
kemuliaan dan superioritas keluhurannya ( الدين  وعلو  كرامة  حفظ ) serta menjaga 
konsistensi dalam beragama ( الدين على الالتزام حفظ ). 

Kata Kunci : Pernikahan beda agama, hifzh al-din, hukum Islam, fiqh al-maqasid 

 
Accepted: 

December 30 2022 
Reviewed: 

 January 09 2023 
Published: 

January 31 2023 

A. Pendahuluan  
Hingga saat ini, persoalan pernikahan beda agama masih menjadi 

polemik di berbagai negara, termasuk Indonesia. Polemik tentang nikah 
beda agama ini sejatinya telah muncul sejak lama. Meskipun negara telah 
menetapkan aturan yang melarang nikah beda agama, tetapi faktanya 
pernikahan beda keyakinan tumbuh dan terjadi di Indonesia. Sebagian dari 
perkawinan tersebut ada yang langgeng dan sebagian yang lain harus 
berakhir di tengah perbedaan prinsip serta kepercayaan yang dianut di 
antara pasangan (Umam, n.d.) 

Tak dapat dipungkiri, di zaman yang segalanya terbuka, perjumpaan 
antar insan berbeda agama tak dapat dielakkan. Persinggungan antara 
keduanya tak jarang melahirkan konflik tetapi tidak sedikit yang 
melahirkan cinta. Ketika rasa cinta mengemuka, seringkali sekat-sekat 
perbedaan daerah, ras, suku, bahkan agama menjadi lumer dibuatnya. Rasa 
cinta ini kemudian menyatukan dalam pernikahan. Ketika pernikahan tak 
direstui (baik oleh orang tua atau negara), salah satu dari pasangan 
tersebut tak jarang harus mengalah dengan berpindah agama agar 
perkawinannya diakui oleh negara. 

Penelitian ini secara khusus mengkaji hukum pernikahan beda 
agama dalam Islam serta pertimbangan maslahat-mafsadat dalam 
penetapan hukum pernikahan tersebut. Sebab, melihat khazanah hukum 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  50 

     

Islam, ulama berselisih paham mengenai legalitas pernikahan beda agama.  
Ditengarai, perbedaan tersebut berpangkal dari perbedaan penafsiran 
terhadap sumber primer hukum Islam (al-Qur’an dan Hadits) yang 
menjelaskan pernikahan beda agama. Perbedaan ini masih mengemuka 
hingga sekarang, khususnya di Indonesia. Tidak hanya itu, perdebatan 
tersebut juga berpangkal pada konsideran maslahat-mafsadat yang 
dipahami oleh masing-masing pihak.  

Kajian ini didukung oleh beberapa teori, yaitu teori tentang nikah, 
hukum Islam, dan hukum positif. Secara etimologis, kata nikah berasal dari 
nakaḥa-yankiḥunikāḥan, yang berarti: “al-ḍammu (berhimpun), al-jam‘u 
(berkumpul), al-waṭ‘u (hubungan kelamin), al-‘aqdu (perjanjian)”. Secara 
terminologis, nikah didefinisikan : “Akad atau perjanjian yang mengandung 
maksud membolehkan hubungan kelamin dengan menggunakan kata 
nakaḥa atau zawwaja” (Hanafi, n.d.) 

Sebagian pemikir ada yang cenderung memperbolehkan pernikahan 
beda agama secara mutlak sebab sebagian besar ulama (jumhur) 
memberikan legalitas tersebut serta menjunjung tinggi-tinggi kebebasan 
dan hak asasi manusia untuk menganut agama manapun dan juga dalam hal 
memilih jodoh. Akan tetapi, institusi yang ada di bawah naungan Negara 
lebih memilih pendapat fiqh yang tidak melegalkan pernikahan beda agama.  

Perdebatan antara kedua kalangan ini mesti didudukkan dalam 
porsinya masing-masing. Perbedaan pendapat tersebut barangkali tidak 
melulu dilatarbelakangi oleh penafsiran terhadap teks-teks syariat, 
melainkan juga terdapat kepentingan tertentu yang ingin dicapai. Baik 
kalangan yang melegalkan maupun tidak mengatasnamakan kemaslahatan 
dan menolak mafsadat sebagai pertimbangan. Pihak yang tidak melegalkan 
khawatir kalau pernikahan tersebut dapat membuat seorang muslim masuk 
ke dalam kekufuran. Sedangkan pihak yang melegalkan menganggap, 
pernikahan beda agama ini merupakan bentuk nyata mewujudkan 
harmonisasi antar umat beragama.  

A. Metode Penelitian 
 Penelitian ini bercorak pustaka murni, dalam arti semua sumber 
data-datanya berasal dari bahan-bahan tertulis yang berkaitan dengan 
topik yang dibahas dengan menggunakan pendekatan metode kualitatif. 
dalam penelitian ini menelusuri konsideran atau pertimbangan hukum dari 
rumusan hukum fukaha tentang pernikahan beda agama. Maka dari itu, 
peneliti tidak hanya menelusuri hukum persoalan tersebut, tetapi juga 
menjelajahi alasan atau tujuan (maqasid) di balik rumusan hukum tersebut. 
Penjelajahan terhadap maksud di balik tujuan hukum ini merupakan ciri 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  51 

     

khas pendekatan fiqh al-maqasid, yaitu upaya untuk memporoskan hukum 
Islam di atas pondasi prinsip-prinsip universal tujuannya (Auda, 2021).  

Untuk itu, peneliti memilah data tentang pandangan hukum Islam 
tentang pernikahan beda agama dan konsideran hukumnya. Data tentang 
pandangan hukum Islam tentang pernikahan beda agama diperoleh dari 
kitab-kitab fiqh baik mazhab maupun perbandingan mazhab. Untuk 
menelusuri dasar atau dalil yang menjadi pondasi rumusan hukumnya, 
peneliti juga merujuk kitab-kitab tafsir dan syarah (penjelasan) hadis. 

Analisis data terhadap bahasan tersebut menggunakan pendekatan 
induktif, yaitu mengambil kesimpulan umum dari kesimpulan khusus 
(Indonesia & Bakry, 1978). Selama kajian berlangsung, seluruh argumentasi 
yang mendukung penyusunan tulisan ini adalah bersumber dari buku-buku, 
jurnal, surat kabar, dan tulisan-tulisan ilmiah yang memiliki keterkaitan 
dengan obyek yang dikaji.  

B. Hasil dan Pembahasan 
1. Pernikahan Beda Agama dalam Hukum Islam 

Nikah secara etimologi bermakna merangkul dan menghimpun (al-
dlammu wa al-jam’u). Sedangkan dalam terminologi syariat, nikah adalah 
akad yang dapat membolehkan laki-laki melakukan hubungan seksual 
dengan perempuan. Sebab akad ini, syariat memberikan kewenangan 
kepada lelaki secara khusus untuk memiliki perempuan yang ia nikahi dan 
perempuan tersebut tidak boleh dimiliki oleh lelaki lain selain suaminya 
(Zuhaily, 2014)  

Dalam Islam, terdapat rukun dan syarat yang harus dipenuhi untuk 
keabsahan sebuah pernikahan. Sebagian dari rukun dan syarat tersebut ada 
yang disepakati dan ada pula yang diperselisihkan. Kedua mempelai 
merupakan salah satu di antara rukun-rukun akad nikah. Terdapat syarat-
syarat terkait dengan pasangan yang menikah, misalnya, pasangan yang 
dinikahi bukanlah termasuk perempuan yang haram dinikahi. Agama juga 
menjadi salah satu syarat yang diperhitungkan di dalam akad ini. 

Idealnya, seorang muslim hendaknya menikahi muslimah. Begitu 
pula sebaliknya Jika seorang lelaki muslim menikahi perempuan non 
muslim atau perempuan muslim menikahi lelaki non muslim, maka ini 
disebut dengan pernikahan beda agama. pernikahan beda agama 
merupakan pernikahan yang dilakukan oleh pasangan yang memiliki agama 
berbeda. 

Dalam konteks hukum Islam, yang dimaksud dengan pernikahan 
beda agama adalah (a) pernikahan lelaki muslim dengan perempuan ahl al-



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  52 

     

kitab, (b) lelaki muslim dengan perempuan musyrik, dan (c) lelaki 
nonmuslim (kafir) menikahi perempuan muslim. Istilah Ahl al-kitab, 
musyrik, dan kafir merupakan konsep-konsep kunci dalam pernikahan 
beda agama dalam hukum Islam. perbedaan pendapat fukaha dalam hukum 
masalah ini terkait erat dengan pemahaman konsep tersebut. Namun yang 
dapat disepakati adalah bahwa istilah kafir merupakan jenis non muslim 
yang meliputi ahl al-kitab dan musyrik.  

Sub bab ini berfokus pada pernikahan lelaki muslim dengan 
perempuan ahl al-kitab dan perempuan musyrik dalam perspektif hukum 
Islam. Dalam merumuskan hukum persoalan tersebut, ayat al-Qur’an yang 
acapkali digunakan oleh para ulama sebagai acuan adalah QS: al-Ma’idah [5] 
ayat 5; 

 “Pada hari ini, dihalalkan bagimu yang baik-baik. Dan makanan 
(sembelihan) orang-orang yang diberi Al kitab itu halal bagimu, dan 
makanan kamu halal (pula) bagi mereka. (Dan dihalalkan mangawini) 
wanita yang menjaga kehormatan di antara wanita-wanita yang beriman 
dan wanita-wanita yang menjaga kehormatan di antara orang-orang yang 
diberi Al kitab sebelum kamu, bila kamu telah membayar mas kawin mereka 
dengan maksud menikahinya, tidak dengan maksud berzina dan tidak (pula) 
menjadikannya gundik-gundik. Barangsiapa yang kafir sesudah beriman 
maka hapuslah amalannya dan ia di hari kiamat termasuk orang-orang 
merugi.” (Suma, 2021) 

Ulama fikih berselisih pendapat mengenai keabsahan menikahi 
perempuan ahl al-kitab antara diperbolehkan secara mutlak ataukah masih 
ada catatan-catatan tertentu dalam legalitasnya. Mazhab Hanabilah 
memperbolehkan secara mutlak tanpa kemakruhan sedikitpun karena ayat 
di atas membolehkan tanpa ada catatan (Al-Jazairi, 2008).   

Madzhab Hanafiyah menyatakan bahwa boleh menikahi perempuan 
ahl al-kitab apabila ia berada dalam kekuasaan kaum muslimin serta 
tunduk pada ajarannya alias dzimmi atau berada dalam dar al-Islam. 
Meskipun diperbolehkan, tetapi makruh tanzih. Sedangkan apabila 
perempuan tersebut tidak berada dalam kekuasaan kaum muslimin atau 
tidak tunduk pada ajaran Islam, maka perempuan ahl al-kitab semacam itu 
makruh tahrim dinikahi karena dapat berpotensi besar menyeret sang 
suami yang muslim atau anak yang dilahirkannya nanti mengikuti ibunya 
melakukan atau meyakini hal-hal yang tidak diperkenankan oleh ajaran 
Islam (Kementerian Wakaf Kuwait, 2015).  

Madzhab Malikiyah terbelah menjadi dua pendapat. Pertama, 
membolehkan secara mutlak karena ayat al-Qur’an yang menjelaskan hal 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  53 

     

ini secara lahiriah membolehkan secara mutlak. Kedua, memakruhkan 
secara mutlak, baik perempuan ahl al-kitab yang berstatus dzimmiah 
maupun harbiah.  Menurut madzhab ini, makruh menikahi perempuan ahl 
al-kitab karena dalam beberapa hal, mereka tetap sah-sah saja meminum 
minuman atau memakan makanan yang dilarang  oleh Islam. Hal ini 
berpotensi menyeret sang suami dan anak mengikutinya. Menjadi lebih 
makruh apabila perempuan ahl al-kitab yang dinikahi berstatus harbi (Al-
Jazairi, 2008).    

Sementara Madzhab Syafi’iyah tak jauh berbeda dengan dua mazhab 
sebelumnya. Kalangan ini menyatakan, menikahi perempuan ahl al-kitab 
hukumnya makruh. Bedanya, makruh dalam mazhab ini jika terdapat 
beberapa hal: (a) sulit diharapkan untuk masuk Islam; (b) masih ada 
perempuan muslimah yang layak untuk dinikahi; (c) tidak dikhawatirkan 
berzina apabila tidak menikahi perempuan ahl al-kitab. Jika dengan 
menikahi perempuan ahl al-kitab dapat mengantarkannya untuk masuk 
Islam, tidak ada perempuan muslimah yang layak, atau dikhawatirkan 
berzina apabila tidak menikahi wanita ahl al-kitab, maka sunnah 
hukummnya menikahi ahl al-kitab (al-Dimyathi, 2013).    

Pendapat-pendapat di atas membuktikan kembali bahwa di samping 
ada sisi mafsadah, namun terdapat mashlahat yang dapat diperoleh dalam 
menikahi perempuan ahl al-kitab. Hal ini bergantung pada ketundukan sang 
istri atau dominasi di antara pasangan. Jika sang istri tunduk pada ajaran 
Islam yang dimiliki oleh suami bahkan sang suami dapat mendominasinya 
hingga berhasil mengajaknya masuk Islam, maka disitulah kemaslahatan 
dapat diraih. Sementara itu, jika sang istri tidak tunduk pada ajaran Islam 
yang diajarkan suami, atau bahkan sang istri berhasil mendominasi 
sehingga memengaruhi suami atau anak untuk melakukan hal-hal yang 
dilarang oleh ajaran Islam, maka di situlah terdapat mafsadah. Namun 
demikian, mafsadah tersebut tidak diperhatikan secara terutama karena 
nash (terutama QS. Al-Ma’idah [5]: 5) memperbolehkannya sehingga yang 
utama diperhatikan adalah sisi maslahat sehingga menikahi perempuan ahl 
al-kitab adalah sah (Suma, 2021). 

Kalaupun makruh, hal tersebut merupakan bentuk tindakan 
preventif, kewaspadaan atau kekhawatiran atas mafsadah yang berpotensi 
terjadi. Hudzaifah bin al-Yaman, salah seorang sahabat Nabi yang menikahi 
perempuan Yahudi pernah dikirimi surat oleh Umar bin Khattab yang isinya 
menganjurkan agar Hudzaifah meninggalkan istrinya. Hudzaifah lalu 
membalas, bahwa jika memang pernikahan yang ia lakukan adalah haram, 
maka dia akan betul-betul meninggalkan istrinya sesuai perintah Umar. 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  54 

     

Tetapi Umar menyatakan bahwa menikahi perempuan Yahudi tidaklah 
diharamkan, hanya saja Umar khawatir perempuan Yahudi yang 
dinikahinya adalah seorang pezina.  Tindakan Umar ini dijadikan dasar oleh 
mayoritas Ulama fikih di dalam memakruhkan pernikahan lelaki muslim 
dengan perempuan ahl al-kitab (al-Baghawi, 2000).     

Berkebalikan dengan pendapat sebelumnya, Abdullah bin Umar dan 
mazhab Syi’ah Imamiyah berpandangan bahwa tidak boleh bagi lelaki 
muslim menikahi perempuan ahl al-kitab (Mugniyyah, 2008).  Pendapat ini 
didasarkan pada QS. Al-Baqarah [2]: 221 yang berbunyi; 

 “Dan janganlah kamu menikahi wanita-wanita musyrik, sebelum 
mereka beriman. Sesungguhnya wanita budak yang mukmin lebih baik dari 
wanita musyrik, walaupun Dia menarik hatimu. Dan janganlah kamu 
menikahkan orang-orang musyrik (dengan wanita-wanita mukmin) sebelum 
mereka beriman. Sesungguhnya budak yang mukmin lebih baik dari orang 
musyrik, walaupun Dia menarik hatimu. mereka mengajak ke neraka, sedang 
Allah mengajak ke surga dan ampunan dengan izin-Nya. dan Allah 
menerangkan ayat-ayat-Nya (perintah-perintah-Nya) kepada manusia 
supaya mereka mengambil pelajaran.” 

Ayat di atas memberikan penjelasan hukum di antaranya, bahwa 
lelaki muslim tidak boleh menikahi wanita musyrik. Menurut kalangan ini, 
ahl al-kitab tergolong kaum musyrik sehingga tidak boleh dinikahi. 
Abdullah bin Umar pernah menyatakan, “Aku tidak pernah melihat 
kemusyrikan yang lebih besar daripada kemusyrikan seorang perempuan 
yang mengatakan bahwa Tuhannya adalah Isa, atau Isa adalah anak Tuhan” 
(Al-Harrasi, 2008).  

Dalam penjelasan  QS. Al-Ma’idah (5): 5 terkesan membolehkan 
pernikahan lelaki muslim dengan perempuan ahl al-kitab. Madzhab ini 
menyatakan bahwa ayat tersebut sudah mengalami amandemen (naskh) 
sehingga tidak dapat dibuat dalil. Ayat tersebut turun ketika kaum muslim 
masih tergolong minoritas, sehingga syariat memberikan kelonggaran 
(rukhshah) dengan memperbolehkan kaum muslimin menikahi perempuan 
ahl al-kitab. Ketika kaum muslim sudah tidak lagi minoritas, maka 
kelonggoran tersebut dicabut.  Kalaupun dikatakan bahwa ayat tersebut 
tidak diamandemen, maka wanita ahl al-kitab yang diperbolehkan untuk 
dinikahi dalam ayat tersebut adalah ahl al-kitab yang sudah beriman alias 
masuk Islam (Aziz, 1999).   

Kesimpulannya, Pernikahan lelaki muslim dengan wanita ahl al-
kitab masih menjadi kontroversi di kalangan ulama. Sebagian 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  55 

     

membolehkan secara mutlak berdasarkan pemahaman lahiriah QS. Al-
Ma’idah ayat 5 dan hadits-hadits serta atsar sahabat yang melegalkan 
pernikahan ini. Sebagian lain membolehkan dengan syarat-syarat tertentu 
setelah mengaitkan QS. Al-Ma’idah ayat 5 dengan ayat-ayat yang lain, 
seperti terjaga dari zina, bukan budak, atau bukan tergolong perempuan 
harbi. Sebagian di antara ulama yang memperbolehkan ini, ada yang 
memperbolehkan pada level makruh ( بكراهة  جواز ) dan sebagian yang lain 
membolehkan tanpa memakruhkannya sama sekali ( كراهة  بلا  جواز ).  Sebagai 
antitesa dari pendapat yang membolehkan, terdapat ulama yang 
mengharamkan berdasarkan pada QS. Al-Baqarah ayat 221, di mana 
kalangan ini mengidentikkan musyrik dengan ahl al-kitab.  

2. Konsideran Hukum Pernikahan Beda Agama dalam Hukum Islam 
Beberapa ulama memberikan penjelasan mengenai alasan atau 

pertimbangan dalam hukum pernikahan beda agama. Mereka mencoba 
menggali hikmah dalam ketentuan syariat dalam hukum tersebut. Baik 
pihak yang melegalkan maupun mengharamkan memiliki pertimbangan 
serta alasan masing-masing. Pertimbangan atau alasan yang pertama kali 
ingin ditanyakan adalah, mengapa diperbolehkan menikahi perempuan ahl 
al-kitab? Menurut Al-Jurjawi, ahl al-kitab lebih dekat pada keimanan 
dibandingkan non muslim lainnya. Mereka juga memiliki keimanan pada 
tuhan dan kitab suci yang diturunkan serta rasul yang diutus oleh-Nya. Hal 
inilah yang barangkali menjadi alasan syariat memperbolehkan menikahi 
ahl al-kitab. Jika suaminya menjalankan Islam dengan baik, maka sang istri 
akan terpesona dengan Islam dan sedikit demi sedikit mengikuti ajarannya 
(Al-Jurjawi, n.d.).  

Al-Jurjawy dengan tegas menyatakan,  

“Hal ini sudah terbukti secara empirik (musyahad bi ra’yi al-‘ain) 
bahwa seringkali sang istri yang tergolong ahl al-kitab mengikuti dan 
tunduk patuh kepada sang suami serta ajaran Islam yang diyakini dan 
diamalkannya. Tidak perlu khawatir terhadap agama anak atau keturunan 
yang akan lahir karena jelas sang anak akan mengikuti agama ayahnya 
sebagaimana yang telah ditetapkan oleh Syariat yang bijaksana. Dalam 
persoalan ini, kita punya teladan Rasulullah, beliau menikahi Maria al-
Qibtiyyah” (Hisyam, 1955)  

Tidak jauh berbeda dengan pendapat al-Jurjawy, Musthafa al-
Maraghy menyatakan (Al-Maraghi, n.d.), 

“Hikmah diperbolehkannya menikahi perempuan ahl al-kitab adalah 
saling mengasihi dengan mereka supaya mereka melihat bagaimana kita 
berhubungan dengan baik dan agar mereka melihat kemudahan dalam 
syariat Islam. Lelaki merupakan pengayom bagi perempuan dan berkuasa 
atasnya. Jika ia mampu berhubungan dengan baik kepada istrinya, itu akan 
menjadi jalan bagi istrinya untuk memahami bahwa Islam mengajak pada 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  56 

     

kesetiaan dalam berhubungan serta bersikap lapang terhadap yang berbeda 
agama.” 

Abu Zahrah juga berpendapat demikian. Dengan kesamaan prinsip 
umum yang diyakini oleh dua pasangan, masih mungkin dua insan yang 
berbeda ini bersatu dalam ikatan pernikahan. Namun demikian, Abu Zahroh 
tetap menganjurkan agar seorang muslim menikahi muslimah agar benar-
benar purna bersatu tanpa terganggu oleh perbedaan keyakinan (Zahrah, 
n.d.).     

Namun demikian, al-Qardlawi tidak menampik bahwa juga terdapat 
mafsadah dalam menikahi perempuan ahl al-kitab. Apa yang dikatakan oleh 
para pakar sebelumnya memang benar adanya. Ahl al-kitab memang 
banyak memiliki kesamaan prinsip dengan muslim. Namun, dalam ajaran-
ajaran yang bersifat praktis parsial, tentu memiliki perbedaan (Al-Qardlawi, 
2005). Hal tersebut bisa berpotensi memicu keretakan rumah tangga. 

Al-Qardlawi khawatir pernikahan beda agama ini menjadi trend di 
tengah-tengah masyarakat, orang-orang muslim lebih mendahulukan 
wanita ahl al-kitab daripada muslimah. Hal ini tentu membuat nilai 
perempuan muslimah lebih rendah daripada perempuan non muslim. 
Apalagi, jika umat Islam berada di sebuah daerah yang mereka berada pada 
posisi minoritas. Maka dari itu, ia mengharamkan menikahi wanita ahl al-
kitab ketika umat Islam berada pada posisi minoritas.  

“Apabila umat Islam di sebuah daerah berjumlah sedikit (minoritas), 
maka—menurut pendapat yang kuat—lelaki muslim di negeri tersebut 
haram menikahi wanita non muslim. Sebab, menikahi wanita non muslim 
dalam kondisi seperti ini, di samping karena wanita muslimah tidak boleh 
menikahi non muslim, juga akan merusak kondisi wanita-wanita muslimah 
itu sendiri. Hal ini jelas akan membahayakan masyarakat Islam. Bahaya ini 
bisa dihilangkan dengan membatasi bolehnya menikahi ahli kitab ini pada 
kondisi tertentu saja” (Al-Qardlawi, 2005) 

Lebih jauh, al-Qardlawi menyatakan, jika pernikahan beda agama ini 
menjadi trend, apalagi di daerah minoritas umat Islam, hal tersebut tentu 
akan mengurangi stok suami bagi perempuan-perempuan muslim. Ketika 
stok suami muslim habis, maka perempuan muslim akan terjerumus pada 
tiga kemungkinan; menikahi lelaki non muslim, menghinakan diri dengan 
melakukan tindakan asusila, atau menjadi perawan tua. Ketiga 
kemungkinan ini tentu tidak direstui oleh syariat Islam. Maka wajar bila 
dalam kondisi ini, logika dan ruh syariat melarangnya. Dalam hal ini, 
Pemerintah (waliy al-amr) adalah yang paling berhak untuk membatasi 
kebolehan menikahi ahl al-kitab. Pemerintah berhak membatasi hal-hal 
yang mubah jika dalam pembolehannya secara umum dapat menimbulkan 
mafsadah. 

Di samping mempertimbangkan kondisi sosiologis dalam  
menentukan hukum menikahi wanita ahl al-kitab, al-Qardlawi juga 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  57 

     

mempertimbangkan kondisi psikologis dari lelaki muslim yang memilih 
untuk menikahi perempuan ahl al-kitab. Ia menyatakan, apabila dengan 
mengawini wanita ahl al-kitab ini seorang muslim khawatir terhadap 
keselamatan imannya atau iman anak-anaknya, maka ia wajib menjaga 
agamanya dan menjauhi bahaya ini (Al-Qardlawi, 1997). Meskipun begitu, 
al-Qardlawi tetap mengakui bahwa juga maslahat yang tidak kecil. 
Menurutnya, pembolehan ini merupakan bentuk toleransi Islam yang tidak 
ditemukan tandingannya dalam agama-agama lain. Meskipun Islam 
menganggap ahli kitab berada dalam kekufuran, namun Islam tetap 
memperbolehkan seorang muslim menikah dengan wanita ahl al-kitab 
untuk menjadi Istrinya dan pemelihara rumah tangganya, menjadi 
penenang jiwanya dan tempat menyimpan rahasianya, serta menjadi ibu 
bagi anak-anaknya. Akan tetapi, sebagaimana juga dikatakan Abu Zahroh, 
wanita muslimah yang memiliki komitmen terhadap agama Islam lebih 
utama daripada wanita ahl al-kitab.                   

Demikian pula Rasyid Ridla, dalam Tafsir al-Manar, ia menyatakan 
bahwa hikmah dibolehkannya menikahi ahl al-kitab oleh syariat adalah 
menunjukkan keramahan Islam. Dengan begitu, keagungan dan keluhuran 
Islam akan semakin tampak (Ridla, 1990).  

“Orang-orang yang tidak mengerti terhadap karakter manusia 
menduga bahwa sikap atau tindakan eksklusif menghadapi orang yang 
berbeda agama dapat membuat agama menjadi luhur dan tampak serta 
diterima syiar dan dakwahnya. Padahal, itu adalah hal yang dapat membuat 
orang-orang lari dari agama. Pada periode awal, Islam tidak menyebar luas 
dengan sikap eksklusif demikian. Ia diterima oleh masyarakat sebab 
membawa ajaran inklusif yaitu ajaran untuk bersikap baik terhadap 
sesama. Seandainya ajaran serta tradisi ini tidak ditinggalkan oleh orang-
orang masa kini, niscaya Islam akan benar-benar menyebar ke seluruh 
alam.”        

Menurut argumen ini, bagi Rasyid Ridla perkawinan beda agama 
juga bisa dibuat media untuk mengeleminasi kendala harmonisasi 
hubungan antar pemeluk agama yang berbeda. Mengikuti alur pikir Sayyid 
Qutb, dalam menyampaikan misinya untuk menjalin kebersamaan dan 
menghindarkan perpecahan di antara manusia yang berbeda agama, Islam 
tidak berhenti mengejawantahkannya dalam bentuk nasihat dan wacana, 
tetapi juga menerapkannya dalam bentuk aksi. Islam telah menghalalkan 
binatang sembelihan ahl al-kitab dan perkawinan antara muslim dengan 
wanita ahl al-kitab dalam rangka menciptakan keselarasan dalam 
pergaulan antar sesama. Rasa kasih sayang antar dua keluarga besar atau 
setidaknya antar sepasang suami istri dapat terwujud meski berlainan 
agama (Qutb, 2009). 

Setelah memaparkan pendapat serta argumen para pakar di atas, 
dalam memandang maslahah dan mafsadah pernikahan beda agama ini 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  58 

     

ulama memiliki ragam pertimbangan. Maslahah yang amat diinginkan 
tercapai adalah menampakkan toleransi dan kemurahan Islam serta dapat 
mengajak setidaknya sang istri atau bahkan keluarga istri yang non muslim 
masuk ke dalam Islam. Maslahah tersebut bisa terkendala dengan 
ketidaksiapan pelakunya. Apabila tidak siap, pada taraf kemungkinan 
terburuk sang suami bisa keluar dari Islam dan ikut agama istri. 
Kemungkinan terburuk dari pernikahan beda agama ini adalah pudarnya 
nilai kaum muslimah di mata kaum muslimin. 

3. Analisis Hifdz ad-Din Sebagai Konsideran Hukum Pernikahan Beda 
Agama dalam Islam 
 Dari pemaparan sub bab di atas, dipahami bahwa pernikahan lelaki 
muslim dengan perempuan ahl al-kitab dibolehkan karena terdapat lebih 
banyak persamaan keyakinan. Di samping itu, Pernikahan ini dapat menjadi 
kesempatan bagi umat non muslim untuk mengetahui bahwa toleransi 
dijunjung tinggi dalam Islam, bahkan kepada komunitas yang berbeda 
agama. Hal ini baru dapat terwujud apabila suami mampu berhubungan 
dengan baik dengan sang istri dan mewujudkan nilai-nilai toleransi dalam 
keluarganya. Di samping itu, sang istri memang bukanlah orang yang 
memusuhi Islam, sehingga dapat diharapkan pada akhirnya sang istri ikut 
agama suami. Akan tetapi, suami tidak boleh memaksakan agar agamanya 
dianut oleh sang istri demi menjaga kebebasan untuk meyakini dan 
menjalankan ajaran agama yang dianut. 

Di samping itu, pernikahan antara lelaki muslim dan ahl al-kitab ini 
diakui juga dapat menimbulkan mafsadat. Terutama, jika pasangan tidak 
mampu mengatasi perbedaan keyakinan. Tidak hanya itu, pernikahan ini 
dianggap menimbulkan mafsadah apabila suami tidak mampu menjaga 
agamanya karena terpengaruh dengan sang istri, apalagi jika sang istri 
memusuhi Islam. Menimbulkan mafsadah yang tak kalah besar manakala 
pernikahan ini sampai menjadi trend di kalangan umat Islam sehingga 
menurunkan nilai kemuliaan wanita muslimah.  

Penelitian ini menemukan bahwa konsideran maslahat dan mafsadat 

dalam pernikahan beda agama adalah ‘menjaga agama’ ( الدين  حفظ ). 

Konsideran tersebut digunakan baik oleh kalangan ulama yang melarang 
maupun membolehkan pernikahan beda agama tersebut. Setelah ditelusuri, 
dimaksud dengan menjaga agama di sini adalah menjaga kemuliaan serta 

keluhuran agama Islam ( الدين  وعلو   كرامة   حفظ ) dengan cara bertoleransi antar 

pasangan beda agama serta menjaga konsistensi dalam beragama Islam 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  59 

     

( الدين  على   الالتزام  حفظ  ). Jangan sampai pernikahan beda agama ini, terutama 

dalam kasus pernikahan lelaki muslim dan perempuan ahl al-kitab menodai 
keluhuran serta merendahkan keluhuran Islam dengan sikap intoleran 
terhadap pasangan. Begitu pula, jangan sampai pasangan muslim 
terpengaruh dengan pasangannya yang beda agama hingga terjerumus 
dalam kekufuran. 

a. Menjaga Kemuliaan dan Keluhuran Agama Islam ( الدين  وعلو  ة كرام  حفظ )    
Dari pandangan para ulama mengenai hukum pernikahan beda 

agama serta penjelasan mereka mengenai maksud syariat dalam ketentuan 
tersebut, salah satu yang menjadi pertimbangan (konsideran) adalah 

menjaga kemuliaan serta keluhuran Islam ( الدين  وعلو كرامة  حفظ ). 

Untuk menjaga keluhuran Islam, syariat mewajibkan untuk berbuat 
baik dan adil, bahkan kepada kaum yang berbeda agama. Islam tidak 
menjadi luhur dengan sikap ekslusif penganutnya, melainkan dengan sikap 
inklusif dengan bertoleransi. Pemahaman ini terinspirasi dari firman Allah, 

 “Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan Berlaku adil 
terhadap orang-orang yang tiada memerangimu karena agama dan tidak 
(pula) mengusir kamu dari negerimu. Sesungguhnya Allah menyukai orang-
orang yang Berlaku adil.” (QS. Al-Mumtahanah [60]: 8) 

Ayat ini turun berkenaan dengan Asma’ binti Abu Bakar. Ia sudah 
masuk Islam sementara Ibunya tetap dalam kemusyrikan. Asma’ binti Abu 
Bakar ikut berhijrah ke Madinah. Suatu ketika, Ibunya, Qutailah binti ‘Abdul 
Uzza mendatanginya dengan membawa hadiah berupa makanan. Akan 
tetapi, ia menolak menerima hadiah yang dibawa oleh ibunya tersebut. 
‘Aisyah, yang mengetahui hal ini lantas bertanya kepada Nabi lalu turunlah 
ayat tersebut (al-Thabari, 2001). Ajaran yang dapat dipahami dari ayat 
tersebut adalah, tidak ada alasan untuk tidak berbuat baik kepada orang 
lain yang tidak berbuat jahat kepada kita. Antara Asma’ dan Ibunya terdapat 
lobang perbedaan keyakinan yang sangat menganga. Akan tetapi, itu tidak 
dapat dijadikan alasan untuk menutup diri atau bersikap tidak adil. Dapat 
dikatakan, Tuhan tidak menginginkan sikap Eksklusif tersebut. 

Muhammad Rasyid Ridla menyatakan demikian (Ridla, 1990), 

“Orang-orang yang tidak mengerti terhadap karakter manusia 
menduga bahwa sikap atau tindakan eksklusif menghadapi orang yang 
berbeda agama dapat membuat agama menjadi luhur dan tampak serta 
diterima syiar dakwahnya. Padahal, itu adalah hal yang dapat membuat 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  60 

     

orang-orang lari dari agama. Pada periode awal, Islam tidak menyebar luas 
dengan sikap yang sedemikian eksklusif. Ia diterima oleh masyarakat sebab 
membawa ajaran inklusif yaitu ajaran untuk bersikap baik terhadap sesama 
walaupun berbeda. Seandainya ajaran serta tradisi ini tidak ditinggalkan 
oleh orang-orang masa kini, niscaya Islam akan benar-benar menyebar ke 
seluruh alam.”       

Menurut Sayyid Qutb, dalam menyampaikan misinya untuk menjalin 
kebersamaan antar umat beragama dan menghindarkan perpecahan di 
antara manusia, Islam tidak berhenti mengejawantahkannya dalam bentuk 
nasihat dan wacana, tetapi juga menerapkannya dalam bentuk aksi. Islam 
telah menghalalkan binatang sembelihan ahl al-kitab dan perkawinan 
antara muslim dengan wanita ahl al-kitab dalam rangka menciptakan 
keselarasan dalam pergaulan antar sesama. Rasa kasih sayang antar dua 
keluarga besar atau setidaknya antar sepasang suami istri dapat terwujud 
meski berlainan agama (Qutb, 2011). 

Dalam persoalan relasi muslim dan non muslim ini, Abu Zahroh 
membagi non muslim menjadi tiga macam; Pertama, non muslim yang 
hidup dengan damai dan simpatik bersama dengan kaum muslimin. Mereka 
tidak mengganggu kaum muslimin. Kepada non muslim semacam ini, kaum 
muslim boleh bersikap simpatik, bersikap baik, dan saling membagi kasih 
(muwadah). Ini non muslim yang dimaksud oleh QS. Al-Ma’idah ayat 8. 

Kedua, non muslim yang memerangi kaum muslimin dan 
menyiapkan segala macam tipu daya untuk menjatuhkannya. Mereka sama 
sekali tidak bisa diberi kompromi dan toleransi. Mereka harus dijauhi. Ini 
yang dimaksud oleh ayat  

 “Kamu tak akan mendapati kaum yang beriman pada Allah dan hari 
akhirat, saling berkasih-sayang dengan orang-orang yang menentang Allah 
dan Rasul-Nya, Sekalipun orang-orang itu bapak-bapak, atau anak-anak 
atau saudara-saudara ataupun keluarga mereka. meraka Itulah orang-orang 
yang telah menanamkan keimanan dalam hati mereka dan menguatkan 
mereka dengan pertolongan yang datang daripada-Nya. dan dimasukan-Nya 
mereka ke dalam surga yang mengalir di bawahnya sungai-sungai, mereka 
kekal di dalamnya. Allah ridha terhadap mereka, dan merekapun merasa 
puas terhadap (limpahan rahmat)-Nya. mereka Itulah golongan Allah. 
ketahuilah, bahwa Sesungguhnya hizbullah itu adalah golongan yang 
beruntung.” (QS. Al-Mujadalah [58]: 22) 

Ketiga, non muslim yang tidak menampakkan permusuhan dengan 
kaum muslimin, tetapi dalam hati mereka terdapaat keinginan untuk 
merendahkan kaum muslimin. Secara fisik, mereka bersama dengan kaum 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  61 

     

muslimin, tetapi hati mereka bersama dengan kaum yang memusuhi kaum 
muslim. Untuk non muslim semacam ini, kaum muslim harus menyikapinya 
sebagai orang munafik yang secara lahiriah dapat berdamai tetapi tetap 
harus diwaspadai. 

Dengan demikian, relasi antara muslim dan non muslim ini berada di 
antara sikap ekslusif dan inklusif. Bagaimana kaum muslimin harus 
bersikap kepada non muslim bergantung pada sikap non muslim kepada 
kaum muslimin. Jika mereka berdamai dan tidak mengganggu kaum 
muslimin, maka tidak ada alasan bagi kaum muslimin untuk berhubungan 
baik dengan mereka, termasuk dalam hubungan rumah tangga (suami-
istri). Tetapi, jika mereka memerangi atau memusuhi Islam, maka sebisa 
mungkin harus dijauhi. 

Apabila hubungan baik ini diterapkan dalam konteks keluarga beda 
agama, maka pasangan muslim harus mampu menunjukkan Islam sebagai 
agama yang benar-benar menjunjung tinggi kedamaian agar pasangannya 
dapat memahami bahwa Islam adalah agama luhur. Pasangan muslim harus 

benar-benar mampu menunjukkan sikap baik dan berhubungan baik (   المعاشرة 
 ʪ) kepada pasangan hidup yang berbeda agama dengannya. Jikaلمعروف

pasangan muslim berhasil melakukannya, maka tidak menutup 
kemungkinan pasangan non muslim dapat menerima kebenaran Islam. 

Salah satu bentuk toleransi pasangan muslim kepada pasangan non 
muslim jika hidup dalam sebuah ikatan pernikahan adalah tidak memaksa 
masuk ke dalam agama Islam (Al-Khan & Bugha, 2008). Dalam taraf yang 
lebih rinci, pasangan muslim tidak bisa semena-mena melarang pasangan 
beda agamanya untuk melakukan ritual keagamaannya, mendatangi tempat 
ibadahnya, dan merayakan hari besar keagamaannya. Ini merupakan 
konsekuensi yang harus diterima oleh pasangan beda agama. Memang, sah-
sah saja pasangan muslim mengajak pasangan beda agamanya untuk masuk 
Islam, tetapi itu tidak dapat dilakukan dengan cara memaksa dan 
menghalanginya untuk menjalankan ajaran agama yang dianut. 

 “Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam); Sesungguhnya 
telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang sesat. karena itu 
Barangsiapa yang ingkar kepada Thaghut dan beriman kepada Allah, Maka 
Sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali yang Amat kuat yang 
tidak akan putus. dan Allah Maha mendengar lagi Maha mengetahui.” (QS. 
Al-Baqarah [2]: 256) 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  62 

     

 “Dan janganlah kamu berdebat denganAhli Kitab, melainkan dengan 
cara yang paling baik, kecuali dengan orang-orang zalim di antara mereka, 
dan Katakanlah: "Kami telah beriman kepada (kitab-kitab) yang diturunkan 
kepada Kami dan yang diturunkan kepadamu; Tuhan Kami dan Tuhanmu 
adalah satu; dan Kami hanya kepada-Nya berserah diri". (QS. Al-‘Ankabut 
[29]: 46) 

Ibnu ‘Asyur menyatakan bahwa karakteristik syariat Islam adalah 
as-samahah (yang sering diterjemahkan dengan toleransi). As-samahah 

artinya kemudahan dalam berhubungan di bawah naungan keadilan (   سهولة

اعتدال  في  المعاملة  ). Ia merupakan sikap tengah antara menyulitkan (تضييق) dan 

mengentengkan (تساهل), antara ekstrim radikal (افراط) dan ekstrim liberal 

 As-samahah artinya kemudahan yang baik dalam hal yang diduga .(تفريط)

berat oleh manusia ( فيه  التشدد  الناس  يظن  فيما   المحمودة  السهولة ). As-samahah 

merupakan kebijaksanaan yang dapat memberi kemudahan dalam 

berhubungan. Salah satu bentuk samahat al-Islam ( مالاسلا  سماحة ) ini adalah 

dengan membolehkan pernikahan beda agama, khususnya pernikahan 
dengan ahl al-kitab (Asyur, 2004).  

Jika memang bersatu dalam pernikahan beda agama, pasangan 
muslim harus mampu menunjukkan karakter khas Islam tersebut agar 
kemuliaan agamanya dapat tampak sehingga memberi pengaruh kepada 
pasangannya yang berbeda agama. 

Apa yang juga menjadi pertimbangan ulama dalam menetapkan 
ketentuan-ketentuan dalam pernikahan beda agama adalah menjaga 
superioritas Islam. Lewat pertimbangan ini, jumhur ulama tidak 
membolehkan dan tidak mengabsahkan pernikahan perempuan muslim 
dengan lelaki non muslim karena itu dapat menjadi jalan penjajahan dan 
penghinaan terhadap agama. Perempuan atau lelaki muslim tidak boleh 
menikah dengan lelaki atau perempuan musyrik karena menurut al-Qur’an 
keimanan lebih baik daripada kemusyrikan. Anak yang lahir dari 
pernikahan antara lelaki muslim dan perempuan non muslim langsung 
dianggap beragama Islam karena mengikuti agama yang superior di antara 
orang tuanya, yaitu Islam. 

Jika ditelusuri, pertimbangan tersebut berdasar pada sebuah hadits 
berikut (Al-Daruquthni, 2004): 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  63 

     

 “Muhammad bin Abdillah bin Ibrahim menceritakan bahwa Ahmad 
bin Husain al-Haddza’ menceritakan bahwa Syabab bin Khayyath 
menceritakan bahwa Hasyraj bin Abdillah bin Hasyraj menceritakan bahwa 
aku mendapat kabar dari ayahku, dari kakekku, dari ‘A’idz bin ‘Amr al-
Muzanni, dari Nabi Sallallahu ‘alaihi wa sallam bahwa beliau bersabda, 
‘Islam itu luhur, dan tidak boleh berada di bawah.’” 

Manakala ditelusuri kembali, ternyata hadits tersebut berbicara 
dalam konteks hubungan keluarga, di mana jika seorang perempuan 
Nashrani atau Yahudi masuk Islam sementara suaminya tetap beragama 
Nashrani atau Yahudi, maka istrinya harus dipisah dari suaminya karena 
alasan keluhuran Islam tersebut. Hadits tersebut juga berbicara dalam 
konteks agama bagi anak yang lahir dari pasangan beda agama antara 
muslim dan non muslim, di mana sang anak mengikuti agama Islam dari 
salah seorang dari orang tuanya (Al-Bukhari, 2017). Ibnu Abbas tidak 
bersama Ibunya yang sudah masuk Islam, tidak dengan ayahnya. Ia juga 
menyatakan bahwa perempuan muslim tidak boleh menjadi istri orang 
Nashrani atau Yahudi karena Alasan tersebut (Batthal, 2003). 

Pada akhirnya, dalam menetapkan hukum nikah beda agama ini, 
ulama sangat mempertimbangkan kemuliaan serta keluhuran agama. 
Kemuliaan agama dapat dicapai apabila kaum muslim mampu 
menampakkan karakteristik khas syariat Islam yaitu as-samahah yang 
sering diterjemahkan dengan toleransi. Seorang muslim yang memilih 
untuk menikah dengan pasangan yang berbeda agama harus berkomitmen 
dan mampu menunjukkan kebenaran serta karakteristik agamanya dengan 
cara yang bijaksana dan tidak memaksa. Sebab, ending dari dibolehkannya 
nikah beda agama ini adalah agar pasangan yang tidak memeluk Islam bisa 
bersimpatik terhadap Islam bahkan masuk ke dalamnya. 

Di samping itu, yang juga menjadi pertimbangan adalah keluhuran 
atau superioritas agama Islam. Dengan pertimbangan ini, ulama 
mengharamkan pernikahan dengan lelaki non muslim. Anak hasil 
pernikahan beda agama antara pasangan muslim dan non muslim 
mengikuti agama Islam yang di anut oleh salah satu orang tuanya. Apabila 
salah seorang dari orang tuanya masuk Islam sedangkan yang lain tidak, 
maka harus dipisah dan anaknya mengikuti orang tua yang beragama Islam. 

b. Menjaga Konsistensi dalam Beragama ( الدين على الالتزام حفظ ) 
Di samping menjaga keluhuran dan kemuliaan agama, dalam menetapkan 
ketentuan-ketentuan atau hukum pernikahan beda agama ini ulama juga 
mempertimbangan konsistensi beragama agar dijaga ( الدين  على  الالتزام  حفظ ). 
Pernikahan beda agama bisa dilarang manakala pasangan muslim tidak 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  64 

     

mampu menjaga keyakinan maupun ajaran praktis agamanya. Sebaliknya, 
pernikahan beda agama dibolehkan manakala pasangan muslim mampu 
menjaga keyakinan serta ajaran praktis syariat agamanya. 

Muhammad Rasyid Ridla menyatakan demikian (Ridla, 1990), 

“Jika memang hikmah dari syariat Allah dalam hal boleh memakan 
sembelihan ahl al-kitab dan menikahi perempuan di kalangan mereka 
adalah menghilangkan lobang yang menghalangi mereka untuk mengetahui 
kebaikan-kebaikan yang ada dalam ajaran-ajaran Islam, maka bagi setiap 
muslim yang ingin menikahi perempuan ahl al-kitab hendaknya mampu 
mewujudkan hikmah tersebut dan menempuh jalan untuk mencapainya. 
Hal itu baru dapat dipenuhi manakala suami dapat menjadi panutan yang 
layak bagi sang istri dan keluarganya dalam hal kebaikan, ketakwaan, dan 
pribadi yang mulia. Jika ia merasa dirinya tidak mampu, hendaknya ia tak 
melakukan pernikahan tersebut.” 

Tak jauh berbeda, al-Qardlawi menyatakan demikian (Al-Qardlawi, 
2005); 

“Perempuan ahl al-kitab, apabila berada dalam naungan suami 
muslim yang berpegang teguh pada agama Islam, dan berada di dalam 
masyarakat muslim yang juga berpegang teguh dengan syariat Islam tentu 
dapat membuat perempuan ahl al-kitab tersebut dipengaruhi bukan 
mempengaruhi. Yang terjadi pada akhirnya dia bisa diharapkan masuk 
Islam, baik keyakinan maupun amaliah keseharian. Jika ia tak mengikuti 
keyakinan (akidah) Islam, maka ini sudah menjadi haknya sebab tidak ada 
paksaan dalam agama. Namun setidaknya ia bisa masuk Islam dari sisi 
norma-norma sosial masyarakat kaum muslimin.” 

Dari penjelasan tersebut, dapat dipahami bahwa dalam pernikahan 
beda agama ini, pasangan muslim harus mampu tetap menjaga ajaran 
agamanya baik dalam hal keyakinan maupun amaliah keseharian. Ia harus 
bertahan agar tidak terpengaruh dengan ajaran agama yang ada pada 
pasangannya. Kemampuan untuk menjaga konsistensi dalam beragama ini 
merupaka salah satu pertimbangan dalam hukum legalitas pernikahan beda 
agama. 

Apakah benar syariat menginginkan agar manusia menjaga 
konsistensi dalam beragama? Untuk menjawab hal tersebut, perlu 
meminjam metode yang digunakan oleh pakar maqashid dalam 
menemukan maqasid a-syari’ah. Salah satunya dengan melihat beberapa 
teks atau penjelasan syariat mengenai tujuan tersebut. Dalam al-Qur’an 
terdapat penjelasan mengenai perintah agar orang-orang beriman benar-
benar bertakwa dan tidak mati kecuali dalam keadaan muslim.  



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  65 

     

 “Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah sebenar-
benar takwa kepada-Nya; dan janganlah sekali-kali kamu mati melainkan 
dalam Keadaan beragama Islam.” (QS. Ali Imran [3]: 102). 

Mereka yang telah memeluk Islam lalu keluar darinya akan 
mendapatkan konsekuensi negatif baik di dunia dan akhirat. Berikut 
penjelasan al-Qur’an; 

 “Barangsiapa yang murtad di antara kamu dari agamanya, lalu Dia 
mati dalam kekafiran, Maka mereka Itulah yang sia-sia amalannya di dunia 
dan di akhirat, dan mereka Itulah penghuni neraka, mereka kekal di 
dalamnya.” (QS. Al-Baqarah [2]: 217) 

Tidak hanya itu, mereka yang keluar dari Islam alias murtad sebab 
melakukan hal-hal yang mengakibatkannya bisa dihukum pancung (bunuh). 
Nabi bersabda (Al-Bukhari, 2017); 

 “Barang siapa yang menggantikan agamanya (murtad), maka 
bunuhlah!”  

Dengan argumentasi dalil semacam itu, dapat dipahami bahwa 
syariat menginginkan agar seseorang tetap konsisten memeluk Islam. 
Sebab, konsekuensi apabila keluar dari Islam sangatlah berat, baik di dunia 
dan akhirat. Hal ini perlu diperhatikan oleh pasangan muslim yang menikah 
dengan pasangan beda agama. Ia harus mengetahui konsekuensi manakala 
ia keluar dari Islam. Konsekuensi-konsekuensi negatif tersebut adalah salah 
satu cara dari syariat untuk menjaga konsistensi penganutnya dalam 
beragama. 

Namun, apakah hukuman atau konsekuensi negatif bagi orang 

murtad tidak bertentangan dengan hak kebebasan beragama ( التدين  حرية ) 

yang juga diberikan oleh syariat? Memang benar, bahwa Islam memberikan 
kebebasan bagi seluruh manusia untuk memilih apakah ia mau kufur 
ataukah tunduk pada ketentuan Tuhan. Manusia juga diberi kebebasan 
untuk memilih agama mana saja, apakah Islam atau selain Islam. 

Dalam meyakini suatu ajaran agama, Islam tidak menghendaki 
keyakinan tersebut dianut karena hasil ikut-ikutan tanpa perenungan akan 
kebenarannya. Mengimani suatu agama tertentu bukan persoalan yang 
mudah. Islam mengajarkan kepada seluruh manusia untuk merenungi 
tanda-tanda alam semesta hingga pada akhirnya sampai pada sebuah 
kesimpulan yang pasti bahwa ada Tuhan yang mengatur semesta di mana 
ketentuan-ketentuannya mesti diikuti. Ketika ia sudah sampai pada titik 
kesimpulan pasti tersebut dan berani menyatakan keyakinannya, berarti ia 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  66 

     

telah menentukan pilihan kebenaran. Berarti ia telah meyakini bahwa apa 
yang ia yakini saat ini adalah kebenaran yang tidak diragukan lagi. 

Ketika ia keluar dari Islam, apalagi disebabkan mengikuti agama 
pasangannya yang non Islam, maka tentu itu merupakan pelecehan 
terhadap Islam itu sendiri. Ia sudah meyakini kebenaran Islam. Akan tetapi, 
ketika ia menjumpai bahwa ajaran Islam tidak sesuai dengan 
kepentingannya, lantas ia keluar dari Islam. Ketika ia mendapati ajaran 
Islam sesuai dengan kepentingannya, ia kembali mengikuti ajaran Islam. 
Kondisi ini tentu membahayakan kepada dirinya sendiri, bahkan dalam 
konteks yang lebih luas membahayakan kepada masyarakat. Sebab, orang 
yang keluar dari Islam ini berpotensi besar untuk memecah belah kaum 
muslimin. Maka dari itu, pantas jika ada konsekuensi negatif bagi kaum 
murtad sebab mafsadat yang dapat ditumbulkannya.        

C. Simpulan   
Hukum pernikahan antara lelaki muslim dan perempuan non 

muslim di satu sisi masih menjadi kontroversi di kalangan ulama. Pendapat 
yang membolehkan pun sesungguhnya masih membatasi dengan beberapa 
syarat. Konsideran Maslahat dan mafsadat yang digunakan oleh ulama 
dalam menetapkan hukum pernikahan beda agama adalah menjaga agama 

alias hifzh ad-din ( نالدي  حفظ  ).  

Menjaga agama yang dimaksud di sini adalah menjaga kemuliaan 

dan superioritas keluhurannya ( الدين  وعلو  كرامة   حفظ ) serta menjaga 

konsistensi dalam beragama ( الدين  على   الالتزام  حفظ  ). Pernikahan dengan ahl 

al-kitab dibolehkan pertimbangannya adalah untuk menunjukkan 
kemuliaan Islam yang memiliki ajaran toleransi meskipun kepada yang 
berbeda agama. Untuk menjaga keluhuran agama, ulama melarang 
pernikahan dengan lelaki non muslim karena itu sama saja dengan 
merendahkan martabat Islam. Sebagian besar ulama melarang 
(mengharamkan atau memakruhkan) pernikahan dengan non muslim 
karena khawatir pasangan muslim atau anaknya terseret ke agama selain 
Islam. Ini tentu bertentangan dengan maksud keinginan syariat untuk 
menjaga konsistensi penganutnya dalam beragama Islam. 

 
 
 
 



 
Lukman Hakim & Muhamad Risqil Azizi  
 

 
Al-Ashlah: Volume 02 Nomor 01, 2023 
  67 

     

Daftar Rujukan 
Abu Bakr bin Muhammad al-Syatho al-Dimyathi. (2013). I’anah al-Thalibin. Dar as-

Salam. 
Abu Ja’far al-Thabari. (2001). Jami’ al-Bayan ‘an Ta’wil Ayat Al-Quran. Dar Hajar. 
Abu Muhammad al-Husain al-Baghawi. (2000). Maalim al-Tanzil fi Tafsir al-Qur’an. 

Dar al-Ihya’ al-Turas al-Arabi. 
Al-Bukhari, M. bin I. (2017). Shahih al-Bukhari. Dar Thauq an-Najah. 
Al-Daruquthni, A. H. A. (2004). Sunan al-Daruquthni. Mu’assasah ar-Risalah. 
Al-Harrasi, M. I. (2008). Ahkam al-Qur’an. dar al-Kutub al-Ilmiyah. 
Al-Jazairi, A. (2008). Al-Fiqh ’ala al-Madzahib al-Arba’ah. Dar al-Fikr. 
Al-Jurjawi, M. A. (n.d.). Hikmatu at-Tasyri’ wa Falsafatuh. Al-Haromain. 
Al-Khan, M. S., & Bugha, M. D. (2008). Al-Fiqh al-Manhajy ’ala Mazhab al-Imam al-

Syafi’i. Dar al-Mustafa. 
Al-Maraghi, A. M. (n.d.). Tafsir al-Maraghi. Dar Ihya’ al-Turasts al-Araby. 
Al-Qardlawi, Y. (1997). Al-Halal wa al-Haram fi al-Islam. Maktabah Wahbah. 
Al-Qardlawi, Y. (2005). Fi Fiqh al-Aqalliyyat al-Muslimah Hayat al-Muslimin 

Wasatha al-Mujtama’at al-Ukhra. Dar al-Syuruq. 
Asyur, M. T. (2004). Maqashid as-Syari’ah al-Islamiyyah. Kementerian Wakaf dan 

Urusan Islam Qatar. 
Auda, J. (2021). Al-Manhajiyyah al-Maqashidiyyah Nahwa ’I’adah Shiyaghah 

Mu’ashirah li al-Ijtihad al-Islamy. Dar al-Maqashid. 
Aziz, A. A. (1999). Fiqh al-Kitab wa as-Sunnah. Dar as-Salam. 
Batthāl, I. (2003). Syarah Shahīh Bukhari libni Batthāl. Maktabah arRasyad as-

Su’udiyah. 
Hanafi, M. M. (n.d.). Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang dan 

Diklat Kementerian Agama RI. Kerja Dan Ketenagakerjaan (Tafsir Al-Qur‟ an 
Tematik),(Jakarta: Aku Bisa, 2012). 

Hisyam, A. M. (1955). Sirah Ibn Hisyam. Maktabah Mustafa al-Halaby. 
Indonesia, & Bakry, H. (1978). Kumpulan Lengkap undang-undang dan peraturan 

Perkawinan di Indonesia. Djambatan. 
Kementerian Wakaf Kuwait, T. P. (2015). Al-Mausu’ah al-Fiqhiyyah al-Kuwaytiyyah. 

Dar as-Salasil. 
Mugniyyah, M. J. (2008). al-Fiqh ’ala al-Madzahib al-Khamsah. Maktabah Syuruq 

ad-Dauliyyah. 
Qutb, M. S. (1412). Tafsir fi Zhilal al-Qur’an. Dar al-Syuruq. 
Ridla, M. R. (1990). Tafsir al-Manar. 
Suma, M. A. (2021). Tafsir Al-Amin Bedah Surah Al-Ma’idah. Amzah. 
Umam, K. (n.d.). Pernikahan Beda Agama dalam Perspektif Al-Qur’an dan Hukum 

Positif di Indonesia. 
Wahbah Zuhaily. (2014). fiqhul islami wa adillatuhu. Dar al-Fikr. 
Zahrah, M. A. (n.d.). Al-Ahwal al-Syakhisyyah. Mu’assasah ar-Risalah. 
  
 
 


