AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga
dan Hukum Islam

Volume 1 Nomor 1 Tahun 2022

PENGARUH IJTIHAD IMAM SYAFT']
TERHADAP PERAN AKAL DALAM PEMBENTUKAN HUKUM ISLAM

Imam Syafi’il, Abdul Aziz?
1Universitas Islam Zainul Hasan (UNZAH) Genggong Probolinggo, Indonesia
Z[nstitut Agama Islam (IAI) Ibrahimy Genteng Banyuwangi, Indonesia

e-mail : lafzuhri@gmail.com, 2azizws@iaiibrahimy.ac.id

Abstract

Imam Shafi'i positions human reason in the Istimbat al-Ahkam as a mediation of the
'Aqliyah proposition to reveal the purpose of God in the form of Nash, which
sometimes has a relative nature (Dhahir, Mujmal, 'Aam, Mutlaq Etc.) where the
mujtahid exploits his mind to reveal Nash's goal is to be grounded. That is in
accordance with human expectations on this earth "Maslahah Lil Muslimin Wa al-
Muslimah". However, once the role of reason remains in harmony and subject to the
texts, this can be seen where Imam Shafi'i does not recognize Istihsan as one of the
istinbath procedures and also rejects Imam Malik's al-Masalih al-Mursalah. This has
an impact on his followers, especially in the position of maslahah as hujjah as-
Syar'iyyah. When maslahah is considered to be in conflict with texts, ijmd’ or qiyds,
the Shafi'iyah and Handbilah schools are of the opinion that if the maslahah conflicts
with the texts, then what must be prioritized is the text and the position of the
maslahah is not recognized for its validity. Because according to them maslahah
mursalah can be taken later after there is a decision from the texts or fatwas of
friends.

Keywords: [jtihad, Imam Syafi’l, Intelect.

Accepted: Reviewed: Published:
November 25 2021 January 04 2022 January 20 2022

A. Pendahuluan

Perdebatan panjang dikalangan para ulama tentang fungsi akal dan wahyu
ketika terjadi polemik dalam menguak sebuah kebenaran dalam al-Qur'an tak
kunjung usai, Mereka saling mempertahankan pendapatnya masing-masing guna
menyikapi persoalan akal dan wahyu ketika berseberangan. Sebagian berpendapat
bahwa akal tidak punya wewenang mensyari'atkan hukum dan menjatuhkan
pembebanan-pembebanan hukum Islam (at-taklifat), dan sebagian yang lain akal
lebih didahulukan, dan bahkan akal sangatlah berfungsi mempunyai peran yang
berarti, hanya saja batas kemampuan fungsionalnya yang menjadi perdebatannya
(Abu Zahrah, 1999).

AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam
ISSN -


mailto:afzuhri@gmail.com
mailto:azizws@iaiibrahimy.ac.id

Imam Syafi’i & Abdul Aziz

Imam Syafi’i sebagaimana para pakar Ushul Fikih lainnya juga mengakui
adanya metode istinbdth dengan perantaraan akal pikiran (al-ijtihdd bi ar-rayi).
Yang dimaksud menurut beliau adalah teori Qiyds itu sendiri, tidak yang lain. Inilah
prosedur terakhir dalam metode istinbdth versi Imam Syafi'l. Beliau tidak
mengakui Al-Istihsdn sebagai salah satu prosedur istinbdth. Imam Syafi'i sangat
menentang metode Istihsan yang dijadikan landasan Imam Abu Hanifah dan juga
menolak al-Mashalih al-Mursalah Imam Malik (Abu Zahrah, n.d.).

Beliau hidup dimasa adanya pertentangan antara Ahl al-Hadits yang lebih
dominan pada nash) dengan Ahlu ar-Ra'yi dimana mereka lebih pada peran nalar
pikiran. Beliau pernah menjadi murid dari Imam Malik yang merupakan Ahl al-
Hadits, dan juga pernah belajar kepada asy-Syaibani (murid daripada Abu
Hanifah), salah satu tokoh Ahl ar-Ra'yi. Dari memahami dua aliran tersebut Imam
Syafi'i mencetuskan mazhabnya, dimana di sinyalir merupakan aliran di antara
kedua kelompok tersebut. (Abd. Rozaq, 2011).

Di era kontemporer ini, kontek sosial kemasyarakatan, baik berupa kontek
geografis maupun kontek zamannya, menjadi tolok ukur yang praktis dalam
menciptakan hukum-hukum yang dinamis. Sementara dalam kasus kontemporer
tentunya untuk menyelesaikan beberapa persoalan harus melalui nalar pikir yang
sesuai dengan zaman itu sendiri (Muchasan, 2020). Disamping itu kontek waktu
dan tempat menjadi pertimbangan pokok para ulama kekinian dalam
mengakomodasi berbagai wacana perubahan sosial yang berkembang, disamping
harus membumikan nilai teologis yang terdapat dalam magqasid as-Syari'ah (Al-
Jauziyyah, 1973).

Dalam wacana hukum tidaklah bisa terlepas dari peran nalar manusia. Hal
ini agar dapat mewujudkan produk-produk hukum yang relevan dengan arus
zaman yang selalu berubah. Sehingga wajar kalau para ulama ushul membahas
metodologi penetapan hukum kebanyakan tidak terlepas dari peran akal. Itu juga
terjustifikasi dalam pembahasan adillah al-ahkan yang menjadi dasar utama dalam
pengambilan hukum. Al-Ghazali menjelaskan secara detail dalam satu bab khusus
mengenai al-Mutsmir (adillah al-ahkam), Beliau menyebutkan macam-macam
Adillah dalam ranngka menetapkan hukum-hukum yaitu: al-Qur'an, as-Sunnabh,
[jma’ serta dalil akal dan Istishab (bin Muhammad, 2008).

Dengan melihat deskripsi diatas, peran akal menjadi penting dalam
memberikan solusi terkait problematika yang terjadi. Pandangan Imam Syafi'i,
berijtihad adalah suatu keharusan dalam persoalan-persoalan yang tidak
dijelaskan oleh nash-nash al-Qur’an dan Hadis. Tentu proses ijtihad ini tidak lain
adalah “memerankan” akal sebagai landasannya. Namun begitu beliau
membatasinya dengan bukti menolak konsep istihsan sebagai metode istinbath.

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 46



Imam Syafi’i & Abdul Aziz

Beliau tidak mengakui Al-Istihsdn sebagai salah satu prosedur istinbdth dan
Mashalih Mursalah dari Imam Malik (Abu Zahrah, n.d.). Dari hal ini penulis
merumuskan masalah pokok yang hendak dikaji, yaitu dalam Persoalan
bagaimanakah peran akal dalam proses Istinbath hukum Islam dan bagaimana
pengaruh ijtihad Imam syafi’'i terhadap pembentukan hukum Islam?

B. Metode Penelitian

Penelitian ini adalah pustaka dengan pendekatan kualitatif. Adapun elemen-
elemen penting dan telah menjadi sesuatu yang permanen dalam metode
penelitian ini yaitu; Sumber data asli (primer) dan sumber data tambahan
(sekunder). Sumber data asli dari penelitian ini yaitu literatur-literatur yang
mengkaji secara eksplisit tentang objek penelitian ini. Selanjutnya untuk
mempertajam data dan memperkuat validitasnya, maka digunakan juga sumber
data tambahan, yakni berbagai sumber yang secara tidak langsung berhubungan
dengan kajian ini. Terakhir metode analisa data, data yang terkumpul dalam kajian
ini akan dianalisis dan diinterpretasi dengan dua metode, yaitu: Induktif, yaitu
dengan cara mengkaji secara mendalam data-data yang bersifat khusus untuk
kemudian diambil kesimpulan umum (Sugiyono, 2005).

C. Hasil dan Pembahasan
1. Metode Istinbath Al-Ahkam

Kata metode dalam bahasa Arab dapat diterjemahkan kepada “Nizham®”,
“Tariqah”, “Manhaj“, dan “Uslib” (Munawir, 1997). Namun setelah peneliti
mengeksplorasi lebih jauh beberapa kitab Ushul Fikih, maka yang lumrah dipakai
sebagai arti dari metode adalah lafazh “Tarigah” dan “Manhaj”“, Kata metode dalam
bahasa Indonesia diartikan sebagai metode yang teratur dan sistematis didalam
pelaksanaan sesuatu (Al Barry & Pius, 1994).

Sedangkan Istinbdth secara etimologi berarti mengeluarkan sesuatu setelah
memprosesnya. Dapat pula diartikan mengeluarkan makna-makna yang
tersembunyi dari nash-nash. Mengenai definisi Istinbdth secara terminologi, di
kalangan aktivis hukum Islam masih berselisih pendapat. Al-Jurjani
mendefinisikan Istinbdth dengan mengeluarkan atau menggali makna-makna yang
dikandung teks-teks syara’ dengan perantaraan akal yang murni dan potensi diri
(Syafi’i, 2018).

Kemudian, Sjechul Hadi Permono mengatakan bahwa Istinbdth adalah
menerapkan gawad’id ushiiliyyah dan qawd’id fighiyyah yang mu’tabarah (yang
sudah mapan dan diakui kebenarannya serta kemaslahatannya). Mengenai

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 47



Imam Syafi’i & Abdul Aziz

sumber-sumber hukum yang dapat digali dengan menggunakan kedua al-qawa’id
tersebut, menurut Sjechul Hadi, adalah Al-Qur'an, Hadits, dan Al-Mashlahah Al-
Mursalah (Permono, 2002).

Sementara di sisi lain, kalangan NU memiliki pengertian sendiri tentang
Istinbdath. Menurut ormas terbesar ini Istinbdth diartikan sebagai suatu kegiatan
menyesuaikan diri dengan metode bermadzhab mentahgigkan secara dinamis dari
pendapat para fuqaha' dalam suatu problematika yang terjadi. Pengertian ini
sejalan dengan pemaknaan At-Takhrij seperti dikatakan oleh Utsman Syabir dalam
bukunya al-Mu’amalat al-Maliyyah al-Mu’ashirah fial-Figh al-Islami (Syabir,
1996).

Ada tiga perbedaan mencolok dari tiga paparan di atas. Pertama, terkait
dengan metode atau cara yang dapat digunakan sebagai alat menggali hukum.
Sjechul Hadi mengatakan bahwa Istinbdth dapat dilakukan dengan menggunakan
alat bantu gawad’id ushiiliyyah dan qawa’id fiqghiyyah yang mu’tabarah. Sedangkan
menurut Al-Jurjani, Istinbdth dapat dilakukan dengan bantuan akal budi yang
sehat. Namun perbedaan tersebut tidak begitu prinsipil, karena boleh jadi yang
dimaksudkan dengan akal budi yang sehat menurut Al-Jurjani adalah gawad’id al-
ushiiliyyah dan qawad’id al-fighiyyah seperti yang dimaksudkan oleh Sjeichul Hadi
(Permono, 2002).

Kedua, kaitannya dengan sumber hukum sebagai obyek Istinbdth. Al-Jurjani
hanya menyebut Al-Quran dan Al-Hadits, sedangkan (Permono, 2002)
menambahkan Al-Maslahah sebagai sumber hukum. Dengan demikian, obyek
Istinbdth menurut (Permono, 2002) dapat dibagi menjadi dua, yaitu Nashush (Al-
Quran dan Al-Hadits), dan Ghayru An-Nushush (Maslahat). Pemikiran ini sejalan
dengan apa yang dikatakan Fathi Ad-Darini, yang mana dia membagi ranah
Istinbath kepada dua ruang, yaitu Istinbdth pada Nash (Al-Quran dan Al-Hadits)
dan Istinbdth pada selain Nash.

Ketiga, mengenai obyek Istinbdth pula kaitannya dengan definisi yang
dikatakan oleh ormas NU, kalau Sjechul menambahkan Al-Mashlahah sebagai
sumber hukum, maka LBM NU disamping juga memperhitungkan Al-Mashlahah
juga menambahkan Nash-nash Fuqahd' sebagai sumber hukum. Kitab-kitab
karangan para ahli Fikih abad pertengahan memegang peranan yang strategis
dalam memutuskan hukum permasalahan yang dihadapi (Permono, 2002).

Ahmad Zahro dalam bukunya, Tradisi Intelektual NU menyebutkan bahwa
metode Istinbdth hukum dalam tradisi NU itu ada tiga, yaitu metode Qauli, I1lhdqj,
dan Manhaji (Zahro, 2004). Yang dimaksud dengan metode Qauli adalah menjawab
persoalan atau kasus (wdgqgi’ah) yang sedang dibahas dalam forum Bahtsul Masail
dengan berpijak langsung pada teks-teks kitab-kitab kuning yang mu’tabar

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 48



Imam Syafi’i & Abdul Aziz

(Rahmat, 2002). Jika dalam menyikapi suatu persoalan tersebut hanya ada satu
qaul atau wajh (tidak ada perbedaan pendapat), maka pendapat tersebut
diterapkan sebagai jawabannya. Namun bila dalam persoalan itu terdapat
beberapa pendapat (ada beda pendapat), maka perlu adanya ketetapan bersama
atau dikenal dengan Tagqrir Jamd’l, yakni suatu usaha bersama untuk sepakat
dalam memutuskan suatu kasus dengan mengambil pilihan yang dianggap benar
dari qaul-qaul atau pendapat yang ada (Zahro, 2004).

Dalam melakukan Taqrir Jama’i ini yang harus diperhatikan adalah
pendapat ulama’ yang lebih menonjol. Terkait dengan hal ini, Munas Lampung
memutuskan bahwa, jika dijumpai beberapa qaul atau wajh dalam mewnyikapi
suatu persoalan, maka yang dianggap lebih menonjol (dijadikan pegangan dalam
Taqgrir Jama’l) adalah: pendapat para ulama yang dianggap lebih banyak
maslahatnya, atau berusaha mengambil keputusan Muktamar NU. Perdebatan
pendapat dapat diselesaikan dengan memilih: Pendapat yang terjadi sepakat oleh
Syaikhoni (imam Nawawi dan imam Rafi'!), Pendapat dari imam Nawawi, pendapat
yang dikemukakan imam Rafi’{, pendapat masyoritas para ulama’, pendapat dari
ulama yang lebih mumpuni, dan pendapat dari yang lebih wara’ (Rahmat, 2002).

Selanjutnya Metode Ilhdqi yang hampir sama dengan metode Qiyds dalam
teori Ushil Fikih. Perbedaannya hanya terletak pada al-Ahkam asal. Kalau al-
Ahkam asal dalam metode Qiyds berdasarkan teks Nash (Al-Quran dan Al-Hadits),
maka dalam metode Ilhdqi, al-Ahkam asal ditetapkan oleh gaul imam. Dengan
begitu, metode Ilhdqi adalah menyamakan hukum yang belum ada keketapannya
dengan hukum yang telah tertuang jelas dalam satu kitab, karena kedua kasus tadi
ada kemiripan (Khallaf, 1978).

Kalau dalam metode Qiyds ada rukun-rukun yang harus dipernuhi, maka
dalam metode Ilhdqi juga begitu. Rukun atau elemen metode Ilhdqi ada empat,
yaitu masalah yang dihukumi, masalah yang diikuti hukumnya, hukum fikih (halal,
haram, dan sebagainya), dan wajh al-ilhdq atau segi kemiripan (Rahmat, 2002).

Terakhir Metode Manhaji, Metode terakhir dalam Istinbdth hukum Islam
versi NU, yaitu suatu metode dalam menyelesaikan persoalan dengan mengikuti
jalan pikiran dan kaidah dari imam madzhab. Metode ini adalah upaya untuk
memutuskan suatu hukum kasus dengan langsung dari Al-Quran, Hadits dan
seterunya namun dengan perantaraan alat bantu qawa'id ushuliyyah dan qawa'id
fighiyyah. Dengan istilah lain, revitalisasi Ushul Figih (Zahro, 2004).

Menurut hasil riset Zahro, metode Manhaji ini dapat dikembangkan dengan
cara Istinbdth Jama'm yaitu suatu upaya kolektif dari para pakar untuk menggali
kandungan atau spirit dari nash-nash syara’. Dalam banyak penelitian disebutkan
bahwa, metode terakhir ini masih belum banyak dipraktikkan oleh para

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 49



Imam Syafi’i & Abdul Aziz

musydwirin (peserta) Bahtsul Masail NU, kecuali hanya pada masalah-masalah
yang sifatnya diniyyah maudlii’iyah (Rahmat, 2002).

2. Karakteristik Ijtihad Imam Syafi’i

Prosedur Istinbdth yang ditawarkan Imam Syafi'l secara berurutan adalah
sebagai berikut: pertama; An-Nushush (Al-Quran dan Al-Hadits Ash-Shahihah). Dua
sumber ini menurut Imam Syafi'l adalah sumber primer (al-mashdar al-wahid)
dalam merumuskan hukum Fikih Islam. Dalam merumuskan hukum Fikih, Asy-
Syafi’! juga menggunakan Al-Hadits Al-Ahdd. Beliau menolak sebagian orang yang
tidak mengakui Al-Hadits Al-Ahdd sebagai hujjah dengan argumentasi bahwa
Rasulullah saw. dalam menyebarkan ajaran Islam selalu mengutus sahabatnya
secara perorangan atau beberapa orang tapi tidak sampai pada taraf tingkatan
mutawadtir, sehingga pesan-pesan (Al-Hadits) yang dibawa oleh delegasi Rasulullah
itu adalah Al-Hadits Al-Ahdd (Syafi’i, 2018).

Kedua; Al-Ijma’ (konsensus para ulama), Al-Iimd’ yang dimaksudkan Asy-
Syafi'l bukanlah Al-[jma’ yang dilakukan oleh penduduk kota Madinah seperti yang
dikatakan gurunya, Imam Malik. Al-limd” yang dimaksudkan Asy-Syafi'l adalah
kesepakatan yang terjadi di kalangan para ulama’. Ketiga; Aqwal Ash-Shahdbabh,
Aqwadl Ash-Shahdbah yang dimaksudkan yaitu pendapat para sahabat Nabi saw..
Menurut Asy-Syafi'l Aqwdl Ash-Shahdbah terbagi menjadi tiga, yaitu: (1) yang
disepakati oleh sahabat yang lain; (2) yang tidak dikomentari oleh sahabat lain
(tidak menyetujuinya pun tidak menolakknya); dan (3) yang diperselisihkan di
kalangan para sahabat (Abu Zahrah, n.d.).

Ke empat; Al-Qiyds; Ketiga rentetan prosedur sebelumnya, Asy-Syafi'l
terkesan hanya menjadi penyalur ide dari para ulama" sebelumnya, karena beliau
hanya memutuskan hukum dengan teks-teks Al-Quran, Al-Hadits, dan perkataan
ulama’ sebelumnya, baik yang disepakati atau tidak. Berbeda dengan Al-Qiyds ini.
Dengan teori Al-Qiyds-nya ini, jelas sekali posisi Asy-Syafi'i sebagai seorang
mujtahid, karena beliau menguras otak dan pikiran untuk mencari titik persamaan
(‘illat) antara hukum yang ada dalam teks Nash dengan hukum baru yang sedang
dihadapi. Menurut Abu Zahrah, Asy-Syafi'l tidak menganggap Al-Qiyds sebagai
sumber hukum, tapi prinsip atau metode untuk memahami makna yang
terkandung dalam teks Nash (Quran dan Al-Hadits) (Abu Zahrah, n.d.).

3. Kaidah-Kaidah Istinbath al-Ahkam

Aliran yang disebut dengan ahlu as-Syafi'i atau usul al-mutakalimin
mengacu pada aliran tioritis murni, karena para pengamat aliran tersebut
diarahkan untuk merealisasikan kaidah-kaidah, dan memurnikannya dari

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 50



Imam Syafi’i & Abdul Aziz

pengaruh suatu madzhab. Mereka semata-mata ingin menciptakan kaidah-kaidah
yang baku, baik dapat dipergunakan oleh madzhab mereka atu tidak. Di antara
ulam aliran ini ada yang menyalahi Imam Syafi'i dalam pokok-pokok usul fiqgih,
meskipun ia mengikuti cabang-cabangnya. Sebagai contoh, Imam Syafi'i tidak
menjadikan [jma’ Sukuti (kesepakatan ulama secara diam-diam) sebagai hujjah.
Akan tetapi Imam al-Amidi, pengikut madzhab Imam Syafi'i justru sebaliknya ia
mejadikan Hujjah terhadap ijma’ sukuti tersebut (Syuhud, 2021).

Dalam aliran ini terdapat pandangan-pandangan yang bersifat logis dan
fisolofis. Mereka membicarakan asal-usul bahasa dan membahas semua
permasalahan secara rasional. Seperti pembahasan tentang kebaikan akal pikiran,
keburukan suatu perbuatan dan sebagainya, dan kesepakatan mereka terhadap
semua hukum selain peribadatan adalah bersifat rasioanal, dan kesepakatan
bahwa mensukuri nikmat Allah adalah wajib, akan tetapi mereka masih berselisih
dalam mensukuri nikmat apakah hal itu ansih tuntutan menurut akal atau tuntutan
Syara' Demikian juga mereka berselisih tentang permasalahan-permasalahan yang
bersifat rasional yang tidak berkaitan dengan perbuatan. Dan menciptakan metode
untuk menggali hukum. Seperti peselisihan mereka tentang diperkenankan atau
tidaknya membebani orang yang tidak ada (Alwana, 2020).

Terdapat perbedaan dalam menggali suatau hukum Islam bagi Ulama
Mutakallimin dan ulama Ahnaf, dengan perbedaan inilah sehingga berkonsekuensi
terhadap temuan-temuan hukum yang berbeda pula. Adapun ciri khas manhaj
ulama Mutakallimin adalah dengan pendekatan mantiqi-Nazhari (logika-teoritis)
dan ditambah adanya bukti (burhan). Metode tersebut tidak berkaitan dengan
madzhabnya dimana bisa jadi berbeda pendapat. Namun yang harus adalah aspek
dalil (Azizy, n.d).

Selebihnya, metode Hanafiyah dianggap sebagai metode yang berdasarkan
dengan metode-metode atau kaidah-kaidah yang sudah dirumuskan madzhabnya.
Dari hal ini, kalau yang pertama yaitu Mutakallimin bebas perpikir atas logika dan
dalil tanpa melihat hasil ijtihad (produk) imam madzhabnya, namun yang kedua
yaitu ulama Hanafiyah, ini tharikatnya lebih sempit dibadingkan tharikat yang
pertama dimana rumusan kaidah yang dibangun oleh Imam mereka menjadi
pegangan dan batasan dalam ijtihadnya (Yasid, 2004).

4. Peran Akal dalam Pembentukan Hukum Islam

Potensi akal sebagai daya kekuatan untuk berfikir dan berijtihad dalam
bidang hukum Islam sangat menarik dikalangan ulama figih. terutama dalam
merumuskan (meng-istinbat-kan) hukum yang tidak ditentukan secara terperinci
di dalam al-Qur'an maupun Sunnah Rasulullah. Permasalahan ini muncul

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 51



Imam Syafi’i & Abdul Aziz

berdasarkan hadist Rasulullah. Ketika menugaskan Mu'adz bin Jabal sebagai qadli
di Yaman.

Peluang yang diberikan Rasullah SAW. Sebagaimana yang terdapat pada
hadist Mu'adz membawa berpengaruh terhadap munculnya aliran yang
mengutamakan akal dalam merumuskan hukum dibanding nas (ahli Ra'yi) dan
aliran yang mengutamakan nas ketimbang akal (ahlul Hadist). Tetapi, kedua aliran
ini tetap menempatkan ijtihad atau ra'yu pada urutan ketiga dalam sumber hukum
Islam setelah al-Qur'an dan sunnah Rasullah SAW.

Dalam al-Qur'an banyak sekali ayat yang mendorong manusia
menggunakan potensi akalnya untuk mengurai maksud Allah SWT Dalam al-
Qur'an yang mana tujuan dari hal itu semata hanyalah untuk kemaslahatan hamba-
Nya. Diantara dorongan menggunakan akal untuk memperhatikan ayat-ayat Allah
Yang telah dijelaskan kepada manusia yaitu:

"Demikianlah Allah menjelaskan padamu ayat-ayat-Nya (hukum-hukum-
Nya) supaya kamu memahaminya”. (al-Baqoroh ayat. 242)

Dan untuk mengambil pelajaran dari masa lalu (QS.59:2). Banyak ayat-ayat
yang ditutup dengan ungkapan "afala ta'kilun" (apakah kamu tidak enggunakan
akalnya).

Nabi Muhammad SAW. Sebelum menerima wahyu dari Allah Untuk
menjawab beberapa permasalahan yang muncul, beliau menggunakn akal
pikirannya. Dalam suatu kasaus Rasulullah Bersaba "sesungguhnya aku adalah
manusia. Bila aku memrintahkan sesuatu tentang agamamu. Maka terimalah itu.
Dan bila aku menyuruh tentang sesuatu berdasarkan pendapatku. Maka aku
adalah manusia" (HR. Buhari. Muslim. Abu Dawud. Dan an-Nasa'i) pada hadist lain
juga disebutkan bahwa Rasulullah. Menetapkan hukum berdasarka akal
pikirannya bila wahyu belum diturunkan (HR. Abu Dawud ari Salamh).

Hal ini diperlukan oleh Rasulullah, Karena sangat kompleknya persoalan
yang muncul ketika itu. Sementara wahyu belum juga turun menjelaskannya.
Kendati demikian, Allah Tetap memerintahkan kepada Rasulullah. Sesuai dengan
firmanNya:

Oslasd BT i 20 15 2S5 EAT 388 o ST Y5 KB BB i ss o

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 52



Imam Syafi’i & Abdul Aziz

"...Katakanlah: tidaklah patut bagiku menggantikannya dari pihak diriku
sendiri. Aku tidak mengikuti kecuali apa yang diwahyukan kepadaku..."(QS.
10:15).

Namun demikian, jika Rasulullah Melakukan ijtihad sepeti mengkiyaskan
mencium istri dalam keadaan puasa dengan berkumur-kumur dalam keadaan
puasa pula (HR. Buhari). Maka hasil ijtihad ini menjadi sunnah bagi umat Islam.
Ini berbeda dengan ijtihad yang dilakukan oleh para sahabat dan ulama lainnya.
Dimana hasil ijthad mereka tidak wajib diikuti oleh ulama yang lain. akan tetapi
hanya wajib dilaksakan oleh mujtahid yang bersangkutan.

5. Interelasi Akal dengan Ijtihad

Wilayah Ijtihad dalam nash al-Qur'an maupun al-hadist Menurut
pandangan para ulama di bagi menjadi dua bagian antara lain: pertama; Kasus
Yang Terdapat Nash Hukumnya. Suatu Nash bila dipandang dari dalalahnya
terbagi menjadi dua macam yaitu Qoth'i ad-dalalah dan Zhanni ad-dalalah. Ini
adalah teori pokok yang dikembangkan oleh para ulama dalam memahami nash
(teks) al-Quran dan al-Sunnah dalam rangka penalaran figh. Teori ini menjadi
penting untuk diketahui, karena ketika kita megkaji lebih mendalam lafazh-lafazh
atau hukum-hukum yang terkandung di dalamnya (al-Qur’an dan al-Sunnah)
banyak yang mengandung makna dengan yang jelas, juga tidak sedikit maknanya
yang masih samar. Kasus yang terdapat dalam nash ada dua macam, yaitu nash
Yang Bersifat Qat'l dan Nash Yang Bersifat Zhanni.

Untuk memahami ta’rif qath'i ada dua pendekatan yang bisa dilakukan,
yakni pendekatan dari segi linguistik dan pengistilahan. Secara bahasa atau
semantik, lafazh qath'i berasal dari akar kata gatha’a, yaqta’u, gath’an wa qathu’an,
yang bermakna memotong, memisahkan, mencegah, dan menghentikan (Munawir,
1997).

Jadi, dari makna di atas dapat diambil kesimpulan bahwa lafazh qath'i
secara bahasa adalah lafazh yang sudah pasti, terpisah dan terpotong untuk
pemahaman yang lain. Sedangkan pengertian gath'i menurut istilah sebagaimana
yang dituturkan oleh Abdul Wahhab Khallaf, adalah suatu lafazh yang
menunjukkan kepada suatu makna yang diperoleh dari pemahaman makna lafadz
tersebut secara tertentu dan tidak mengandung kemungkinan ta'wil (pengalihan
dari makna hakiki kemakna majazi) serta tidak ada peluang untuk memberikan
pemahaman lain selain makna yang diinginkan lafazh tersebut.

Dalam menghadapi nash-nash semacam ini, kita mesti bisa menangkap
segi-segi ta'abbudiyahnya yang tidak bisa di nalar (irasional). Sebab, meskipun
[slam sangat menghargai peran akal (nalar) dan menempatkannya pada posisi

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 53



Imam Syafi’i & Abdul Aziz

yang tinggi dalam pergumulan sosiologisnya, namun dalam segmen tertentu posisi
akal hanyalah memperkuat kasus yang telah ditunjukkan oleh nash dengan jelas.
Seperti kewajiban shalat lima waktu, kewajiban berpuasa Ramadhan, membayar
Zakat (Yasid, 2004).

Terkait Nash Yang Bersifat Zhanni, Lafazh Zhanni diambil dari kata zhana
yaitu menduga, mengira. Maka bisa diambil benang merah bahwa zhanni secara
etimologi adalah makna lafazh yang berdasarkan pada dugaan dan perkiraan
belaka, dimana lafazh tersebut masih bisa dijamah dengan akal (ijtihad). Atau
dengan artian memberi peluang besar untuk diarahkan pada pemahaman lain
(Khallaf, 1978).

Jadi, secara terminologi Nash Zhanni adalah suatu lafazh yang menunjukkan
pada suatu makna, namun masih ada peluang untuk dita'wil atau digiring pada
makna lain yang masih berada dalam kandungannya. Untuk mengimplementasikan
nash yang tidak tegas penegakan hukumnya ini, dibutuhkan adanya daya
kreatifitas nalar dan intelektual dalam wujud operasionalisasi pengambilan
konklusi hukum dengan perangkat metodologi istinbath al-ahkam yang
dibenarkan oleh syara' (Khallaf, 1978).

Wilayah akal dalam nash yang Zhanni ad-Dalalah yaitu membahas tentang
makna yang dikandung oleh nash tersebut yang masih gamang. Dimana nash
tersebut terkadang bersifat 'Am, Muthlak, berbentuk Amr atau Nahi, yang masing-
masing nash itu membutuhkan nalar untuk mengungkap apa yang di kehendaki
nash itu sendiri secara hakiki. Baik dengan metode Ibara an-nash, Isyara an-nash
dan yang lainnya, sekiranya peranan akal lebih banyak menonjol.

Kedua; Kasus Yang Tidak Terdapat Nash Hukumnya, Adapun untuk
mengetahui fenomena yang tidak terdapat dalam Nash atau Ijma’, maka untuk
menjangkau hukumnya dengan dalil-dalil yang bernuansa Ijtihadi (Adillah al-
'Aqliyah) yaitu: Qiyas, Istihsan, Mashlahah Mursalah, ‘Urf, Istishhab, Syar'u man
Qoblana dan Madzhab al-Sohabi (Zuhaili, 2005).

6. Interelasi akal dengan Maslahah

Jumhur fugahd’ sepakat bahwasannya maslahah merupakan puncak hikmah
hukum. Maslahah harus diterima sebagai sumber hukum dengan catatan tidak
dilatarbelakangi oleh keinginan hawa nafsu dan tidak ada pertentangan dengan
nashsh serta magqdsid asy-Syari’ah (tujuan-tujuan sydri’). Namun begitu dari
Syafi'iyah dan Hanafiyah sangat hati-hati dan memperketat ketentuan-
ketentuannya. Maslahah berdasar pada gqiyds yang terdapat illat dan jelas
batasannya (mundhdbith). Oleh sebab itu harus ada ashl (sumber pokok) yang
kemudian menjadi landasan gqiyds (magqis alaih). Selain itu, illat tersebut

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 54



Imam Syafi’i & Abdul Aziz

batasannya jelas yang mengandung maslahah. Sementara dari madzhab Maliki dan
Hanbali, sifat mundsib yang merupakan alasan adanya maslahah, walaupunn
batasannya tidak jelas, dapat diajdikan illat bagi qiyds. Dari hal ini, menurut
madzhab Maliki dan Hanbali illta tersebut dapat diterima sebagaimana
diterimanya qiyds berdasarkan adanya sifat mundsib, yaitu hikmah, tanpa melihat
apakabh illat itu mundhabith atau tidak..

Adapun pandangan al-Ghazali yang mengatakan bahwa maslahah mursalah
diambil sebagai sumber hukum di saat dalam keadaan dharurat, tidaklah bisa
disebut sebagai maslahah mursalah. Sebab keadaan dharurat membolehkan hal
yang terlarang. Sedang menentukan hukum berdasarkan dharurat ini telah
didukung oleh sumber-sumber hukum pokok yang khusus yang bisa dijadikan
rujukan. Oleh karena itu, dalam hal ini tidak bisa dikatakan sebagai istidlal mursal
ghairu muqayyad (pengambilan hukum secara bebas/lepas dari nashsh, tanpa
adanya kualifikasi) (Abu Zahrah, 1999).

Kaitannya dengan ini pula, para ulama ahli figh telah mencapai sepakat
bahwa semua ajaran yang dibawa oleh Islam mengandung maslahah yang nyata.
Allah SWT menegaskan bahwa ajaran Islam (al-Qur’an) merupakan rahmat, obat
penyembuh dan petunjuk. Namun, mereka berselisih pendapat tentang keterkaitan
antara hukum Islam dan maslahah. Artinya Allah SWT tidak mungkin
mengeluarkan hukum syara’ kecuali mengandung maslahah. Apakah maslahah itu
mengikat hukum syara’ ? para ulama berbeda pendapat hingga terbagi menjadi
tiga golongan yaitu:

Pertama, menolak bahwa hukum Islam terkait dengan maslahah. Boleh saja
Allah mensyari’atkan hukum yang tidak mengandung maslahah. Demikianlah
pendapat menurut Asy’ariyah dan golongan Zhahiriyah. Meskipun dari hasil
penelitian yang mereka lakukan menunjukkan semua hukum syara’ disyari’atkan
untuk kemaslahatan manusia. Kedua, sebagian Madzhab Syafi'iyah dan sebagain
Madzhab Hanafiyah berpendapat bahwa maslahah patut menjadi ‘illat bagi hukum.
Akan tetapi, sekedar sebagai tanda (amarah) bagi hukum bukan sebagai penggerak
yang mendorong Allah SWT menetapkan hukum. Ketiga, golongan ini menegaskan
bahwa segala hukum Islam dita’lil (terkait dengan maslahah), karena Allah SWT
telah berjanji demikian.

Adanya perbedaaan sini hanyalah dalam tataran teori saja, sementara
dalam empirisnya para ulama sepakat. Sebab mereka sepakat, bahwa dalam
hukum yang telah ditetapkan oleh syara” mengandung maslahah .Tidak satupun
hukum yang didatangkan Islam kecuali mengandung maslahah bagi umat manusia
yang terhimpun dalam lima pokok di muka (Abu Zahrah, 1999).

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 55



Imam Syafi’i & Abdul Aziz

Madzhab Syafi'iyah dan Hanabilah berpendapat, bahwa jika maslahah
bertentangan dengan nashsh, maka yang wajib didahulukan adalah nashsh dan
kedudukan maslahah tidak diakui kehujjahannya. Sebab menurut mereka
maslahah mursalah dapat diambil nanti setelah ada keputusan dari nashsh atau
fatwa sahdbat.

Lain halnya dengan Madzhab Hanafiyah dan Malikiyah, mereka
berpendapat bahwa jika terjadi pertentangan antara maslahah dan nashsh, maka
yang harus dipandang dahulu adalah nashsh. Jika daldlah (penunjukan nashsh) dan
stabdth (ketetapan nashsh) dari Allah bersifat dhanni atau berupa Hadits Ahad,
maka maslahah bisa di ke depankan atau diutamakan daripada nashsh tersebut.
Begitu juga sebaliknya, jika daldlah (penunjukan nashsh) dan stabdth (ketetapan
nashsh) adalah gqathi’iy, maka tetap nashsh yang harus dimenangkan (Zuhaili,
2005).

Sedangkan Imam Ghazali dan al-Matlridi menawarkan berbeda, bahwa
maslahah dapat diutamakan dengan syarat maslahah tersebut bersifat dhartriyah
(terpaksa), gqath’iyyah (pasti), dan kulliyah (umum). Atau maslahah tersebut bukan
termasuk maslahah yang semata-mata kebutuhan yang biasa-biasa saja atau
praduga dan kecurigaan semata demi kelompok-kelompok tertentu. Misalnya
bolehnya membunuh kaum muslimin yang sedang dalam tawanan kaum Kkafir,
dimana mereka berusaha menjadi tameng warga kaum kafir untuk
menghancurkan kaum muslimin sendiri. Alasannya adalah demi menjaga
keselamatan seluruh warga muslimin beserta daerah-daerah tempat tinggal
mereka dari ancaman yang terselubung itu. Memang dalil ini bertentangan dengan
syara’ (nashsh), yakni larangan yang tidak boleh membunuh orang muslim tanpa
ada tindakan kriminal atau berbuat dosa (Zuhaili, 2005). Namun, demikian ini
mengandung maslahah yang harus diangkat.

D. Simpulan

Dari data-data yang penulis kemukakan diatas, Bahwasanya dalam proses
pembentukan hukum Islam dengan mengandalkan Nash al-Qur'an dan al-Al-Hadist
semata, tidaklah cukup memadai dalam menyikapi persoalan kemanusiaan sehari-
hari. Oleh Kkarena itu, wujud wahyu dalam istinbath al-Ahkam harus
"dikombinasikan" dengan akal manusia untuk merumuskan diktum-diktum ajaran
yang rahmatan lil al-'alamin.

Begitu sentralnya peran akal manusia dalam ikut berprtisipasi menemukan
jawaban-jawaban persoalan yang belum dijamah oleh al-Qur'an maupun al-Al-
Hadist. Maka sumber hukum Islam sesungguhnya menurut penulis bisa
disimplikasi menjadi tiga yaitu; al-Qur'an, Al-Hadist, dan akal (ijtihad). Sementara

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 56



Imam Syafi’i & Abdul Aziz

sumber hukum yang lain hanyalah merupakan pengejawantahan dari ketiga
sumber tersebut.

Selain itu posisi maslahah sebagai hujjah as-Syar’iyyah. Hal ini menjadi
pertimbangan ketika maslahah dianggap ada pertentangan dengan nashsh, ijma’
ataupun gqiyds. Madzhab Syafi'iyah dan Hanabilah berpendapat, bahwa jika
maslahah bertentangan dengan nashsh, maka yang wajib didahulukan adalah
nashsh dan kedudukan maslahah tidak diakui kehujjahannya. Sebab menurut
mereka maslahah mursalah dapat diambil nanti setelah ada keputusan dari nashsh
atau fatwa sahdbat.

Lain halnya dengan Madzhab Hanafiyah dan Malikiyah, mereka
berpendapat bahwa jika terjadi pertentangan antara maslahah dan nashsh, maka
yang harus dipandang dahulu adalah nashsh. Jika daldlah (penunjukan nashsh) dan
stabdth (ketetapan nashsh) dari Allah bersifat dhanni atau berupa Hadits Ahad,
maka maslahah bisa di ke depankan atau diutamakan daripada nashsh tersebut.
Begitu juga sebaliknya, jika daldlah (penunjukan nashsh) dan stabdth (ketetapan
nashsh) adalah gathi’iy, maka tetap nashsh yang harus dimenangkan.

Daftar Rujukan

Abd. Rozagq, J. (2011). USHUL AL-FIQH ANTARA AHL AL-H ADITH DAN AHL AL-RA
"Y. Islamica, 6(1), 10-12.

Abu Zahrah, M. (n.d.). Tarikh Al-Madzdhib Al-Fighiyyah. Al-Madani.

Abu Zahrah, M. (1999). Ushul al-Fiqh. Pustaka Firdaus.

Al-Jauziyyah, I. al-Q. (1973). I'lam al-Muwagqqi’in ‘an Rabb al-‘Alamin. Beirut: Dar
Al-Jil.

Al Barry, M. D., & Pius, A. P. (1994). Kamus ilmiah populer. Surabaya: Arkola, 31-
36.

Alwana, H. A. (2020). ALIRAN PEMIKIRAN USHUL FIQH DAN PENGARUHNYA
TERHADAP PENDEKATAN HUKUM ISLAM. Jurnal Ilmiah Syari‘Ah, 19(2), 45-
46.

bin Muhammad, I. A. H. M. (2008). al-Ghazali, al-Mustasfa min ‘Ilmi al-Ushul. Cet. I,
Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyah.

Khallaf, A. al-W. (1978). IIm Ushul al-Fiqh. Kuwait: Dar al-Qalam.

Muchasan, M. Z. dan A. (2020). Peran Akal Dalam Dalam Memahami Teks (Nash)
Dalam Bingkai Maqashid Al-Sharyi’ah. Jurnal Inovatif, 6(2), 149-165.

Munawir, A. W. (1997). Kamus Arab Al-Munawwir. Yogyakarta: Pustaka progresif.

Permono, S. H. (2002). Dinamisasi Hukum Islam dalam Menjawab Tantangan Era
Globalisasi. Surabaya: Demak Press, t. Th.

Rahmat, M. L. (2002). Kritik nalar fiqgih NU: transformasi paradigma bahtsul masa’il.
Lakpesdam.

Sugiyono, P. (2005). Memahami penelitian kualitatif. Bandung: Alfabeta.

Syabir, M. 0. (1996). al-Mu’amalat al-Maliyyah al-Mu’ashirah f1 al-Figh al-Islami,

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 57



Imam Syafi’i & Abdul Aziz

cet. 1. Yordania: Dar an-Nafais.

Syafi’i, I. (2018). TRANSFORMASI MADZHAB QOULI MENUJU MADZHAB MANHA]JI
JAMA'IY DALAM BAHTSUL MASA'IL. Asy-Syari’ah: Jurnal Hukum Islam, 4(1),
19-29. https://doi.org/https://doi.org/10.36835/assyariah.v4i1.99

Syuhud, K. dan H. (2021). Interelasi Akal dan Wahyu : Analisis Pemikiran Ulama
Mutakallimin dalam Pembentukan Hukum Islam. JIL: Journal of Islamic Law,
2(1),43-61. https://doi.org/10.24260/jil.v

Zahro, A. (2004). Tradisi Intelektual NU; Lajnah Bahtsul Masail 1926-1999: Tradisi
Intelektual NU. LKkiS Pelangi Aksara.

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 58



