
AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga  

dan Hukum Islam 
` 

Volume 1 Nomor 1 Tahun 2022  

 
 

 

AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam 

ISSN  - 

PENGARUH IJTIHAD IMAM SYAFI’I  
TERHADAP PERAN AKAL DALAM PEMBENTUKAN HUKUM ISLAM 

 
Imam Syafi’i1, Abdul Aziz2 

1Universitas Islam Zainul Hasan (UNZAH) Genggong Probolinggo, Indonesia 
2Institut Agama Islam (IAI) Ibrahimy Genteng Banyuwangi, Indonesia 

e-mail : 1afzuhri@gmail.com,  2azizws@iaiibrahimy.ac.id  
 

Abstract 
 
Imam Shafi'i positions human reason in the Istimbat al-Ahkam as a mediation of the 
'Aqliyah proposition to reveal the purpose of God in the form of Nash, which 
sometimes has a relative nature (Dhahir, Mujmal, 'Aam, Mutlaq Etc.) where the 
mujtahid exploits his mind to reveal Nash's goal is to be grounded. That is in 
accordance with human expectations on this earth "Maslahah Lil Muslimin Wa al-
Muslimah". However, once the role of reason remains in harmony and subject to the 
texts, this can be seen where Imam Shafi'i does not recognize Istihsan as one of the 
istinbâth procedures and also rejects Imam Malik's al-Masalih al-Mursalah. This has 
an impact on his followers, especially in the position of maṣlahah as hujjah as-
Syar'iyyah. When maṣlahah is considered to be in conflict with texts, ijmâ' or qiyâs, 
the Shafi'iyah and Hanâbilah schools are of the opinion that if the maṣlahah conflicts 
with the texts, then what must be prioritized is the text and the position of the 
maṣlahah is not recognized for its validity. Because according to them maṣlahah 
mursalah can be taken later after there is a decision from the texts or fatwas of 
friends. 
 
Keywords: Ijtihad, Imam Syafi’I,  Intelect. 
 

Accepted: 
November 25 2021 

Reviewed: 
January 04 2022 

Published: 
January 20 2022 

 

A. Pendahuluan  

Perdebatan panjang dikalangan para ulama tentang fungsi akal dan wahyu 

ketika terjadi polemik dalam menguak sebuah kebenaran dalam al-Qur'an tak 

kunjung usai, Mereka saling mempertahankan pendapatnya masing-masing guna 

menyikapi persoalan akal dan wahyu ketika berseberangan. Sebagian berpendapat 

bahwa akal tidak punya wewenang mensyari'atkan hukum dan menjatuhkan 

pembebanan-pembebanan hukum Islam (at-taklifat), dan sebagian yang lain akal 

lebih didahulukan, dan bahkan akal sangatlah berfungsi mempunyai peran yang 

berarti, hanya saja batas kemampuan fungsionalnya yang menjadi perdebatannya 

(Abu Zahrah, 1999). 

mailto:afzuhri@gmail.com
mailto:azizws@iaiibrahimy.ac.id


 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       46 

Imam Syafi’i sebagaimana para pakar Ushul Fikih lainnya juga mengakui 

adanya metode istinbâth dengan perantaraan akal pikiran (al-ijtihâd bi ar-ra`yi). 

Yang dimaksud menurut beliau adalah teori Qiyâs itu sendiri, tidak yang lain. Inilah 

prosedur terakhir dalam metode istinbâth versi Imam Syafi’î. Beliau tidak 

mengakui Al-Istihsân sebagai salah satu prosedur istinbâth. Imam Syafi'i sangat 

menentang metode Istihsan yang dijadikan landasan Imam Abu Hanifah dan juga 

menolak al-Mashalih al-Mursalah Imam Malik (Abu Zahrah, n.d.). 

Beliau hidup dimasa adanya pertentangan antara Ahl al-Hadits yang lebih 

dominan pada nash) dengan Ahlu ar-Ra'yi dimana mereka lebih pada peran nalar 

pikiran. Beliau  pernah menjadi murid dari Imam Malik yang merupakan Ahl al-

Hadits, dan juga pernah belajar kepada asy-Syaibani (murid daripada Abu 

Hanifah), salah satu tokoh Ahl ar-Ra'yi. Dari memahami dua aliran tersebut Imam 

Syafi'i mencetuskan mazhabnya, dimana di sinyalir merupakan aliran di antara 

kedua kelompok tersebut. (Abd. Rozaq, 2011). 

Di era kontemporer ini, kontek sosial kemasyarakatan, baik berupa kontek 

geografis maupun kontek zamannya, menjadi tolok ukur yang praktis dalam 

menciptakan hukum-hukum yang dinamis. Sementara dalam kasus kontemporer 

tentunya untuk menyelesaikan beberapa persoalan harus melalui nalar pikir yang 

sesuai dengan zaman itu sendiri (Muchasan, 2020). Disamping itu kontek waktu 

dan tempat menjadi pertimbangan pokok para ulama kekinian dalam 

mengakomodasi berbagai wacana perubahan sosial yang berkembang, disamping 

harus membumikan nilai teologis yang terdapat dalam maqasid as-Syari'ah (Al-

Jauziyyah, 1973).  

Dalam wacana hukum tidaklah bisa terlepas dari peran nalar manusia. Hal 

ini agar dapat mewujudkan produk-produk hukum yang relevan dengan arus 

zaman yang selalu berubah. Sehingga wajar kalau para ulama ushul membahas 

metodologi penetapan hukum kebanyakan tidak terlepas dari peran akal. Itu juga 

terjustifikasi dalam pembahasan adillah al-ahkan yang menjadi dasar utama dalam 

pengambilan hukum. Al-Ghazali menjelaskan secara detail dalam satu bab khusus 

mengenai al-Mutsmir (adillah al-ahkam), Beliau menyebutkan macam-macam 

Adillah dalam ranngka menetapkan hukum-hukum yaitu: al-Qur'an, as-Sunnah, 

Ijma' serta dalil akal dan Istishab (bin Muhammad, 2008). 

Dengan melihat deskripsi diatas, peran akal menjadi penting dalam 

memberikan solusi terkait problematika yang terjadi. Pandangan Imam Syafi’i, 

berijtihad adalah suatu keharusan dalam persoalan-persoalan yang tidak 

dijelaskan oleh nash-nash al-Qur’an dan Hadis. Tentu proses ijtihad ini tidak lain 

adalah “memerankan” akal sebagai landasannya. Namun begitu beliau 

membatasinya dengan bukti menolak konsep istihsan sebagai metode istinbath. 



 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       47 

Beliau tidak mengakui Al-Istihsân sebagai salah satu prosedur istinbâth dan 

Mashalih Mursalah dari Imam Malik (Abu Zahrah, n.d.). Dari hal ini penulis 

merumuskan masalah pokok yang hendak dikaji, yaitu dalam Persoalan 

bagaimanakah peran akal dalam proses Istinbath hukum Islam dan bagaimana 

pengaruh ijtihad Imam syafi’i terhadap pembentukan hukum Islam? 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini adalah pustaka dengan pendekatan kualitatif. Adapun elemen-

elemen penting dan telah menjadi sesuatu yang permanen dalam metode 

penelitian ini yaitu; Sumber data asli (primer) dan sumber data tambahan 

(sekunder). Sumber data asli dari penelitian ini yaitu literatur-literatur yang 

mengkaji secara eksplisit tentang objek penelitian ini. Selanjutnya untuk 

mempertajam data dan memperkuat validitasnya, maka digunakan juga sumber 

data tambahan, yakni berbagai sumber yang secara tidak langsung berhubungan 

dengan kajian ini. Terakhir metode analisa data, data yang terkumpul dalam kajian 

ini akan dianalisis dan diinterpretasi dengan dua metode, yaitu: Induktif, yaitu 

dengan cara mengkaji secara mendalam data-data yang bersifat khusus untuk 

kemudian diambil kesimpulan umum (Sugiyono, 2005). 

 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Metode Istinbath Al-Ahkam 

Kata metode dalam bahasa Arab dapat diterjemahkan kepada “Nizhâm“, 

“Tarîqah“, “Manhaj“, dan “Uslûb“ (Munawir, 1997). Namun setelah peneliti 

mengeksplorasi lebih jauh beberapa kitab Ushul Fikih, maka yang lumrah dipakai 

sebagai arti dari metode adalah lafazh “Tarîqah“ dan “Manhaj“. Kata metode dalam 

bahasa Indonesia diartikan sebagai metode yang teratur dan sistematis didalam 

pelaksanaan sesuatu (Al Barry & Pius, 1994). 

Sedangkan Istinbâth secara etimologi berarti mengeluarkan sesuatu setelah 

memprosesnya. Dapat pula diartikan mengeluarkan makna-makna yang 

tersembunyi dari nash-nash. Mengenai definisi Istinbâth secara terminologi, di 

kalangan aktivis hukum Islam masih berselisih pendapat. Al-Jurjânî 

mendefinisikan Istinbâth dengan mengeluarkan atau menggali makna-makna yang 

dikandung teks-teks syara’ dengan perantaraan akal yang murni dan potensi diri 

(Syafi’i, 2018). 

Kemudian, Sjechul Hadi Permono mengatakan bahwa Istinbâth adalah 

menerapkan qawâ’id ushûliyyah dan qawâ’id fiqhiyyah yang mu’tabarah (yang 

sudah mapan dan diakui kebenarannya serta kemaslahatannya). Mengenai 



 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       48 

sumber-sumber hukum yang dapat digali dengan menggunakan kedua al-qawâ’id 

tersebut, menurut Sjechul Hadi, adalah Al-Qur'an, Hadits, dan Al-Mashlahah Al-

Mursalah (Permono, 2002).  

Sementara di sisi lain, kalangan NU memiliki pengertian sendiri tentang 

Istinbâth. Menurut ormas terbesar ini Istinbâth diartikan sebagai suatu kegiatan 

menyesuaikan diri dengan metode bermadzhab mentahqiqkan secara dinamis dari 

pendapat para fuqaha` dalam suatu problematika yang terjadi. Pengertian ini 

sejalan dengan pemaknaan At-Takhrîj seperti dikatakan oleh Utsmân Syabîr dalam 

bukunya al-Mu’amalat al-Maliyyah al-Mu’ashirah fī al-Fiqh al-Islami (Syabir, 

1996). 

Ada tiga perbedaan mencolok dari tiga paparan di atas. Pertama, terkait 

dengan metode atau cara yang dapat digunakan sebagai alat menggali hukum. 

Sjechul Hadi mengatakan bahwa Istinbâth dapat dilakukan dengan menggunakan 

alat bantu qawâ’id ushûliyyah dan qawâ’id fiqhiyyah yang mu’tabarah. Sedangkan 

menurut Al-Jurjânî, Istinbâth dapat dilakukan dengan bantuan akal budi yang 

sehat. Namun perbedaan tersebut tidak begitu prinsipil, karena boleh jadi yang 

dimaksudkan dengan akal budi yang sehat menurut Al-Jurjânî adalah qawâ’id al-

ushûliyyah dan qawâ’id al-fiqhiyyah seperti yang dimaksudkan oleh Sjeichul Hadi 

(Permono, 2002). 

Kedua, kaitannya dengan sumber hukum sebagai obyek Istinbâth. Al-Jurjânî 

hanya menyebut Al-Quran dan Al-Hadits, sedangkan (Permono, 2002) 

menambahkan Al-Maslahah sebagai sumber hukum. Dengan demikian, obyek 

Istinbâth menurut (Permono, 2002) dapat dibagi menjadi dua, yaitu Nashush (Al-

Quran dan Al-Hadits), dan Ghayru An-Nushush (Maslahat). Pemikiran ini sejalan 

dengan apa yang dikatakan Fathî Ad-Darînî, yang mana dia membagi ranah 

Istinbâth kepada dua ruang, yaitu Istinbâth pada Nash (Al-Quran dan Al-Hadits) 

dan Istinbâth pada selain Nash. 

Ketiga, mengenai obyek Istinbâth pula kaitannya dengan definisi yang 

dikatakan oleh ormas NU, kalau Sjechul menambahkan Al-Mashlahah sebagai 

sumber hukum, maka LBM NU disamping juga memperhitungkan Al-Mashlahah 

juga menambahkan Nash-nash Fuqahâ` sebagai sumber hukum. Kitab-kitab 

karangan para ahli Fikih abad pertengahan memegang peranan yang strategis 

dalam memutuskan hukum permasalahan yang dihadapi (Permono, 2002). 

Ahmad Zahro dalam bukunya, Tradisi Intelektual NU menyebutkan bahwa 

metode Istinbâth hukum dalam tradisi NU itu ada tiga, yaitu metode Qaulî, Ilhâqî, 

dan Manhajî (Zahro, 2004). Yang dimaksud dengan metode Qaulî adalah menjawab 

persoalan atau kasus (wâqi’ah) yang sedang dibahas dalam forum Bahtsul Masâil 

dengan berpijak langsung pada teks-teks kitab-kitab kuning yang mu’tabar 



 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       49 

(Rahmat, 2002). Jika dalam menyikapi suatu persoalan tersebut hanya ada satu 

qaul atau wajh (tidak ada perbedaan pendapat), maka pendapat tersebut 

diterapkan sebagai jawabannya. Namun bila dalam persoalan itu terdapat 

beberapa pendapat (ada beda pendapat), maka perlu adanya ketetapan bersama 

atau dikenal dengan Taqrîr Jamâ’î, yakni suatu usaha bersama untuk sepakat 

dalam memutuskan suatu kasus dengan mengambil pilihan yang dianggap benar 

dari qaul-qaul atau pendapat yang ada (Zahro, 2004). 

Dalam melakukan Taqrîr Jamâ’î ini yang harus diperhatikan adalah 

pendapat ulama’ yang lebih menonjol. Terkait dengan hal ini, Munas Lampung 

memutuskan bahwa, jika dijumpai beberapa qaul atau wajh dalam mewnyikapi 

suatu persoalan, maka yang dianggap lebih menonjol (dijadikan pegangan dalam 

Taqrîr Jamâ’î) adalah: pendapat para ulama yang dianggap lebih banyak 

maslahatnya, atau berusaha mengambil keputusan Muktamar NU. Perdebatan 

pendapat dapat diselesaikan dengan memilih: Pendapat yang terjadi sepakat oleh 

Syaikhoni (imam Nawawî dan imam Râfi’î), Pendapat dari imam Nawawî, pendapat 

yang dikemukakan imam Râfi’î, pendapat masyoritas para ulama’, pendapat  dari 

ulama yang lebih mumpuni, dan  pendapat dari  yang lebih wara’ (Rahmat, 2002). 

Selanjutnya Metode Ilhâqî yang hampir sama dengan metode Qiyâs dalam 

teori Ushûl Fikih. Perbedaannya hanya terletak pada al-Ahkam asal. Kalau al-

Ahkam asal dalam metode Qiyâs berdasarkan teks Nash (Al-Qurân dan Al-Hadîts), 

maka dalam metode Ilhâqî, al-Ahkam asal ditetapkan oleh qaul imam. Dengan 

begitu, metode Ilhâqî adalah menyamakan hukum yang belum ada keketapannya 

dengan hukum yang telah tertuang jelas dalam satu kitab, karena kedua kasus tadi 

ada kemiripan (Khallaf, 1978). 

Kalau dalam metode Qiyâs ada rukun-rukun yang harus dipernuhi, maka 

dalam metode Ilhâqî juga begitu. Rukun atau elemen metode Ilhâqî ada empat, 

yaitu masalah yang dihukumi, masalah yang diikuti hukumnya, hukum fikih (halal, 

haram, dan sebagainya), dan wajh al-ilhâq atau segi kemiripan (Rahmat, 2002). 

Terakhir Metode Manhajî, Metode terakhir dalam Istinbâth hukum Islam 

versi NU, yaitu suatu metode dalam menyelesaikan persoalan dengan mengikuti 

jalan pikiran dan kaidah dari imam madzhab. Metode ini adalah upaya untuk 

memutuskan suatu hukum kasus dengan langsung dari Al-Quran, Hadits dan 

seterunya namun dengan perantaraan alat bantu qawâ'id ushuliyyah dan qawâ'id 

fiqhiyyah. Dengan istilah lain, revitalisasi Ushul Fiqih (Zahro, 2004). 

Menurut hasil riset Zahro, metode Manhajî ini dapat dikembangkan dengan 

cara Istinbâth Jamâ'î yaitu suatu upaya kolektif dari para pakar untuk menggali 

kandungan atau spirit dari nash-nash syara’. Dalam banyak penelitian disebutkan 

bahwa, metode terakhir ini masih belum banyak dipraktikkan oleh para 



 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       50 

musyâwirin (peserta) Bahtsul Masâil NU, kecuali hanya pada masalah-masalah 

yang sifatnya diniyyah maudlû’îyah (Rahmat, 2002). 

 

2. Karakteristik Ijtihad Imam Syafi’i 

Prosedur Istinbâth yang ditawarkan Imam Syafi’î secara berurutan adalah 

sebagai berikut: pertama; An-Nushush (Al-Qurân dan Al-Hadîts Ash-Shahîhah). Dua 

sumber ini menurut Imam Syafi’î adalah sumber primer (al-mashdar al-wahîd) 

dalam merumuskan hukum Fikih Islam. Dalam merumuskan hukum Fikih, Asy-

Syafi’î juga menggunakan Al-Hadîts Al-Âhâd. Beliau menolak sebagian orang yang 

tidak mengakui Al-Hadîts Al-Âhâd sebagai hujjah dengan argumentasi bahwa 

Rasulullah saw. dalam menyebarkan ajaran Islam selalu mengutus sahabatnya 

secara perorangan atau beberapa orang tapi tidak sampai pada taraf tingkatan 

mutawâtir, sehingga pesan-pesan (Al-Hadîts) yang dibawa oleh delegasi Rasulullah 

itu adalah Al-Hadîts Al-Âhâd (Syafi’i, 2018). 

Kedua; Al-Ijmâ’ (konsensus para ulama`), Al-Ijmâ’ yang dimaksudkan Asy-

Syafi’î bukanlah Al-Ijmâ’ yang dilakukan oleh penduduk kota Madinah seperti yang 

dikatakan gurunya, Imam Mâlik. Al-Ijmâ’ yang dimaksudkan Asy-Syafi’î adalah 

kesepakatan yang terjadi di kalangan para ulama`. Ketiga; Aqwâl Ash-Shahâbah, 

Aqwâl Ash-Shahâbah yang dimaksudkan yaitu pendapat para sahabat Nabi saw.. 

Menurut Asy-Syafi’î Aqwâl Ash-Shahâbah terbagi menjadi tiga, yaitu: (1) yang 

disepakati oleh sahabat yang lain; (2) yang tidak dikomentari oleh sahabat lain 

(tidak menyetujuinya pun tidak menolakknya); dan (3) yang diperselisihkan di 

kalangan para sahabat (Abu Zahrah, n.d.).  

Ke empat; Al-Qiyâs; Ketiga rentetan prosedur sebelumnya, Asy-Syafi’î 

terkesan hanya menjadi penyalur ide dari para ulama` sebelumnya, karena beliau 

hanya memutuskan hukum dengan teks-teks Al-Qurân, Al-Hadîts, dan perkataan 

ulama` sebelumnya, baik yang disepakati atau tidak. Berbeda dengan Al-Qiyâs ini. 

Dengan teori Al-Qiyâs-nya ini, jelas sekali posisi Asy-Syafi’î sebagai seorang 

mujtahid, karena beliau menguras otak dan pikiran untuk mencari titik persamaan 

(‘illat) antara hukum yang ada dalam teks Nash dengan hukum baru yang sedang 

dihadapi. Menurut Abu Zahrah, Asy-Syafi’î tidak menganggap Al-Qiyâs sebagai 

sumber hukum, tapi prinsip atau metode untuk memahami makna yang 

terkandung dalam teks Nash (Qurân dan Al-Hadîts) (Abu Zahrah, n.d.). 

 

3. Kaidah-Kaidah Istinbath al-Ahkam 

Aliran yang disebut dengan ahlu as-Syafi'i atau usul al-mutakalimin 

mengacu pada aliran tioritis murni, karena para pengamat aliran tersebut 

diarahkan untuk merealisasikan kaidah-kaidah, dan memurnikannya dari 



 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       51 

pengaruh suatu madzhab. Mereka semata-mata ingin menciptakan kaidah-kaidah 

yang baku, baik dapat dipergunakan oleh madzhab mereka atu tidak. Di antara 

ulam aliran ini ada yang menyalahi Imam Syafi'i dalam pokok-pokok usul fiqih, 

meskipun ia mengikuti cabang-cabangnya. Sebagai contoh, Imam Syafi'i tidak 

menjadikan  Ijma' Sukuti (kesepakatan ulama secara diam-diam) sebagai hujjah. 

Akan tetapi Imam al-Amidi, pengikut madzhab Imam Syafi'i justru sebaliknya ia 

mejadikan Hujjah terhadap ijma' sukuti tersebut (Syuhud, 2021).  

Dalam aliran ini terdapat pandangan-pandangan yang bersifat logis dan 

fisolofis. Mereka membicarakan asal-usul bahasa dan membahas semua 

permasalahan secara rasional. Seperti pembahasan tentang kebaikan akal pikiran, 

keburukan suatu perbuatan dan sebagainya, dan kesepakatan mereka terhadap 

semua hukum selain  peribadatan adalah bersifat rasioanal, dan kesepakatan 

bahwa mensukuri nikmat Allah adalah wajib, akan tetapi mereka masih berselisih 

dalam mensukuri nikmat apakah hal itu ansih tuntutan menurut akal atau tuntutan 

Syara' Demikian juga mereka berselisih tentang permasalahan-permasalahan yang 

bersifat rasional yang tidak berkaitan dengan perbuatan. Dan menciptakan metode 

untuk menggali hukum. Seperti peselisihan mereka tentang diperkenankan atau 

tidaknya membebani orang yang tidak ada (Alwana, 2020). 

Terdapat perbedaan dalam menggali suatau hukum Islam bagi Ulama 

Mutakallimin dan ulama Ahnaf, dengan perbedaan inilah sehingga berkonsekuensi 

terhadap temuan-temuan hukum yang berbeda pula. Adapun ciri khas manhaj 

ulama Mutakallimin adalah dengan pendekatan mantiqi-Nazhari (logika-teoritis) 

dan ditambah adanya bukti (burhan). Metode tersebut tidak berkaitan dengan 

madzhabnya dimana bisa jadi berbeda pendapat. Namun yang harus adalah aspek 

dalil (Azizy, n.d).  

Selebihnya, metode Hanafiyah dianggap sebagai metode yang berdasarkan 

dengan metode-metode atau kaidah-kaidah yang sudah dirumuskan madzhabnya. 

Dari hal ini, kalau yang pertama yaitu Mutakallimin bebas perpikir atas logika dan 

dalil tanpa melihat hasil ijtihad (produk) imam madzhabnya, namun yang kedua 

yaitu ulama Hanafiyah, ini tharikatnya lebih sempit dibadingkan tharikat yang 

pertama dimana rumusan kaidah yang dibangun oleh Imam mereka menjadi 

pegangan dan batasan dalam ijtihadnya (Yasid, 2004). 

 

4. Peran Akal dalam Pembentukan Hukum Islam 

Potensi akal sebagai daya kekuatan untuk berfikir dan berijtihad dalam 

bidang hukum Islam sangat menarik dikalangan ulama fiqih. terutama dalam 

merumuskan (meng-istinbat-kan) hukum yang tidak ditentukan secara  terperinci 

di dalam al-Qur'an maupun Sunnah Rasulullah. Permasalahan ini muncul 



 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       52 

berdasarkan hadist Rasulullah. Ketika menugaskan Mu'adz bin Jabal sebagai qadli 

di Yaman.  

Peluang yang diberikan Rasullah SAW. Sebagaimana yang terdapat pada 

hadist Mu'adz membawa berpengaruh terhadap munculnya aliran yang 

mengutamakan akal dalam merumuskan hukum dibanding nas (ahli Ra'yi) dan 

aliran yang mengutamakan nas ketimbang akal (ahlul Hadist). Tetapi, kedua aliran 

ini tetap menempatkan ijtihad atau ra'yu pada urutan ketiga dalam sumber hukum 

Islam setelah al-Qur'an dan sunnah Rasullah SAW.          

Dalam al-Qur'an banyak sekali ayat yang mendorong manusia 

menggunakan potensi akalnya untuk mengurai maksud Allah SWT Dalam al-

Qur'an yang mana tujuan dari hal itu semata hanyalah untuk kemaslahatan hamba-

Nya. Diantara dorongan menggunakan akal untuk memperhatikan ayat-ayat Allah 

Yang telah dijelaskan kepada manusia yaitu: 

ََُكَذَلِكََ تَ ع قِلُونََلَعَلَكُمَ َآَيََتهََِِلَكُمَ َاللََََُّيُ بَيِّ  
"Demikianlah Allah menjelaskan padamu ayat-ayat-Nya (hukum-hukum-

Nya)  supaya kamu memahaminya". (al-Baqoroh ayat. 242) 

 

Dan untuk mengambil pelajaran dari masa lalu (QS.59:2). Banyak ayat-ayat 

yang ditutup dengan ungkapan "afala ta'kilun" (apakah kamu tidak enggunakan 

akalnya). 

Nabi Muhammad SAW. Sebelum menerima wahyu dari Allah Untuk 

menjawab beberapa permasalahan yang muncul, beliau menggunakn akal 

pikirannya. Dalam suatu kasaus Rasulullah Bersaba "sesungguhnya aku adalah 

manusia. Bila aku memrintahkan sesuatu tentang agamamu. Maka terimalah itu. 

Dan bila aku menyuruh tentang sesuatu berdasarkan pendapatku. Maka aku 

adalah manusia" (HR. Buhari. Muslim. Abu Dawud. Dan an-Nasa'i) pada hadist lain 

juga disebutkan bahwa Rasulullah. Menetapkan hukum berdasarka akal 

pikirannya bila wahyu belum diturunkan (HR. Abu Dawud ari Salamh). 

 Hal ini diperlukan oleh Rasulullah, Karena sangat kompleknya persoalan 

yang muncul ketika itu. Sementara wahyu belum juga turun menjelaskannya. 

Kendati demikian, Allah Tetap memerintahkan kepada Rasulullah. Sesuai dengan 

firmanNya: 

تَ ع قِلُونَََأفََلَََقَ ب لِهََِمِنَ ََعُمُرًاَفِيكُمَ َلبَِث تََُفَ قَدَ َبهََِِأدَ راَكُمَ َوَلَََعَلَي كُمَ َو تهَُُتَ لَََمَاَاللَََُّشَاءَََلَوَ َقُلَ   



 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       53 

"….Katakanlah: tidaklah patut bagiku menggantikannya dari pihak diriku 

sendiri. Aku tidak mengikuti kecuali apa yang diwahyukan kepadaku…"(QS. 

10:15). 

Namun demikian, jika Rasulullah Melakukan ijtihad sepeti mengkiyaskan 

mencium istri dalam keadaan puasa dengan berkumur-kumur dalam keadaan 

puasa pula (HR. Buhari). Maka hasil  ijtihad  ini menjadi sunnah bagi umat Islam. 

Ini berbeda dengan ijtihad yang dilakukan oleh para sahabat dan ulama lainnya. 

Dimana hasil ijthad mereka tidak wajib diikuti oleh ulama yang lain. akan tetapi 

hanya wajib dilaksakan oleh mujtahid yang bersangkutan. 

 

5. Interelasi Akal dengan Ijtihad 

Wilayah Ijtihad dalam nash al-Qur'an maupun al-hadist Menurut 

pandangan para ulama di bagi menjadi dua bagian antara lain: pertama; Kasus 

Yang Terdapat Nash Hukumnya. Suatu Nash bila dipandang dari dalalahnya 

terbagi menjadi dua macam yaitu Qoth'i ad-dalalah dan Zhanni ad-dalalah. Ini 

adalah teori pokok yang dikembangkan oleh para ulama dalam memahami nash 

(teks) al-Quran dan al-Sunnah dalam rangka penalaran fiqh. Teori ini menjadi 

penting untuk diketahui, karena ketika kita megkaji lebih mendalam lafazh-lafazh 

atau hukum-hukum yang terkandung di dalamnya (al-Qur’an dan al-Sunnah) 

banyak yang mengandung makna dengan yang jelas, juga tidak sedikit maknanya 

yang masih samar. Kasus yang terdapat dalam nash ada dua macam, yaitu nash 

Yang Bersifat Qat'I dan Nash Yang Bersifat Zhanni. 

Untuk memahami ta’rif qath'i ada dua pendekatan yang bisa dilakukan, 

yakni pendekatan dari segi linguistik dan pengistilahan. Secara bahasa atau 

semantik, lafazh qath'i berasal dari akar kata qatha’a, yaqta’u, qath’an wa qathu’an, 

yang bermakna memotong, memisahkan, mencegah, dan menghentikan (Munawir, 

1997).  

Jadi, dari makna di atas dapat diambil kesimpulan bahwa lafazh qath'i 

secara bahasa adalah lafazh yang sudah pasti, terpisah dan terpotong untuk 

pemahaman yang lain. Sedangkan pengertian qath'i menurut istilah sebagaimana 

yang dituturkan oleh Abdul Wahhâb Khallâf, adalah suatu lafazh yang 

menunjukkan kepada suatu makna yang diperoleh dari pemahaman makna lafadz 

tersebut secara tertentu dan tidak mengandung kemungkinan ta'wil (pengalihan 

dari makna hakiki kemakna majazi) serta tidak ada peluang untuk memberikan 

pemahaman lain selain makna yang diinginkan lafazh tersebut. 

Dalam menghadapi nash-nash semacam ini, kita mesti bisa menangkap 

segi-segi ta'abbudiyahnya yang tidak bisa di nalar (irasional). Sebab, meskipun 

Islam sangat menghargai peran akal (nalar) dan menempatkannya pada posisi 



 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       54 

yang tinggi dalam pergumulan sosiologisnya, namun dalam segmen tertentu posisi 

akal hanyalah memperkuat kasus yang telah ditunjukkan oleh nash dengan jelas. 

Seperti kewajiban shalat lima waktu, kewajiban berpuasa Ramadhan, membayar 

Zakat (Yasid, 2004). 

Terkait Nash Yang Bersifat Zhanni, Lafazh Zhanni diambil dari kata zhana 

yaitu menduga, mengira. Maka bisa diambil benang merah bahwa zhanni secara 

etimologi adalah makna lafazh yang berdasarkan pada dugaan dan perkiraan 

belaka, dimana lafazh tersebut masih bisa dijamah dengan akal (ijtihad). Atau 

dengan artian memberi peluang besar untuk diarahkan pada pemahaman lain 

(Khallaf, 1978). 

Jadi, secara terminologi Nash Zhanni adalah suatu lafazh yang menunjukkan 

pada suatu makna, namun masih ada peluang untuk dita'wil atau digiring pada 

makna lain yang masih berada dalam kandungannya. Untuk mengimplementasikan 

nash yang tidak tegas penegakan hukumnya ini, dibutuhkan adanya daya 

kreatifitas nalar dan intelektual dalam wujud operasionalisasi pengambilan 

konklusi hukum dengan perangkat metodologi istinbath al-ahkam yang 

dibenarkan oleh syara' (Khallaf, 1978). 

Wilayah akal dalam nash yang Zhanni ad-Dalalah yaitu membahas tentang 

makna yang dikandung oleh nash tersebut yang masih gamang. Dimana nash 

tersebut terkadang bersifat 'Am, Muthlak, berbentuk Amr atau Nahi, yang masing-

masing nash itu membutuhkan nalar untuk mengungkap apa yang di kehendaki 

nash itu sendiri secara hakiki. Baik dengan metode Ibara an-nash, Isyara an-nash 

dan yang lainnya, sekiranya peranan akal lebih banyak menonjol. 

Kedua; Kasus Yang Tidak Terdapat Nash Hukumnya, Adapun untuk 

mengetahui fenomena yang tidak terdapat dalam Nash atau Ijma', maka untuk 

menjangkau hukumnya dengan dalil-dalil yang bernuansa Ijtihadi (Adillah al-

'Aqliyah) yaitu: Qiyas, Istihsan, Mashlahah Mursalah, ‘Urf, Istishhab, Syar’u man 

Qoblana dan Madzhab al-Sohabi (Zuhaili, 2005).   

  

6. Interelasi akal dengan Maslahah 

Jumhur fuqahâ’ sepakat bahwasannya maslahah merupakan puncak hikmah 

hukum. Maslahah harus diterima sebagai sumber hukum dengan catatan tidak 

dilatarbelakangi oleh keinginan hawa nafsu dan tidak ada pertentangan dengan 

nashsh serta maqâsid asy-Syarĭ’ah (tujuan-tujuan syâri’). Namun begitu dari 

Syâfi’iyah dan Hanafiyah sangat hati-hati dan memperketat ketentuan-

ketentuannya. Maslahah berdasar pada qiyâs yang terdapat illat dan jelas 

batasannya (mundhâbith). Oleh sebab itu harus ada ashl (sumber pokok) yang 

kemudian menjadi landasan qiyâs (maqĭs alaih). Selain itu, illat tersebut 



 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       55 

batasannya jelas yang mengandung maslahah. Sementara dari madzhab Maliki dan 

Hanbali, sifat munâsib yang merupakan alasan adanya maslahah, walaupunn 

batasannya tidak jelas, dapat diajdikan illat bagi qiyâs. Dari hal ini, menurut 

madzhab Maliki dan Hanbali illta tersebut dapat diterima sebagaimana 

diterimanya qiyâs berdasarkan adanya sifat munâsib, yaitu hikmah, tanpa melihat 

apakah illat itu mundhâbith atau tidak..  

Adapun pandangan al-Ghazâli yang mengatakan bahwa maslahah mursalah 

diambil sebagai sumber hukum di saat dalam keadaan dharurat, tidaklah bisa 

disebut sebagai maslahah mursalah. Sebab keadaan dharurat membolehkan hal 

yang terlarang. Sedang menentukan hukum berdasarkan dharurat ini telah 

didukung oleh sumber-sumber hukum pokok yang khusus yang bisa dijadikan 

rujukan. Oleh karena itu, dalam hal ini tidak bisa dikatakan sebagai istidlâl mursal 

ghairu muqayyad (pengambilan hukum secara bebas/lepas dari nashsh, tanpa 

adanya kualifikasi) (Abu Zahrah, 1999). 

Kaitannya dengan ini pula, para ulama ahli fiqh telah mencapai sepakat 

bahwa semua ajaran yang dibawa oleh Islam mengandung maslahah yang nyata. 

Allah SWT menegaskan bahwa ajaran Islam (al-Qur’ân) merupakan rahmat, obat 

penyembuh dan petunjuk. Namun, mereka berselisih pendapat tentang keterkaitan 

antara hukum Islam dan maslahah. Artinya Allah SWT tidak mungkin 

mengeluarkan hukum syara’ kecuali mengandung maslahah. Apakah maslahah itu 

mengikat hukum syara’ ? para ulama berbeda pendapat hingga terbagi menjadi 

tiga golongan yaitu: 

Pertama, menolak bahwa hukum Islam terkait dengan maslahah. Boleh saja 

Allah mensyari’atkan hukum yang tidak mengandung maslahah. Demikianlah 

pendapat menurut Asy’âriyah dan golongan Zhâhiriyah. Meskipun dari hasil 

penelitian yang mereka lakukan menunjukkan semua hukum syara’ disyari’atkan 

untuk kemaslahatan manusia. Kedua, sebagian Madzhab Syâfi’iyah dan sebagain 

Madzhab Hanafiyah berpendapat bahwa maslahah patut menjadi ‘illat bagi hukum. 

Akan tetapi, sekedar sebagai tanda (amarah) bagi hukum bukan sebagai penggerak 

yang mendorong Allah SWT menetapkan hukum. Ketiga, golongan ini menegaskan 

bahwa segala hukum Islam dita’lĭl (terkait dengan maslahah), karena Allah SWT 

telah berjanji demikian.  

Adanya perbedaaan sini hanyalah dalam tataran teori saja, sementara 

dalam empirisnya para ulama sepakat. Sebab mereka sepakat, bahwa dalam 

hukum yang telah ditetapkan oleh syara’ mengandung maslahah .Tidak satupun 

hukum yang didatangkan Islam kecuali mengandung maslahah bagi umat manusia 

yang terhimpun dalam lima pokok di muka (Abu Zahrah, 1999). 



 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       56 

Madzhab Syâfi’iyah dan Hanâbilah berpendapat, bahwa jika maslahah 

bertentangan dengan nashsh, maka yang wajib didahulukan adalah nashsh dan 

kedudukan maslahah tidak diakui kehujjahannya. Sebab menurut mereka 

maslahah mursalah dapat diambil nanti setelah ada keputusan dari nashsh atau 

fatwa sahâbat. 

Lain halnya dengan Madzhab Hanafiyah dan Mâlikiyah, mereka 

berpendapat bahwa jika terjadi pertentangan antara maslahah dan nashsh, maka 

yang harus dipandang dahulu adalah nashsh. Jika dalâlah (penunjukan nashsh) dan 

stabâth (ketetapan nashsh) dari Allah bersifat dhanni atau berupa Hadits Ahad, 

maka maslahah bisa di ke depankan atau diutamakan daripada nashsh tersebut. 

Begitu juga sebaliknya, jika dalâlah (penunjukan nashsh) dan stabâth (ketetapan 

nashsh) adalah qathi’iy, maka tetap nashsh yang harus dimenangkan (Zuhaili, 

2005). 

Sedangkan Imam Ghazali dan al-Matûridi menawarkan berbeda, bahwa 

maslahah dapat diutamakan dengan syarat maslahah tersebut bersifat dharûriyah 

(terpaksa), qath’iyyah (pasti), dan kulliyah (umum). Atau maslahah tersebut bukan 

termasuk maslahah yang semata-mata kebutuhan yang biasa-biasa saja atau 

praduga dan kecurigaan semata demi kelompok-kelompok tertentu. Misalnya 

bolehnya membunuh kaum muslimin yang sedang dalam tawanan kaum kafir, 

dimana mereka berusaha menjadi tameng warga kaum kafir untuk 

menghancurkan kaum muslimin sendiri. Alasannya adalah demi menjaga 

keselamatan seluruh warga muslimin beserta daerah-daerah tempat tinggal 

mereka dari ancaman yang terselubung itu. Memang dalil ini bertentangan dengan 

syara’ (nashsh), yakni larangan yang tidak boleh membunuh orang muslim tanpa 

ada tindakan kriminal atau berbuat dosa (Zuhaili, 2005). Namun, demikian ini 

mengandung maslahah yang harus diangkat. 

 

D. Simpulan   

Dari data-data yang penulis kemukakan diatas, Bahwasanya dalam proses 

pembentukan hukum Islam dengan mengandalkan Nash al-Qur'an dan al-Al-Hadist 

semata, tidaklah cukup memadai dalam menyikapi persoalan kemanusiaan sehari-

hari. Oleh karena itu, wujud wahyu dalam istinbath al-Ahkam harus 

"dikombinasikan" dengan akal manusia untuk merumuskan diktum-diktum ajaran 

yang rahmatan lil al-'alamin.  

Begitu sentralnya peran akal manusia dalam ikut berprtisipasi menemukan 

jawaban-jawaban persoalan yang belum dijamah oleh al-Qur'an maupun al-Al-

Hadist. Maka sumber hukum Islam sesungguhnya menurut penulis bisa 

disimplikasi menjadi tiga yaitu; al-Qur'an, Al-Hadist, dan akal (ijtihad). Sementara 



 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       57 

sumber hukum yang lain hanyalah merupakan pengejawantahan dari ketiga 

sumber tersebut. 

Selain itu posisi maṣlahah sebagai hujjah as-Syar’iyyah. Hal ini menjadi 

pertimbangan ketika maṣlahah dianggap ada pertentangan dengan nashsh, ijmâ’ 

ataupun qiyâs. Madzhab Syâfi’iyah dan Hanâbilah berpendapat, bahwa jika 

maṣlahah bertentangan dengan nashsh, maka yang wajib didahulukan adalah 

nashsh dan kedudukan maṣlahah tidak diakui kehujjahannya. Sebab menurut 

mereka maṣlahah mursalah dapat diambil nanti setelah ada keputusan dari nashsh 

atau fatwa sahâbat. 

Lain halnya dengan Madzhab Hanafiyah dan Mâlikiyah, mereka 

berpendapat bahwa jika terjadi pertentangan antara maṣlahah dan nashsh, maka 

yang harus dipandang dahulu adalah nashsh. Jika dalâlah (penunjukan nashsh) dan 

stabâth (ketetapan nashsh) dari Allah bersifat dhanni atau berupa Hadits Ahad, 

maka maṣlahah bisa di ke depankan atau diutamakan daripada nashsh tersebut. 

Begitu juga sebaliknya, jika dalâlah (penunjukan nashsh) dan stabâth (ketetapan 

nashsh) adalah qathi’iy, maka tetap nashsh yang harus dimenangkan. 

 

Daftar Rujukan  

Abd. Rozaq, J. (2011). USHUL AL–FIQH ANTARA AHL AL-H ADITH DAN AHL AL-RA 
’ Y. Islamica, 6(1), 10–12. 

Abu Zahrah, M. (n.d.). Târîkh Al-Madzâhib Al-Fiqhiyyah. Al-Madani. 
Abu Zahrah, M. (1999). Ushul al-Fiqh. Pustaka Firdaus. 
Al-Jauziyyah, I. al-Q. (1973). I’lam al-Muwaqqi’in ‘an Rabb al-‘Alamin. Beirut: Dar 

Al-Jil. 
Al Barry, M. D., & Pius, A. P. (1994). Kamus ilmiah populer. Surabaya: Arkola, 31–

36. 
Alwana, H. A. (2020). ALIRAN PEMIKIRAN USHUL FIQH DAN PENGARUHNYA 

TERHADAP PENDEKATAN HUKUM ISLAM. Jurnal Ilmiah Syari‘Ah, 19(2), 45–
46. 

bin Muhammad, I. A. H. M. (2008). al-Ghazali, al-Mustasfa min ‘Ilmi al-Ushul. Cet. I, 
Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyah. 

Khallaf, A. al-W. (1978). Ilm Ushul al-Fiqh. Kuwait: Dar al-Qalam. 
Muchasan, M. Z. dan A. (2020). Peran Akal Dalam Dalam Memahami Teks (Nash) 

Dalam Bingkai Maqashid Al-Sharyi’ah. Jurnal Inovatif, 6(2), 149–165. 
Munawir, A. W. (1997). Kamus Arab Al-Munawwir. Yogyakarta: Pustaka progresif. 
Permono, S. H. (2002). Dinamisasi Hukum Islam dalam Menjawab Tantangan Era 

Globalisasi. Surabaya: Demak Press, t. Th. 
Rahmat, M. I. (2002). Kritik nalar fiqih NU: transformasi paradigma bahtsul masa’il. 

Lakpesdam. 
Sugiyono, P. (2005). Memahami penelitian kualitatif. Bandung: Alfabeta. 
Syabir, M. O. (1996). al-Mu’āmalāt al-Māliyyah al-Mu’āshirah fī al-Fiqh al-Islāmī, 



 
Imam Syafi’i & Abdul Aziz 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       58 

cet. 1. Yordania: Dār an-Nafāis. 
Syafi’i, I. (2018). TRANSFORMASI MADZHAB QOULI MENUJU MADZHAB MANHAJI 

JAMA`IY DALAM BAHTSUL MASA`IL. Asy-Syari’ah: Jurnal Hukum Islam, 4(1), 
19–29. https://doi.org/https://doi.org/10.36835/assyariah.v4i1.99 

Syuhud, K. dan H. (2021). Interelasi Akal dan Wahyu : Analisis Pemikiran Ulama 
Mutakallimin dalam Pembentukan Hukum Islam. JIL: Journal of Islamic Law, 
2(1), 43–61. https://doi.org/10.24260/jil.v 

Zahro, A. (2004). Tradisi Intelektual NU; Lajnah Bahtsul Masail 1926-1999: Tradisi 
Intelektual NU. LkiS Pelangi Aksara. 

 

 

 

 

 


