
AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga  

dan Hukum Islam 
` 

Volume 1 Nomor 1 Tahun 2022  

 
 

 

AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam 

ISSN  - 

MAQASID AL-SYARI’AH ALA JASSER AUDA  
UPAYA MEREFORMASI HUKUM ISLAM MELALUI PENDEKATAN TEORI SISTEM  

 
Lukman Hakim1, Akhmad Rudi Maswanto2 

Institut Agama Islam (IAI) Ibrahimy Genteng Banyuwangi, Indonesia 

e-mail : 11973elha@gmail.com, 2achmadrudi220@gmail.com 
 

Abstract 
 
Classical fiqh treasures that no longer adequately answer complex contemporary 
problems due to changes in the context of time, space, culture and contemporary 
science. It is necessary to reform efforts to the understanding and interpretation of 
Islamic law that is not only aimed at Fiqh but directed at the philosophy of Islamic 
law (Ushul Fiqh) which is the producer of fiqh laws. Among contemporary Muslim 
thinkers concerned with the reform of Islamic legal philosophy is Jasser Auda, who 
uses maqasid shari'ah as the base for rejecting his philosophy of thinking by using the 
system approach as a method of thinking and knife analysis. A new unthinkable 
approach to use in discussions and discussions on the philosophy of Islamic law and 
Ushul fiqh. Jasser Auda reformed Maqasid al-Syariah in a contemporary perspective 
from Maqasid al-Syariah which was once nuanced protection (Protection) and 
preservation (Preservation) to Maqasid al-Syariah which aspires to Development 
(Development) and breeding of Human Rights (human rights), even he suggested 
that the development of human resources (HR) become one of the main themes for 
public benefit today. 
 
Keywords: Maqasid Syariah, Theory System. 
 

Accepted: 
November 25 2021 

Reviewed: 
January 04 2022 

Published: 
January 20 2022 

 

A. Pendahuluan  

Maqasid bukan merupakan hal yang baru dalam dunia Islam, para ulama 

klasik lebih dahulu membahasnya dalam beberapa karyanya, tetapi kajian tentang 

teori Maqasid al-Syari’ah menjadi penting dalam hukum Islam. Pasalnya, hukum 

Islam yang sumber utamanya adalah al-Qur’an dan as-Sunnah diperuntukkan bagi 

umat manusia. Umat manusia dalam perkembangannya bersifat dinamis, baik itu 

pola pikir maupun cara pandangnya terhadap hukum itu sendiri. Permasalahan 

yang dibahas adalah bagaimana hukum Islam itu berhadapan dengan kompleksitas 

manusia? Bisakah hukum Islam itu beradaptasi dengan perubahan sosial? 

Satu hal yang diperlukan untuk mendobrak problema tersebut adalah 

dengan melakukan ijtihad. Namun demikian, pernyataan bahwa “pintu ijtihad 

mailto:1973elha@gmail.com


 
Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       16 

masih terbuka” bagi Jasser Auda merupakan sesuatu yang mengalami jalan buntu. 

Buntu dalam artian bagaimana melakukan ijtihad tersebut? Metode atau 

pendekatan apa yang sesuai untuk melakukan ijtihad tersebut? Jasser Auda 

menggagas Maqasid al-Syari’ah sebagai filsafat hukum Islam dengan pendekatan 

sistem yang bisa dikatakan sebagai Maqasid Based-Ijtihad. Dalam bukunya Maqasid 

Al Shari’ah As Philosophy of Islamic Law : a Systems Approach, (Auda, 2008) 

berusaha memaparkan jawaban dari pertanyaan tersebut dengan menawarkan 

beberapa metode dalam pendekatan sistem sebagai upaya pembentukan kerangka 

berfikir baru dalam memahami hukum Islam di era sekarang ini. 

Setidaknya dengan pendekatan itu, penafsiran keagamaan diharapkan bisa 

menghasilkan produk hukum yang sesuai dengan maksud yang disyariatkan Islam. 

Penulis sangatbtertarik untuk mengkaji dan meneliti lebih lanjut tentang Maqasid 

al-Syari’ah dan bagaimana konsep pendekatan sistem yang diusulkan Jasser Auda. 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian Qualitative Research Methods, 

pendekatan penelitian kepustakaan (Library Research). Penelitian ini 

menggambarkan analisis yang teoritis, berupa kajian ilmiah, rujukan serta literatur 

yang sangat berhubungan dengan kebiasaan masyarakat setempat, norma serta 

nilai-nilai yang terbangun dalam kondisi lapangan yang diamati (Fithri, 2021). 

Dimana peneliti mengkaji buku-buku atau literatur yang berhubungan dengan 

tinjauan maqashid al-syari'ah oleh Jasser Auda. 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Pengertian Maqasid Al-Syariah 

Kata ‘maqsid (jamak: Maqasid) merujuk pada arti tujuan, sasaran, prinsip, 

hal yang diminati, atau ends dalam bahasa Inggris, telos dalam bahasa Yunani, 

Jinalite dalam bahasa Prancis, atau Zweck dalam bahasa Jerman. Adapun dalam 

ilmu syari’at, al-Maqasid dapat menunjukkan beberapa makna seperti al-hadf, al-

gard, al-mathlub, ataupun al-ghayah dari hukum Islam (Mu’ammar & Hasan, 2013). 

Di sisi lain, sebagian ulama muslim menganggap al- Maqasid sama halnya dengan 

al-Mashalih (maslahat-maslahat) seperti Abd al- Malik al Juwayni (w: 478 H/1185 

M). Al-Juwayni termasuk ulama pertama yang memulai pengembangan teori al-

Maqasid, Ia menggunakan kata al-Maqasid dan al-Masalih al‘Ammah sebagai 

sesuatu yang saling menggantikan. Kemudian, Abu Hamid al-Gazali (w: 505 H/ 

1111 M) mengelaborasi lebih lanjut karya al-Juwayni dengan mengklasifikasi al-

Maqasid dan memasukkannya ke dalam kategori al-Masalih al-Mursalah 

(Kemaslahatan lepas, atau maslahat yang tidak disebut secara langsung dalam teks 



 
Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       17 

suci) (Auda, 2008). 

Fakhruddin al-Razi (w: 606 H/ 1209 M) dan al-Amidi (w: 631 H/ 1234 M) 

dalam terminologinya. Kemudian Najmudin al-Tufi (w: 716 H/ 1316 M) 

mendefinisikan maslahah sebagai sebab yang mengantarkan kepada maksud al 

Syari’. Adapun Al-Qarafi (w: 1285 H/ 1868 M), menghubungkan maslahah dan 

Maqasid sebagai suatu kaidah pokok dengan menyatakan “Suatu bagian dari 

hukum Islami, yang didasari oleh syari’at, tidak dapat dianggap sebagai al- Maqasid, 

kecuali terpaut padanya sasaran yang sah dan dapat meraih kemashlahatan dan 

mencegah kemafsadatan (Auda, 2008). 

Adapun mengenai syariat Islam, Imam Ibn al-Qayyim mengatakan bahwa 

“syariat bangunan dasarnya, diletakkan atas hikmah dan kesejahteraan manusia, 

pada dunia ini dan pada akhirat nanti. Syariat, seluruhnya adalah keadilan, rahmat, 

hikmah dan kebaikan. Oleh karenanya, jika terdapat suatu aturan (yang 

mengatasnamakan syariat) yang menggantikan keadilan dengan ketidakadilan, 

rahmat dan lawannya, maslahat umum dengan mafsadat, ataupun hikmah dengan 

omong kosong, maka aturan itu tidak termasuk syariat, sekalipun diklaim 

demikian menurut beberapa interpretasi”. Berbagai definisi dan istilah di atas 

merupakan awal dari pengkajian teori al-Maqasid (Busriyanti, 2021). Dari 

berbagai penjelasan dan definisi yang saling berkaitan di atas, setidaknya Maqasid 

Al-Syari’ah dapat difahami sebagai tujuan dari seperangkat hukum Islam pada 

terbentuknya keadilan dan kemaslahatan masyarakat, bukan sederet aturan yang 

mengantarkan pada kerusakan tatanan sosial. Keputusan-keputusan hukum dari 

seorang pemimpin pun harus demikian, dalam salah satu kaidah fiqh diungkapkan 

:  Tashrruful imam ala al-ro’iyah manutun bi al-mashlahah yaitu kebijakan seorang 

pemimpin (harus) mengacu pada kemaslahatan yang dipimpin (masyarakatnya) 

(Syaifullah, 2018). Betapapun, mewujudkan keadilan dan kemaslahatan dari suatu 

produk hukum di tengah-tengah masyarakat adalah upaya yang tidak mudah dan 

harus melibatkan komponen-komponen yang saling berkaitan. 

 

2. Maqasid Al-Syariah dengan Pendekatan Sistem 

Dari sisi prioritas pemenuhannya,  maqasid  hukum Islam klasik terbagi 

dalam tiga strata. Pertama, al-dlaruriyyat (primer), yakni hal-hal yang menjadi 

faktor penting dalam kehidupan manusia di dunia maupun di akhirat. Jika hal-hal 

ini tidak terwujud, maka tata kehidupan di dunia akan timpang, kebahagiaan 

akhirat tak tercapai, bahkan siksaanlah yang bakal mengancam MAHFUDH. 

Kemaslahatan dalam taraf ini mencakup lima prinsip dasar universal dari 

pensyariatan, yaitu memelihara tegaknya, agama (Hifdu Al din), perlindungan Jiwa 

(Hifd al Nafs), perlindungan terhadap akal (Hifd al Aql), pemeliharaan keturunan 



 
Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       18 

(Hifd al-nasl) dan perlindungan atas harta kekayaan (Hifd al-mal). 

Kedua al-Hajiyat (sekunder) yakni hal-hal yang menjadi kebutuhan 

manusia untuk sekedar menghindarkan kesempitan dan kesulitan. Jika hal-hal ini 

tidak terwujud maka manusia akan mengalami kesulitan dan kesempitan tanpa 

sampai mengakibatkan kebinasaan. Dengan memenuhi kemaslahatan taraf 

semacam ini, Syari’ (pemegang otoritas syara’; Allah dan Rosulnya) mewariskan 

beragam ketentuan tata laksana mu’amalah berupa jual beli, jasa persewaan, dan 

beberapa dispensasi seperti diperbolehkannya melakukan jamak dan qasar sholat 

bagi musafir, diperkenaan tidak berpuasa ramadhan bagi wanita hamil dan 

menyusui serta orang-orang sakit, tidak adanya kewajiban sholat ketika haid dan 

nifas, diperbolehkannya mengusap khuf (sepatu) ketika wudlu dan lain sebagainya. 

Ketiga, al-Tahsiniyyat yakni kemaslahatan yang bertujuan mengakomodasikan 

kebiasaan dan perilaku baik serta budi pekerti luhur, seperti pensyariatan 

thaharah (bersuci) sebelum sholat, anjuran berpakaian dan berpenampilan rapi, 

pengharaman makanan-makan yang tidak baik dan hal-hal serupa lainnya IRSHAD.  

Mengenai jenjang al-dlaruriyyat (keniscayaan), ada sebagian ulama yang 

menambahkan dengan hifz al-‘ird (menjaga kehormatan) sehingga menjadi enam 

tujuan pokok. Melestarikan kelima atau keenam hal tersebut adalah sebuah 

keharusan, yang tidak boleh tidak dalam keberlangsungan hidup manusia. 

Cendikiawan muslim modern dan kontemporer memperkenalkan konsep 

dan klasifikasi maqasid yang baru dengan memasukkan dimensi-dimensi maqasid 

yang baru, guna melengkapi dan menambah kekurangan pada konsep maqasid 

klasik. Dalam rangka melengkapi maqasid klasik HAKIM 2016, maqasid 

kontemporer membagi maqasid menjadi tiga tingkatan: 

a. Maqasid Umum (al-Maqasid al-Ammah): Maqasid ini dapat ditelaah di seluruh 

bagian hukum Islam, seperti keniscayaan dan kebutuhan  di atas, di tambah 

usulan maqasid baru seperti “keadilan:”  dan “ kemudahan” 

b. Maqasid Khusus (al-Maqasid al-Khassah): Maqasid ini  dapat diobservasi 

diseluruh isi bab hukum islam tertentu seperti kesejahteraan anak dalam 

hukum keluarga, perlindungan dari kejahatan dalam hokum kriminal, dan 

perlindungan dari monopoli dalam hukum ekonomi. 

c. Maqasid Parsial (al-Maqasid al- Juz’iyyah):  Maqasid  ini adalah “Maksud-

maksud” dibalik suatu nash atau hukum tertentu, seperti maksud 

mengungkapkan kebenaran, dalam mensyaratkan jumlah saksi tertentu, 

maksud meringankan kesulitan, dalam membolehkan orang sakit untuk tidak 

berpuasa, dan maksud memberi makan  kepada orang miskin, dalam melarang 

umat muslim menimbun daging selama Idul Adha. 



 
Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       19 

Ada beberapa pertanyaan yang memerlukan jawaban dalam menggunakan 

sebuah pendekatan sistem sebagai analisis dalam kajian filsafat hukum Islam. 

Pertanyaan pertanyaan tersebut meliputi: Apakah yang dimaksud dengan sistem? 

Apakah sistem itu nyata atau hanya merupakan kreasi dari mental? Apa yang 

dimaksud dengan filsafat sistem, dan apa hubungannya dengan filsafat Islam dan 

filsafat Modern? Apa yang dimaksud dengan pendekatan sistem? Dan 

bagaimanakah jika analisis sistem dibandingkan dengan analisis yang lain? . 

Adapun yang dimaksud dengan sistem dalam istilah filsafat sistem adalah 

sebuah pendekatan filsafat sistem yang memandang bahwa penciptaan dan fungsi 

dari alam dan semua komponennya terdiri dari sistem yang luas dan menyeluruh 

yang terdiri dari jumlah yang tak terbatas dari sub sistem; berinteraksi, terbuka, 

hierarki, dan memiliki tujuan AUDA. Sistem adalah sesuatu yang terdiri dari 

beberapa rangkaian yang saling terkait antara yang satu dengan yang lainnya 

secara menyeluruh dan utuh, karena sistem adalah lahan multi disiplin yang 

muncul dari berbagai bidang ilmu dari bidang kemanusiaan. 

Jasser Auda mengemukakan bahwa kesalahpenerapan hukum Islam di era 

sekarang adalah karena penerapannya bersifat reduksionis ketimbang utuh, 

harfiah ketimbang moral, uni dimensional ketimbang multidimensional, hitam 

putih ketimbang bervariasi, dekonstrubitif daripada rekonstrulrtif, kausalitas 

daripada berorientasi pada tujuan pokok AUDA. 

Perbedaan penafsiran dari teks-teks keagamaan yang seharusnya menjadi 

bahan bertoleransi ini oleh sebagian pihak tidak diterima sehingga menjadi 

pemicu tejadinya perpecahan antar sesama pemeluk agama. Hal ini tidak lain 

karena klaim kebenaran mutlak sangat dijunjung oleh masing-masing kelompok. 

Jasser Auda dengan pendekatan sistemnya mencoba menyadarkan mereka atas 

kesenjangan ini. 

 

3. Fitur Sistem Tawaran Jasser Auda 

Menurut konsep Jaser Auda, terdapat 6 (enam) fitur epistemologi hukum 

Islam yang menggunakan pendekatan filsafat sistem. Keenam fitur itu 

dimaksudkan untuk mengukur dan sekaligus menjawab bagaimana Maqasid al-

Syariah diperankan secara nyata dalam pengambilan hukum dan berijtihad di era 

sekarang (M. Q. Shihab, 2013). Di sini, Auda menjelaskan masing-masing dari 

keenam fitur tersebut berdasarkan dua perspektif yaitu; teori sistem (systems 

theory) dan teologi Islam (Islamic theology). Keenam fitur tersebut adalah: 

cognitive nature of system (kognisi), wholeness (utuh), openness (terbuka), 

interrelated hierarchy (saling keterkaitan), multidimensionality (melibatkan 

berbagai dimensi) dan purposefulness (terfokus pada tujuan) 



 
Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       20 

a. Kognitif  (Cognitive Nature of System)  

Berdasarkan perspektif teologi Islam, fiqh (Islamic law) adalah hasil dari 

penalaran dan refleksi (ijtihad) terhadap teks (nash) untuk mengungkap berbagai 

makna yang tersembunyi di dalamnya dan implikasi praktisnya. Para Ulama Fiqh 

(Islamic Jurist) dan Mutakallimun (theologians) bersepakat bahwa ‘Allah tidak 

boleh disebut sebagai faqih (jurist atau lawyer), karena tidak ada yang 

tersembunyi bagi-Nya. Dikarenakan fiqh adalah hasil dari kognisi (nalar) manusia, 

maka tidak menutup kemungkinan bahwa di sana masih terdapat kelemahan-

kelemahan dan kekurangan. Sementara ulama membagi pendapat yang dihasilkan 

oleh nalar dalam bidang hukum menjadi tiga bagian, yaitu; pasti benar, pasti salah, 

dan yang mengandung kemungkinan salah dan benar. Yang jelas salah adalah yang 

bertentangan dengan nash/kandungan teks al-Qur’an dan Sunnah, ini harus 

ditolak. Sedangkan yang mengandung kemungkinan, oleh banyak ulama 

dibenarkan mengamalkannya dalam keadaan terdesak. Hal yang demikian 

mengindikasikan bahwa adanya kelenturan hukum-hukum agama dan menjamin 

kesesuaiannya dengan setiap tempat, waktu dan situasi (L. A. Shihab, 2005). 

Artinya, fiqh masih menerima beberapa koreksi dan kritik perdebatan dalam 

perjalanannya ke arah yang lebih baik. Namun masalahnya, fenomena yang terjadi 

sekarang terutama di Indonesia menunjukkan bahwa penetapan hukum Islam 

terasa sekali nuansa subjektifnya. Firqah atau sekte yang satu dengan yang lainnya 

berbeda dalam menetapkan sebuah hukum. Dari sinilah, (dikhawatirkan) 

munculnya persepsi dari masyarakat bahwa hasil pengambilan hukum yang 

dilakukan oleh kelompoknya adalah “aturan Tuhan” yang sudah finish dan tinggal 

mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari. 

b. Menyeluruh (Wholeness)   

Berdasarkan perspektif teori sistem, Jasser Auda menyatakan bahwa setiap 

hubungan sebab-akibat harus dilihat sebagai bagian-bagian dari holistik 

(gambaran keseluruhan). Hubungan antara bagian-bagian itu memainkan fungsi 

tertentu di dalam sebuah sistem. Jalinan antar hubungan terbangun secara 

menyeluruh dan bersifat dinamis, bukan sekadar kumpulan antar bagian yang 

statis (Sillah, 2012). 

Jasser Auda menyatakan bahwa prinsip dan cara berpikir holistik sangat 

dibutuhkan dalam kerangka Usul Fiqh karena dapat memainkan peran dalam isu-

isu kontemporer sehingga dapat dijadikan prinsip-prinsip permanen dalam hukum 

Islam. Dengan sistem ini, Auda mencoba untuk membawa dan memperluas 

Maqasid al-Syari’ah yang berdimensi individu menuju dimensi universal (Maqasid 

al-'Ammah) sehingga bisa diterima oleh masyarakat umum, seperti masalah 

keadilan dan kebebasan (Nasrullah et al., 2014). 



 
Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       21 

Salah satu berfikir secara utuh (holistic) juga bisa menggunakan tafsir 

tematik (maudhu’i) dalam memahami al-Qur’an, yaitu suatu metode tafsir yang 

mengarahkan pandangan pada suatu tema tertentu, lalu mencari pandangan al-

Qur’an tentang tema tersebut dengan jalan menghimpun semua ayat yang 

membicarakannya, menganalisis dan memahaminya ayat demi ayat, lalu 

menghimpunnya dalam benak ayat yang bersifat umum dikaitkan dengan yang 

khusus, yang muthlaq digandengkan dengan yang muqayrad dan lain-lain, sambil 

memperkaya uraian dengan hadits-hadits yang berkaitan untuk kemudian 

disimpulkan dalam satu tulisan pandangan menyeluruh dan tuntas menyangkut 

tema yang dibahas itu. Contoh yang sering diangkat : ketika Nabi Saw menjelaskan 

arti kata “ dhulmun pada QS. al-An’am (6): 82, Nabi Saw menjelaskannya bahwa 

“dhulmun” yang dimaksud adalah Syirik sambil membaca firman Allah dalam QS. 

Luqman (31): 13 (L. A. Shihab, 2005). 

Memasukkan pola tata berfikir holistik dan sistematik ke dalam dasar-dasar 

pemahaman hukum Islam mampu mengembangkan horison berfikir dari yang 

semula hanya berdasar pada logika bahasa sebab-akibat (illah) ke arah horison 

berfikir yang lebih holistik, yaitu pola pikir yang mampu mempertimbangkan, 

menjangkau dan mencakup hal-hal lain yang tidak atau belum terfikirkan di luar 

proses berfikir sebab-akibat.  

c. Terbuka (Openness)   

Dalam teori sistem dinyatakan bahwa sebuah sistem yang hidup pasti 

merupakan sistem yang terbuka. Bahkan sistem yang tampaknya mati pun pada 

hakikatnya merupakan sistem yang terbuka. Keterbukaan sebuah sistem 

bergantung pada kemampuannya untuk mencapai tujuan dalam berbagai kondisi. 

Kondisi inilah yang mempengaruhi tercapainya suatu tujuan dalam sebuah sistem. 

Sistem yang terbuka adalah suatu sistem yang selalu berinteraksi dengan kondisi 

dan lingkungan yang berada di luarnya (Nasuka, 2005). 

Sistem hukum Islam merupakan sistem yang terbuka. Maka dari itu, prinsip 

openness sangat penting dalam tatanan hukum Islam dan pintu ijtihad senantiasa 

terbuka. Pernyataan yang menyatakan bahwa pintu ijtihad telah tertutup, hanya 

akan menjadikan hukum Islam bersifat statis. Padahal ijtihad merupakan hal yang 

urgen dalam masalah fiqh, sehingga para ahli hukum Islam mampu 

mengembangkan mekanisme dan metode tertentu untuk menghadapi isu-isu 

kontemporer. Sebagian kalangan menyebut gerakan Ijtihad dalam rangka 

merekonstruksi pemikiran hukum Islam ini dengan tajdid. Ada kemungkinan 

istilah tajdid ini didasarkan pada sabda Nabi beberapa abad lalu yang mengatakan 

bahwa: 



 
Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       22 

دينهم  لهم يجدد من  سنة مائة كل  راس علي  الامة  لهذه يبعث  الل  ان      
“Dalam kurun waktu setiap seratus tahun Allah akan mengutus bagi umat 
Islam siapa yang yang akan memperbarui agama mereka”  (Agustini, 
2020). 

Perlu diketahui bahwa tajdid bukan berarti perubahan prinsip-prinsip 

pokok agama, bukan juga perubahan teks-teks atau pesan teksnya, tetapi 

pemberian penafsiran baru terhadap teks itu tanpa mengubah atau keluar dari 

teks. Di sini, bukan perubahan yang terjadi, tetapi peragaman makna dan 

peragaman penafsiran. Di samping itu, tajdid ini juga bisa berarti memperbarui 

ingatan orang yang telah melupakan ajaran agama Islam yang benar, dengan 

memberi penjelasan dan argumentasi-argumentasi baru sehingga meyakinkan 

orang yang tadinya ragu, dan meluruskan kekeliruan maupun kesalahpahaman 

(Susanto et al., 2013).  

d. Saling Terkait (Interrelated Hierrarchy) 

Ciri sistem yang keempat adalah memiliki struktur hierarki, di mana sebuah 

sistem terbangun dan sub sistem yang lebih kecil di bawahnya. Hubungan 

Interelasi menentukan tujuan dan fungsi yang ingin dicapai. Usaha untuk membagi 

sistem keseluruhan yang utuh menjadi bagian yang kecil merupakan proses 

pemilahan antara perbedaan dan persamaan di antara sekian banyak bagian 

bagian yang ada. Bagian terkecil menjadi representasi dari bagian yang besar, 

demikian pula sebaliknya. Auda menilai bahwa Maqasid klasik terjadi karena 

beberapa alas an (Hasan, 2017), yaitu: Pertama, Cakupan Maqasid klasik diarahkan 

untuk semua hukum Islam secara umum, sehingga tidak bisa menggambarkan 

tujuan untuk satu bidang tertentu dalam fiqh. Kedua, Maqasid klasik sangat 

terfokus kepada individual daripada keluarga, masyarakat, dan manusia pada 

umumnya. Ketiga, Maqasid klasik tidak memuat nilai-nilai dasar yang paling 

universal seperti keadilan daan kebebasan. Keempat; Maqasid klasik diambilkan 

dari sumber-sumber fiqh yang literis dan bukan kepada sumber- sumber realitas 

yang asli. 

Namun demikian, klasifikasi Maqasid klasik tersebut perlu ditinjau ulang 

sesuai konteks kekinian yang kemudian dijadikan landasan metodologi dalam 

sistem Hirarki Kebutuhan. Jasser mencoba membagi hierarki Maqasid ke dalam 3 

kategori (L. A. Shihab, 2005), yaitu: Pertama; Maqasid al-'Ammah ( General 

Maqasid) adalah Maqasid yang mencakup seluruh maslahah yang terdapat dalam 

perilaku tasyri yang bersifat universal seperti keadilan, persamaan, toleransi, 

kemudahan, termasuk aspek Dharuriyyat dalam Maqasid Klasik. Kedua; Maqasid 

Khasshah (Spesific Maqasid) yaitu Maqasid yang terkait dengan maslahah yang ada 



 
Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       23 

dalam persoalan tertentu, misalnya tidak boleh menyakiti perempuan dalam ruang 

lingkup keluarga, dan tidak diperbolehkannya menipu dalam perdagangan dengan 

cara apa pun. 

Ketiga; Maqasid Juz'iyyah (Parcial Maqasid) yaitu Maqasid yang paling inti 

dalam suatu peristiwa hukum. Maslahah ini juga disebut hikmah atau rahasia 

(Swazo et al., 2011). Contoh Maqasid ini adalah kebutuhan akan aspek kejujuran 

dan kuatnya ingatan dalam persaksian. Dalam kasus kriminal modern bisa jadi 

cukup dengan satu saksi yang adil dan tidak harus ada dua saksi asalkan yang 

bersangkutan mampu menunjukkan sikap jujur dan data yang valid. 

e. Melibatkan Berbagai Dimensi ( Multi Dimensionalitas) 

Sebuah sistem bukanlah sesuatu yang tunggal, namun terdiri dari beberapa 

bagian yang saling terkait antara yang satu dengan lainnya. Di dalam sistem 

terdapat struktur yang koheren, karena sebuah sistem terdiri dari bagian- bagian 

yang cukup kompleks yang memiliki spektrum dimensi yang tidak tunggal. Hal ini 

juga berlaku dalam hukum Islam. Hukum Islam merupakan sebuah sistem yang 

memiliki berbagai dimensi. 

Prinsip di atas digunakan Jasser Auda untuk memberi kritik terhadap akar 

pemikiran binary opposition di dalam hukum Islam. Dikotomi antara qath'iy dan 

dzanny sangat dominan dalam metodologi penetapan hukum Islam, sehingga 

muncul istilah Qath'i al-Dilalah, Qath'i al-Tsubut, dan Qath'i al-Mantiq. Paradigma 

oposisi binary harus dihilangkan untuk menghindari pereduksian metodologis, 

serta mendamaikan beberapa dalil yang mengandung pertentangan dengan 

mengedepankan aspek Maqasid (tujuan hukum Islam). Sebagaimana perbedaan 

dalil dalam Sunnah tentang ibadah yang muncul hendaknya dilihat dari sisi 

Maqasid of Taysir, perbedaan dalam hadits yang berkaitan dengan 'uf harus dilihat 

dari perspektif Maqasid of universality of law, serta keberadaan nasakh sebaiknya 

dilihat sebagai penetapan hukum yang bersifat gradual (Prihantoro, 2017). 

f. Terfokus pada Tujuan (Purposefulness)  

  Setiap sistem memiliki output (tujuan). Dalam teori sistem, tujuan 

dibedakan menjadi goal (al-Hadf dan purpose a-Ghoyah). Sebuah sistem akan 

menghasilkan goal jika hanya menghasilkan tujuan dalam situasi yang konstan, 

bersifat mekanistik, dan hanya dapat melahirkan satu tujuan saja. Sedangkan 

sebuah sistem akan menghasilkan purpose (al-ghayah) jika mampu menghasilkan 

tujuan dengan cara yang berbeda-beda dan dalam hal yang sama atau 

menghasilkan berbagai tujuan dalam situasi yang beragam (Syaifullah, 2018). 

Dalam konteks ini, Maqasid al-Syari’ah berada dalam pengertian purpose (al-

ghayah) yang tidak monolitik dan mekanistik, tetapi beragam sesuai dengan situasi 

dan kondisi. 



 
Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       24 

Realisasi Maqasid al-Syari’ah merupakan dasar utama dan fundamental 

dalam sistem hukum Islam. Menggali Maqasid al-Syari’ah harus dikembalikan 

kepada teks utama (al-Qur'an dan Hadits), bukan hanya pendapat dan pikiran para 

Faqih. Oleh karena itu, perwujudan Maqasid al-Syari’ah menjadi tolok ukur dari 

validitas setiap ijtihad, tanpa menghubungkannya dengan kecenderungan 

madzhab tertentu. Tujuan penetapan hukum Islam harus dikembalikan kepada 

kemaslahatan masyarakat yang terdapat di sekitarnya (Auda, 2008). 

 

4. Maqasid Al-Syariah dengan Paradigma Baru 

Dalam sistem hukum Islam Dilalah al-Maqasid merupakan ekspresi baru 

yang akhir-akhir ini mengemuka di kalangan modernis Islam, dalam rangka 

memodernisasi Usul al-Fiqh. Selama ini, secara umum, dilalah al-maqasid memang 

belum dinilai sebagai dilalah qat’i  untuk dijadikan sebagai suatu hujjah hukum 

(yuridical authority). Hingga sekarang, secara teoritis, purposefulness masih 

dilarang untuk memainkan peranan penting dalam upaya penggalian hukum dari 

nash. Berdasar landasan berpikir tersebut, Jasser Auda berkeyakinan bahwa tujuan 

dari hukum Islam (Maqasid al-Shariah al-Islamiyyah) menjadi prinsip fundamental 

yang sangat pokok dan sekaligus menjadi metodologi dalam analisis yang 

berlandaskan pada systems (Auda, 2008). Lagi pula, karena efektifitas dari sebuah 

sistem diukur berdasar pada terpenuhinya tujuan yang hendak dicapai, efektifitas 

dari sistem hukum Islam juga diukur berdasarkan terpenuhinya tujuan-tujuan 

pokoknya (Maqasid). 

Tabel 1. Pergeseran  Maqasid  dari Klasik Menuju Kontemporer 
No.  Teori Maqasid  Klasik Teori Maqasid  Kontemporer 
1. Menjaga Keturunan (al-

Nasl) 
Teori yang berorientasi kepada 
perlindungan keluarga; kepedulian yang 
lebih terhadap institusi Keluarga 

2.  Menjaga Akal (al-Aql) Melipatgandakan pola pikir dan research 
ilmiah; mengutamakan perjalanan untuk 
mencari ilmu pengetahuan; menekan pola 
pikir yang mendahulukan kriminalitas 
kerumunan gerombolan; menghindari 
upaya-upaya untuk meremehkan kerja 
otak. 

3.  Menjaga Jiwa dan 
kehormatan (al-‘Irdh) 

Menjaga dan melindungi martabat 
kemanusiaan; menjaga dan melindungi 
hak-hak asasi manusia. 

4.  Menjaga agama (al-Diin) Menjaga, melindungi dan menghormati 
kebebasan beragama atau 
berkepercayaan. 

5.  Menjaga harta (al-Maal) Mengutamakan kepedulian sosial; 



 
Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       25 

menaruh perhatian pada pembangunan 
dan pengembangan ekonomi; mendorong 
kesejahteraan manusia; menghilangkan 
jurang antara miskin dan kaya. 

 

Perubahan paradigma dan teori Maqasid lama ke teori Maqasid baru 

terletak pada titik tekan keduanya. Titik tekan Maqasid lama lebih pada protection 

(perlindungan) dan preservation (penjagaan; pelestarian) sedang teori Maqasid 

baru lebih menekankan pada development (pembangunan; pengembangan) dan 

right (hak-hak). Dalam upaya pengembangan konsep Maqasid pada era baru ini, 

Jasser Auda mengajukan ‘human development’ sebagai ekspresi obsesinya dan 

target utama dari maslahah (public interest) masa kini; maslalah inilah yang 

mestinya menjadi sasaran dari Maqasid al-Syari’ah untuk direalisasikan melalui 

hukum Islam. Selanjutnya, realisasi dari Maqasid baru ini dapat dilihat secara 

empirik perkembangannya, diuji, dikontrol, dan divalidasi melalui human 

development index dan human development targets yang dicanangkan dan 

dirancang oleh badan dunia, seperti PBB. 

 

D. Simpulan   

Jasser Auda sangat menekankan bagaimana Maqasid Al-Syari’ah bisa 

digunakan untuk memaknai doktrin Islam. Dalam konteks pembangunan manusia 

melalui kebijakan-kebijakan yang ditetapkan pun sebisa mungkin harus 

mempertimbang-kan prinsip-prinsip Maqasid Al-Syari’ah dan keinginan-keinginan 

masyarakat. Melalui gagasannya yang baru, Jasser Auda menekankan adanya 

pergeseran paradigma dalam memahami teori-teori Maqasid al-Syari’ah lama yang 

diperinci oleh Imam As-Syatibi. Pergeseran atau lebih mudahnya disebut 

pemaknaan ulang dari teori Maqasid lama yaitu: hifz al-din dalam teori Maqasid 

lama dimaknai ulang dengan menjaga, melindungi dan menghormati kebebasan 

beragama dan berkepercayaan, hifz al-nasl dimaknai ulang dengan perlindungan 

terhadap keluarga dan institusi keluarga, hifz al-‘aql dimaknai ulang dengan 

melipatgandakan pola pikir dan research ilmiah, hifz al-nafs dimaknai dimaknai 

ulang dengan menjaga martabat kemanusiaan dan Hak Asasi Manusia (HAM) dan 

hifz al-mal dimaknai ulang dengan mengutamakan kepedulian sosial, 

pembangunan dan kesejahteraan Sosial. Harapan dari teori Maqasid al-Syari’ah ini 

seperti halnya yang digaungkan oleh pemerintah baru di Indonesia sekarang, 

mereka selalu menyuarakan kebijakan yang “pro rakyat” artinya 

mempertimbangkan kemaslahatan pada rakyatnya. Tentu yang diharapkan 

demikian, bukan hanya penampilan seorang pemimpinnya yang “merakyat’ akan 



 
Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       26 

tetapi lebih penting dari itu adalah kebijakan-kebijakan yang selalu “merakyat’. 

Melalui pendekatan sistem yang ia gagas, yaitu: sifat kognitif, integritas, 

keterbukaan, hierarki yang saling terkait, multidimensi dan memiliki tujuan, Jasser 

Auda menawarkan metodologi hukum Islam yang rahmatan li al-‘alamin yaitu 

bermanfaat bagi umat Islam untuk kehidupan yang lebih adil, sejahtera, saling 

menghormati, mengedepankan tasamuh, toleransi dan penuh kedamaian. Sehingga 

hukum Islam bisa benar-benar bertumpu pada prinsip-prinsip Maqasid al-Syari’ah, 

sebagaimana dijelaskan di awal. 

 

Daftar Rujukan  

Agustini, T. S. (2020). PERANCANGAN BUKU CERITA INTERAKTIF MENELADANI 

SIFAT ABU HURAIRAH TERHADAP HEWAN DALAM KEHIDUPAN SEHARI-HARI. 

Triani Suhesti Agustini: 156010025. Desain Komunikasi Visual. 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: a systems 

approach. International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

Busriyanti, B. (2021). Maqasid al-Syari’ah dalam Penegakkan Hukum Lalu Lintas di 

Indonesia. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 6(1), 79–84. 

Fithri, N. (2021). Seberapa Penting Maqashid al-syari’ah di Era Kontemporer? IZZI: 

Jurnal Ekonomi Islam, 1(1), 70–83. 

Hasan, M. (2017). Tafsir Maqasidi: Penafsiran Al-Quran berbasis Maqasid Al-

Syariah. MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(2), 15–26. 

Mu’ammar, M. A., & Hasan, A. W. (2013). Studi Islam Perspektif Insider/Outsider. 

Cet. Ke-2. Yogyakarta: IRCiSoD. International Journal of Reseach Science & 

Management, 5(8), 165–173. 

Nasrullah, M., Muazzam, S., Bhutta, Z. A., & Raj, A. (2014). Girl child marriage and its 

effect on fertility in Pakistan: findings from Pakistan Demographic and Health 

Survey, 2006–2007. Maternal and Child Health Journal, 18(3), 534–543. 

Prihantoro, S. (2017). MAQASID AL-SYARI’AH DALAM PANDANGAN JASSER AUDA. 

At-Tafkir, 10(1), 120–134. 

Shihab, L. A. (2005). Batas-Batas Akal dan Kedudukan Wahyu dalam Islam. Jakarta: 

Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2013). Kaidah tafsir. Lentera Hati Group. 

Sillah, M. B. (2012). Mumtaz Ahmad, Zahid Bukhari and Sulayman S. Nyang, eds. 

Observing the Observer: The State of Islamic Studies in American Universities. 

London: International Institute of Islamic Thought, 2012. Pp. 258. ISBN 978-1-

56-564-580-6. Price not given. Islamic Studies, 51(4), 461. 

Susanto, S., Dewi, N. R., & Irsadi, A. (2013). Pengembangan multimedia interaktif 

dengan education game pada pembelajaran IPA terpadu tema cahaya untuk 



 
Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto 

 

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022       27 

siswa SMP/MTs. Unnes Science Education Journal, 2(1). 

Swazo, N. K., Abdullah, A.-S., Yaakob, N. R. N., Ali, M. M., Elewa, A., Griffel, F., Mirza, 

M., Sabet, A. G. E., Hashemi, M., & Szanto, E. (2011). American Journal of Islamic 

Social Sciences 28: 4. International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

Syaifullah, M. (2018). Pendekatan Sistem terhadap Hukum Islam Perspektif Jasser 

Auda. Jurnal Mahkamah: Kajian Ilmu Hukum Dan Hukum Islam, 3(2), 219–238. 

 

 

 

 

 


