AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga
dan Hukum Islam

Volume 1 Nomor 1 Tahun 2022

MAQASID AL-SYARI'AH ALA JASSER AUDA
UPAYA MEREFORMASI HUKUM ISLAM MELALUI PENDEKATAN TEORI SISTEM

Lukman Hakim?, Akhmad Rudi Maswanto?
Institut Agama Islam (IAI) Ibrahimy Genteng Banyuwangi, Indonesia
e-mail : 11973elha@gmail.com, 2achmadrudi220@gmail.com

Abstract

Classical figh treasures that no longer adequately answer complex contemporary
problems due to changes in the context of time, space, culture and contemporary
science. It is necessary to reform efforts to the understanding and interpretation of
Islamic law that is not only aimed at Figh but directed at the philosophy of Islamic
law (Ushul Fiqh) which is the producer of figh laws. Among contemporary Muslim
thinkers concerned with the reform of Islamic legal philosophy is Jasser Auda, who
uses maqasid shari'ah as the base for rejecting his philosophy of thinking by using the
system approach as a method of thinking and knife analysis. A new unthinkable
approach to use in discussions and discussions on the philosophy of Islamic law and
Ushul figh. Jasser Auda reformed Maqasid al-Syariah in a contemporary perspective
from Magqasid al-Syariah which was once nuanced protection (Protection) and
preservation (Preservation) to Magqasid al-Syariah which aspires to Development
(Development) and breeding of Human Rights (human rights), even he suggested
that the development of human resources (HR) become one of the main themes for
public benefit today.

Keywords: Magqasid Syariah, Theory System.

Accepted: Reviewed: Published:
November 25 2021 January 04 2022 January 20 2022

A. Pendahuluan

Magqasid bukan merupakan hal yang baru dalam dunia Islam, para ulama
klasik lebih dahulu membahasnya dalam beberapa karyanya, tetapi kajian tentang
teori Maqasid al-Syari’ah menjadi penting dalam hukum Islam. Pasalnya, hukum
[slam yang sumber utamanya adalah al-Qur’an dan as-Sunnah diperuntukkan bagi
umat manusia. Umat manusia dalam perkembangannya bersifat dinamis, baik itu
pola pikir maupun cara pandangnya terhadap hukum itu sendiri. Permasalahan
yang dibahas adalah bagaimana hukum Islam itu berhadapan dengan kompleksitas
manusia? Bisakah hukum Islam itu beradaptasi dengan perubahan sosial?

Satu hal yang diperlukan untuk mendobrak problema tersebut adalah
dengan melakukan ijtihad. Namun demikian, pernyataan bahwa “pintu ijtihad

AL-ASHLAH: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam
ISSN -


mailto:1973elha@gmail.com

Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto

masih terbuka” bagi Jasser Auda merupakan sesuatu yang mengalami jalan buntu.
Buntu dalam artian bagaimana melakukan ijtihad tersebut? Metode atau
pendekatan apa yang sesuai untuk melakukan ijtihad tersebut? Jasser Auda
menggagas Magqasid al-Syari’ah sebagai filsafat hukum Islam dengan pendekatan
sistem yang bisa dikatakan sebagai Maqasid Based-Ijtihad. Dalam bukunya Maqasid
Al Shari’ah As Philosophy of Islamic Law : a Systems Approach, (Auda, 2008)
berusaha memaparkan jawaban dari pertanyaan tersebut dengan menawarkan
beberapa metode dalam pendekatan sistem sebagai upaya pembentukan kerangka
berfikir baru dalam memahami hukum Islam di era sekarang ini.

Setidaknya dengan pendekatan itu, penafsiran keagamaan diharapkan bisa
menghasilkan produk hukum yang sesuai dengan maksud yang disyariatkan Islam.
Penulis sangatbtertarik untuk mengkaji dan meneliti lebih lanjut tentang Maqasid
al-Syari’ah dan bagaimana konsep pendekatan sistem yang diusulkan Jasser Auda.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian Qualitative Research Methods,
pendekatan penelitian kepustakaan (Library Research). Penelitian ini
menggambarkan analisis yang teoritis, berupa kajian ilmiah, rujukan serta literatur
yang sangat berhubungan dengan kebiasaan masyarakat setempat, norma serta
nilai-nilai yang terbangun dalam kondisi lapangan yang diamati (Fithri, 2021).
Dimana peneliti mengkaji buku-buku atau literatur yang berhubungan dengan
tinjauan maqashid al-syari'ah oleh Jasser Auda.

C. Hasil dan Pembahasan
1. Pengertian Maqasid Al-Syariah

Kata ‘magsid (jamak: Maqasid) merujuk pada arti tujuan, sasaran, prinsip,
hal yang diminati, atau ends dalam bahasa Inggris, telos dalam bahasa Yunani,
Jinalite dalam bahasa Prancis, atau Zweck dalam bahasa Jerman. Adapun dalam
ilmu syari’at, al-Maqasid dapat menunjukkan beberapa makna seperti al-hadf, al-
gard, al-mathlub, ataupun al-ghayah dari hukum Islam (Mu’ammar & Hasan, 2013).
Di sisi lain, sebagian ulama muslim menganggap al- Maqasid sama halnya dengan
al-Mashalih (maslahat-maslahat) seperti Abd al- Malik al Juwayni (w: 478 H/1185
M). Al-Juwayni termasuk ulama pertama yang memulai pengembangan teori al-
Magqasid, la menggunakan kata al-Maqasid dan al-Masalih al’Ammah sebagai
sesuatu yang saling menggantikan. Kemudian, Abu Hamid al-Gazali (w: 505 H/
1111 M) mengelaborasi lebih lanjut karya al-Juwayni dengan mengklasifikasi al-
Magasid dan memasukkannya ke dalam kategori al-Masalih al-Mursalah
(Kemaslahatan lepas, atau maslahat yang tidak disebut secara langsung dalam teks

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 16



Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto

suci) (Auda, 2008).

Fakhruddin al-Razi (w: 606 H/ 1209 M) dan al-Amidi (w: 631 H/ 1234 M)
dalam terminologinya. Kemudian Najmudin al-Tufi (w: 716 H/ 1316 M)
mendefinisikan maslahah sebagai sebab yang mengantarkan kepada maksud al
Syari’. Adapun Al-Qarafi (w: 1285 H/ 1868 M), menghubungkan maslahah dan
Magqgasid sebagai suatu kaidah pokok dengan menyatakan “Suatu bagian dari
hukum Islami, yang didasari oleh syari’at, tidak dapat dianggap sebagai al- Maqasid,
kecuali terpaut padanya sasaran yang sah dan dapat meraih kemashlahatan dan
mencegah kemafsadatan (Auda, 2008).

Adapun mengenai syariat Islam, Imam Ibn al-Qayyim mengatakan bahwa
“syariat bangunan dasarnya, diletakkan atas hikmah dan kesejahteraan manusia,
pada dunia ini dan pada akhirat nanti. Syariat, seluruhnya adalah keadilan, rahmat,
hikmah dan kebaikan. Oleh karenanya, jika terdapat suatu aturan (yang
mengatasnamakan syariat) yang menggantikan keadilan dengan ketidakadilan,
rahmat dan lawannya, maslahat umum dengan mafsadat, ataupun hikmah dengan
omong kosong, maka aturan itu tidak termasuk syariat, sekalipun diklaim
demikian menurut beberapa interpretasi”. Berbagai definisi dan istilah di atas
merupakan awal dari pengkajian teori al-Maqasid (Busriyanti, 2021). Dari
berbagai penjelasan dan definisi yang saling berkaitan di atas, setidaknya Maqasid
Al-Syari’ah dapat difahami sebagai tujuan dari seperangkat hukum Islam pada
terbentuknya keadilan dan kemaslahatan masyarakat, bukan sederet aturan yang
mengantarkan pada kerusakan tatanan sosial. Keputusan-keputusan hukum dari
seorang pemimpin pun harus demikian, dalam salah satu kaidah figh diungkapkan
: Tashrruful imam ala al-ro’iyah manutun bi al-mashlahah yaitu kebijakan seorang
pemimpin (harus) mengacu pada kemaslahatan yang dipimpin (masyarakatnya)
(Syaifullah, 2018). Betapapun, mewujudkan keadilan dan kemaslahatan dari suatu
produk hukum di tengah-tengah masyarakat adalah upaya yang tidak mudah dan
harus melibatkan komponen-komponen yang saling berkaitan.

2. Maqasid Al-Syariah dengan Pendekatan Sistem

Dari sisi prioritas pemenuhannya, magqasid hukum Islam klasik terbagi
dalam tiga strata. Pertama, al-dlaruriyyat (primer), yakni hal-hal yang menjadi
faktor penting dalam kehidupan manusia di dunia maupun di akhirat. Jika hal-hal
ini tidak terwujud, maka tata kehidupan di dunia akan timpang, kebahagiaan
akhirat tak tercapai, bahkan siksaanlah yang bakal mengancam MAHFUDH.
Kemaslahatan dalam taraf ini mencakup lima prinsip dasar universal dari
pensyariatan, yaitu memelihara tegaknya, agama (Hifdu Al din), perlindungan Jiwa
(Hifd al Nafs), perlindungan terhadap akal (Hifd al Aql), pemeliharaan keturunan

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 17



Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto

(Hifd al-nasl) dan perlindungan atas harta kekayaan (Hifd al-mal).

Kedua al-Hajiyat (sekunder) yakni hal-hal yang menjadi kebutuhan
manusia untuk sekedar menghindarkan kesempitan dan kesulitan. Jika hal-hal ini
tidak terwujud maka manusia akan mengalami kesulitan dan kesempitan tanpa
sampai mengakibatkan kebinasaan. Dengan memenuhi kemaslahatan taraf
semacam ini, Syari’ (pemegang otoritas syara’; Allah dan Rosulnya) mewariskan
beragam ketentuan tata laksana mu’amalah berupa jual beli, jasa persewaan, dan
beberapa dispensasi seperti diperbolehkannya melakukan jamak dan qasar sholat
bagi musafir, diperkenaan tidak berpuasa ramadhan bagi wanita hamil dan
menyusui serta orang-orang sakit, tidak adanya kewajiban sholat ketika haid dan
nifas, diperbolehkannya mengusap khuf (sepatu) ketika wudlu dan lain sebagainya.
Ketiga, al-Tahsiniyyat yakni kemaslahatan yang bertujuan mengakomodasikan
kebiasaan dan perilaku baik serta budi pekerti luhur, seperti pensyariatan
thaharah (bersuci) sebelum sholat, anjuran berpakaian dan berpenampilan rapi,
pengharaman makanan-makan yang tidak baik dan hal-hal serupa lainnya IRSHAD.

Mengenai jenjang al-dlaruriyyat (keniscayaan), ada sebagian ulama yang
menambahkan dengan hifz al-‘ird (menjaga kehormatan) sehingga menjadi enam
tujuan pokok. Melestarikan kelima atau keenam hal tersebut adalah sebuah
keharusan, yang tidak boleh tidak dalam keberlangsungan hidup manusia.

Cendikiawan muslim modern dan kontemporer memperkenalkan konsep
dan klasifikasi maqgasid yang baru dengan memasukkan dimensi-dimensi maqasid
yang baru, guna melengkapi dan menambah kekurangan pada konsep maqasid
klasik. Dalam rangka melengkapi maqasid klasik HAKIM 2016, magqasid
kontemporer membagi maqgasid menjadi tiga tingkatan:

a. Magasid Umum (al-Maqasid al-Ammah): Maqasid ini dapat ditelaah di seluruh
bagian hukum Islam, seperti keniscayaan dan kebutuhan di atas, di tambah
usulan maqasid baru seperti “keadilan:” dan “ kemudahan”

b. Magqgasid Khusus (al-Magasid al-Khassah): Maqasid ini dapat diobservasi
diseluruh isi bab hukum islam tertentu seperti kesejahteraan anak dalam
hukum keluarga, perlindungan dari kejahatan dalam hokum kriminal, dan
perlindungan dari monopoli dalam hukum ekonomi.

c. Magqasid Parsial (al-Maqasid al- Juz'iyyah): Magqasid ini adalah “Maksud-
maksud” dibalik suatu nash atau hukum tertentu, seperti maksud
mengungkapkan kebenaran, dalam mensyaratkan jumlah saksi tertentu,
maksud meringankan kesulitan, dalam membolehkan orang sakit untuk tidak
berpuasa, dan maksud memberi makan kepada orang miskin, dalam melarang
umat muslim menimbun daging selama Idul Adha.

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 18



Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto

Ada beberapa pertanyaan yang memerlukan jawaban dalam menggunakan
sebuah pendekatan sistem sebagai analisis dalam kajian filsafat hukum Islam.
Pertanyaan pertanyaan tersebut meliputi: Apakah yang dimaksud dengan sistem?
Apakah sistem itu nyata atau hanya merupakan kreasi dari mental? Apa yang
dimaksud dengan filsafat sistem, dan apa hubungannya dengan filsafat Islam dan
filsafat Modern? Apa yang dimaksud dengan pendekatan sistem? Dan
bagaimanakah jika analisis sistem dibandingkan dengan analisis yang lain? .

Adapun yang dimaksud dengan sistem dalam istilah filsafat sistem adalah
sebuah pendekatan filsafat sistem yang memandang bahwa penciptaan dan fungsi
dari alam dan semua komponennya terdiri dari sistem yang luas dan menyeluruh
yang terdiri dari jumlah yang tak terbatas dari sub sistem; berinteraksi, terbuka,
hierarki, dan memiliki tujuan AUDA. Sistem adalah sesuatu yang terdiri dari
beberapa rangkaian yang saling terkait antara yang satu dengan yang lainnya
secara menyeluruh dan utuh, karena sistem adalah lahan multi disiplin yang
muncul dari berbagai bidang ilmu dari bidang kemanusiaan.

Jasser Auda mengemukakan bahwa kesalahpenerapan hukum Islam di era
sekarang adalah karena penerapannya bersifat reduksionis ketimbang utubh,
harfiah ketimbang moral, uni dimensional ketimbang multidimensional, hitam
putih ketimbang bervariasi, dekonstrubitif daripada rekonstrulrtif, kausalitas
daripada berorientasi pada tujuan pokok AUDA.

Perbedaan penafsiran dari teks-teks keagamaan yang seharusnya menjadi
bahan bertoleransi ini oleh sebagian pihak tidak diterima sehingga menjadi
pemicu tejadinya perpecahan antar sesama pemeluk agama. Hal ini tidak lain
karena klaim kebenaran mutlak sangat dijunjung oleh masing-masing kelompok.
Jasser Auda dengan pendekatan sistemnya mencoba menyadarkan mereka atas
kesenjangan ini.

3. Fitur Sistem Tawaran Jasser Auda

Menurut konsep Jaser Auda, terdapat 6 (enam) fitur epistemologi hukum
[slam yang menggunakan pendekatan filsafat sistem. Keenam fitur itu
dimaksudkan untuk mengukur dan sekaligus menjawab bagaimana Magqasid al-
Syariah diperankan secara nyata dalam pengambilan hukum dan berijtihad di era
sekarang (M. Q. Shihab, 2013). Di sini, Auda menjelaskan masing-masing dari
keenam fitur tersebut berdasarkan dua perspektif yaitu; teori sistem (systems
theory) dan teologi Islam (Islamic theology). Keenam fitur tersebut adalah:
cognitive nature of system (kognisi), wholeness (utuh), openness (terbuka),
interrelated hierarchy (saling keterkaitan), multidimensionality (melibatkan
berbagai dimensi) dan purposefulness (terfokus pada tujuan)

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 19



Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto

a. Kognitif (Cognitive Nature of System)

Berdasarkan perspektif teologi Islam, figh (Islamic law) adalah hasil dari
penalaran dan refleksi (ijtihad) terhadap teks (nash) untuk mengungkap berbagai
makna yang tersembunyi di dalamnya dan implikasi praktisnya. Para Ulama Figh
(Islamic Jurist) dan Mutakallimun (theologians) bersepakat bahwa ‘Allah tidak
boleh disebut sebagai faqih (jurist atau lawyer), karena tidak ada yang
tersembunyi bagi-Nya. Dikarenakan figh adalah hasil dari kognisi (nalar) manusia,
maka tidak menutup kemungkinan bahwa di sana masih terdapat kelemahan-
kelemahan dan kekurangan. Sementara ulama membagi pendapat yang dihasilkan
oleh nalar dalam bidang hukum menjadi tiga bagian, yaitu; pasti benar, pasti salah,
dan yang mengandung kemungkinan salah dan benar. Yang jelas salah adalah yang
bertentangan dengan nash/kandungan teks al-Qur’an dan Sunnah, ini harus
ditolak. Sedangkan yang mengandung kemungkinan, oleh banyak wulama
dibenarkan mengamalkannya dalam keadaan terdesak. Hal yang demikian
mengindikasikan bahwa adanya kelenturan hukum-hukum agama dan menjamin
kesesuaiannya dengan setiap tempat, waktu dan situasi (L. A. Shihab, 2005).
Artinya, figh masih menerima beberapa koreksi dan kritik perdebatan dalam
perjalanannya ke arah yang lebih baik. Namun masalahnya, fenomena yang terjadi
sekarang terutama di Indonesia menunjukkan bahwa penetapan hukum Islam
terasa sekali nuansa subjektifnya. Firqah atau sekte yang satu dengan yang lainnya
berbeda dalam menetapkan sebuah hukum. Dari sinilah, (dikhawatirkan)
munculnya persepsi dari masyarakat bahwa hasil pengambilan hukum yang
dilakukan oleh kelompoknya adalah “aturan Tuhan” yang sudah finish dan tinggal
mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari.

b. Menyeluruh (Wholeness)

Berdasarkan perspektif teori sistem, Jasser Auda menyatakan bahwa setiap
hubungan sebab-akibat harus dilihat sebagai bagian-bagian dari holistik
(gambaran keseluruhan). Hubungan antara bagian-bagian itu memainkan fungsi
tertentu di dalam sebuah sistem. Jalinan antar hubungan terbangun secara
menyeluruh dan bersifat dinamis, bukan sekadar kumpulan antar bagian yang
statis (Sillah, 2012).

Jasser Auda menyatakan bahwa prinsip dan cara berpikir holistik sangat
dibutuhkan dalam kerangka Usul Figh karena dapat memainkan peran dalam isu-
isu kontemporer sehingga dapat dijadikan prinsip-prinsip permanen dalam hukum
[slam. Dengan sistem ini, Auda mencoba untuk membawa dan memperluas
Magqasid al-Syari’ah yang berdimensi individu menuju dimensi universal (Maqasid
al-’Ammah) sehingga bisa diterima oleh masyarakat umum, seperti masalah
keadilan dan kebebasan (Nasrullah et al., 2014).

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 20



Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto

Salah satu berfikir secara utuh (holistic) juga bisa menggunakan tafsir
tematik (maudhu’i) dalam memahami al-Qur’an, yaitu suatu metode tafsir yang
mengarahkan pandangan pada suatu tema tertentu, lalu mencari pandangan al-
Qur'an tentang tema tersebut dengan jalan menghimpun semua ayat yang
membicarakannya, menganalisis dan memahaminya ayat demi ayat, lalu
menghimpunnya dalam benak ayat yang bersifat umum dikaitkan dengan yang
khusus, yang muthlaq digandengkan dengan yang mugayrad dan lain-lain, sambil
memperkaya uraian dengan hadits-hadits yang berkaitan untuk kemudian
disimpulkan dalam satu tulisan pandangan menyeluruh dan tuntas menyangkut
tema yang dibahas itu. Contoh yang sering diangkat : ketika Nabi Saw menjelaskan
arti kata “ dhulmun pada QS. al-An’am (6): 82, Nabi Saw menjelaskannya bahwa
“dhulmun” yang dimaksud adalah Syirik sambil membaca firman Allah dalam QS.
Lugman (31): 13 (L. A. Shihab, 2005).

Memasukkan pola tata berfikir holistik dan sistematik ke dalam dasar-dasar
pemahaman hukum Islam mampu mengembangkan horison berfikir dari yang
semula hanya berdasar pada logika bahasa sebab-akibat (illah) ke arah horison
berfikir yang lebih holistik, yaitu pola pikir yang mampu mempertimbangkan,
menjangkau dan mencakup hal-hal lain yang tidak atau belum terfikirkan di luar
proses berfikir sebab-akibat.

c. Terbuka (Openness)

Dalam teori sistem dinyatakan bahwa sebuah sistem yang hidup pasti
merupakan sistem yang terbuka. Bahkan sistem yang tampaknya mati pun pada
hakikatnya merupakan sistem yang terbuka. Keterbukaan sebuah sistem
bergantung pada kemampuannya untuk mencapai tujuan dalam berbagai kondisi.
Kondisi inilah yang mempengaruhi tercapainya suatu tujuan dalam sebuah sistem.
Sistem yang terbuka adalah suatu sistem yang selalu berinteraksi dengan kondisi
dan lingkungan yang berada di luarnya (Nasuka, 2005).

Sistem hukum Islam merupakan sistem yang terbuka. Maka dari itu, prinsip
openness sangat penting dalam tatanan hukum Islam dan pintu ijtihad senantiasa
terbuka. Pernyataan yang menyatakan bahwa pintu ijtihad telah tertutup, hanya
akan menjadikan hukum Islam bersifat statis. Padahal ijtihad merupakan hal yang
urgen dalam masalah figh, sehingga para ahli hukum Islam mampu
mengembangkan mekanisme dan metode tertentu untuk menghadapi isu-isu
kontemporer. Sebagian kalangan menyebut gerakan Ijtihad dalam rangka
merekonstruksi pemikiran hukum Islam ini dengan tajdid. Ada kemungkinan
istilah tajdid ini didasarkan pada sabda Nabi beberapa abad lalu yang mengatakan
bahwa:

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 21



Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto

s b 3ug e die Bl ST W e 2eYlodd Gany 1 0

“Dalam kurun waktu setiap seratus tahun Allah akan mengutus bagi umat

Islam siapa yang yang akan memperbarui agama mereka” (Agustini,
2020).

Perlu diketahui bahwa tajdid bukan berarti perubahan prinsip-prinsip
pokok agama, bukan juga perubahan teks-teks atau pesan teksnya, tetapi
pemberian penafsiran baru terhadap teks itu tanpa mengubah atau keluar dari
teks. Di sini, bukan perubahan yang terjadi, tetapi peragaman makna dan
peragaman penafsiran. Di samping itu, tajdid ini juga bisa berarti memperbarui
ingatan orang yang telah melupakan ajaran agama Islam yang benar, dengan
memberi penjelasan dan argumentasi-argumentasi baru sehingga meyakinkan
orang yang tadinya ragu, dan meluruskan kekeliruan maupun kesalahpahaman
(Susanto et al.,, 2013).

d. Saling Terkait (Interrelated Hierrarchy)

Ciri sistem yang keempat adalah memiliki struktur hierarki, di mana sebuah
sistem terbangun dan sub sistem yang lebih kecil di bawahnya. Hubungan
Interelasi menentukan tujuan dan fungsi yang ingin dicapai. Usaha untuk membagi
sistem keseluruhan yang utuh menjadi bagian yang kecil merupakan proses
pemilahan antara perbedaan dan persamaan di antara sekian banyak bagian
bagian yang ada. Bagian terkecil menjadi representasi dari bagian yang besar,
demikian pula sebaliknya. Auda menilai bahwa Magasid klasik terjadi karena
beberapa alas an (Hasan, 2017), yaitu: Pertama, Cakupan Magqasid klasik diarahkan
untuk semua hukum Islam secara umum, sehingga tidak bisa menggambarkan
tujuan untuk satu bidang tertentu dalam figh. Kedua, Magqasid klasik sangat
terfokus kepada individual daripada keluarga, masyarakat, dan manusia pada
umumnya. Ketiga, Maqasid klasik tidak memuat nilai-nilai dasar yang paling
universal seperti keadilan daan kebebasan. Keempat; Magasid klasik diambilkan
dari sumber-sumber figh yang literis dan bukan kepada sumber- sumber realitas
yang asli.

Namun demikian, klasifikasi Magqasid klasik tersebut perlu ditinjau ulang
sesuai konteks kekinian yang kemudian dijadikan landasan metodologi dalam
sistem Hirarki Kebutuhan. Jasser mencoba membagi hierarki Magasid ke dalam 3
kategori (L. A. Shihab, 2005), yaitu: Pertama; Maqasid al-'Ammah ( General
Magqasid) adalah Magqasid yang mencakup seluruh maslahah yang terdapat dalam
perilaku tasyri yang bersifat universal seperti keadilan, persamaan, toleransi,
kemudahan, termasuk aspek Dharuriyyat dalam Magqasid Klasik. Kedua; Magqasid
Khasshah (Spesific Maqasid) yaitu Maqasid yang terkait dengan maslahah yang ada

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 22



Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto

dalam persoalan tertentu, misalnya tidak boleh menyakiti perempuan dalam ruang
lingkup keluarga, dan tidak diperbolehkannya menipu dalam perdagangan dengan
cara apa pun.

Ketiga; Magqasid Juz'iyyah (Parcial Maqasid) yaitu Maqasid yang paling inti
dalam suatu peristiwa hukum. Maslahah ini juga disebut hikmah atau rahasia
(Swazo et al., 2011). Contoh Magqasid ini adalah kebutuhan akan aspek kejujuran
dan kuatnya ingatan dalam persaksian. Dalam kasus kriminal modern bisa jadi
cukup dengan satu saksi yang adil dan tidak harus ada dua saksi asalkan yang
bersangkutan mampu menunjukkan sikap jujur dan data yang valid.

e. Melibatkan Berbagai Dimensi ( Multi Dimensionalitas)

Sebuah sistem bukanlah sesuatu yang tunggal, namun terdiri dari beberapa
bagian yang saling terkait antara yang satu dengan lainnya. Di dalam sistem
terdapat struktur yang koheren, karena sebuah sistem terdiri dari bagian- bagian
yang cukup kompleks yang memiliki spektrum dimensi yang tidak tunggal. Hal ini
juga berlaku dalam hukum Islam. Hukum Islam merupakan sebuah sistem yang
memiliki berbagai dimensi.

Prinsip di atas digunakan Jasser Auda untuk memberi kritik terhadap akar
pemikiran binary opposition di dalam hukum Islam. Dikotomi antara qath'iy dan
dzanny sangat dominan dalam metodologi penetapan hukum Islam, sehingga
muncul istilah Qath'i al-Dilalah, Qath'i al-Tsubut, dan Qath'i al-Mantiq. Paradigma
oposisi binary harus dihilangkan untuk menghindari pereduksian metodologis,
serta mendamaikan beberapa dalil yang mengandung pertentangan dengan
mengedepankan aspek Magqasid (tujuan hukum Islam). Sebagaimana perbedaan
dalil dalam Sunnah tentang ibadah yang muncul hendaknya dilihat dari sisi
Magqasid of Taysir, perbedaan dalam hadits yang berkaitan dengan 'uf harus dilihat
dari perspektif Maqasid of universality of law, serta keberadaan nasakh sebaiknya
dilihat sebagai penetapan hukum yang bersifat gradual (Prihantoro, 2017).

f. Terfokus pada Tujuan (Purposefulness)

Setiap sistem memiliki output (tujuan). Dalam teori sistem, tujuan
dibedakan menjadi goal (al-Hadf dan purpose a-Ghoyah). Sebuah sistem akan
menghasilkan goal jika hanya menghasilkan tujuan dalam situasi yang konstan,
bersifat mekanistik, dan hanya dapat melahirkan satu tujuan saja. Sedangkan
sebuah sistem akan menghasilkan purpose (al-ghayah) jika mampu menghasilkan
tujuan dengan cara yang berbeda-beda dan dalam hal yang sama atau
menghasilkan berbagai tujuan dalam situasi yang beragam (Syaifullah, 2018).
Dalam konteks ini, Magqgasid al-Syari’ah berada dalam pengertian purpose (al-
ghayah) yang tidak monolitik dan mekanistik, tetapi beragam sesuai dengan situasi
dan kondisi.

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 23



Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto

Realisasi Maqasid al-Syari’‘ah merupakan dasar utama dan fundamental
dalam sistem hukum Islam. Menggali Maqasid al-Syari’ah harus dikembalikan
kepada teks utama (al-Qur'an dan Hadits), bukan hanya pendapat dan pikiran para
Faqih. Oleh karena itu, perwujudan Magqasid al-Syari’ah menjadi tolok ukur dari
validitas setiap ijtihad, tanpa menghubungkannya dengan kecenderungan
madzhab tertentu. Tujuan penetapan hukum Islam harus dikembalikan kepada
kemaslahatan masyarakat yang terdapat di sekitarnya (Auda, 2008).

4. Maqasid Al-Syariah dengan Paradigma Baru

Dalam sistem hukum Islam Dilalah al-Maqasid merupakan ekspresi baru
yang akhir-akhir ini mengemuka di kalangan modernis Islam, dalam rangka
memodernisasi Usul al-Figh. Selama ini, secara umum, dilalah al-maqasid memang
belum dinilai sebagai dilalah gat’i untuk dijadikan sebagai suatu hujjah hukum
(vuridical authority). Hingga sekarang, secara teoritis, purposefulness masih
dilarang untuk memainkan peranan penting dalam upaya penggalian hukum dari
nash. Berdasar landasan berpikir tersebut, Jasser Auda berkeyakinan bahwa tujuan
dari hukum Islam (Magqasid al-Shariah al-Islamiyyah) menjadi prinsip fundamental
yang sangat pokok dan sekaligus menjadi metodologi dalam analisis yang
berlandaskan pada systems (Auda, 2008). Lagi pula, karena efektifitas dari sebuah
sistem diukur berdasar pada terpenuhinya tujuan yang hendak dicapai, efektifitas
dari sistem hukum Islam juga diukur berdasarkan terpenuhinya tujuan-tujuan
pokoknya (Magqasid).

Tabel 1. Pergeseran Magqasid dari Klasik Menuju Kontemporer

No. | Teori Maqasid Klasik | Teori Maqasid Kontemporer
1. Menjaga Keturunan (al- | Teori  yang  berorientasi  kepada
Nasl) perlindungan keluarga; kepedulian yang
lebih terhadap institusi Keluarga
2. Menjaga Akal (al-Aql) Melipatgandakan pola pikir dan research
ilmiah; mengutamakan perjalanan untuk
mencari ilmu pengetahuan; menekan pola
pikir yang mendahulukan kriminalitas

kerumunan gerombolan; menghindari
upaya-upaya untuk meremehkan kerja

otak.
3. Menjaga  Jiwa  dan | Menjaga dan melindungi martabat
kehormatan (al-‘Irdh) kemanusiaan; menjaga dan melindungi
hak-hak asasi manusia.
4. Menjaga agama (al-Diin) | Menjaga, melindungi dan menghormati
kebebasan beragama atau
berkepercayaan.

5. Menjaga harta (al-Maal) | Mengutamakan kepedulian sosial;

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 24



Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto

menaruh perhatian pada pembangunan
dan pengembangan ekonomi; mendorong
kesejahteraan manusia; menghilangkan
jurang antara miskin dan kaya.

Perubahan paradigma dan teori Maqasid lama ke teori Maqasid baru
terletak pada titik tekan keduanya. Titik tekan Maqasid lama lebih pada protection
(perlindungan) dan preservation (penjagaan; pelestarian) sedang teori Maqasid
baru lebih menekankan pada development (pembangunan; pengembangan) dan
right (hak-hak). Dalam upaya pengembangan konsep Maqasid pada era baru ini,
Jasser Auda mengajukan ‘human development’ sebagai ekspresi obsesinya dan
target utama dari maslahah (public interest) masa kini; maslalah inilah yang
mestinya menjadi sasaran dari Maqasid al-Syari’ah untuk direalisasikan melalui
hukum Islam. Selanjutnya, realisasi dari Maqasid baru ini dapat dilihat secara
empirik perkembangannya, diuji, dikontrol, dan divalidasi melalui human
development index dan human development targets yang dicanangkan dan
dirancang oleh badan dunia, seperti PBB.

D. Simpulan

Jasser Auda sangat menekankan bagaimana Magqasid Al-Syari’ah bisa
digunakan untuk memaknai doktrin Islam. Dalam konteks pembangunan manusia
melalui kebijakan-kebijakan yang ditetapkan pun sebisa mungkin harus
mempertimbang-kan prinsip-prinsip Maqasid Al-Syari’ah dan keinginan-keinginan
masyarakat. Melalui gagasannya yang baru, Jasser Auda menekankan adanya
pergeseran paradigma dalam memahami teori-teori Maqasid al-Syari’ah lama yang
diperinci oleh Imam As-Syatibi. Pergeseran atau lebih mudahnya disebut
pemaknaan ulang dari teori Magqasid lama yaitu: hifz al-din dalam teori Maqgasid
lama dimaknai ulang dengan menjaga, melindungi dan menghormati kebebasan
beragama dan berkepercayaan, hifz al-nasl dimaknai ulang dengan perlindungan
terhadap keluarga dan institusi keluarga, hifz al-‘aql dimaknai ulang dengan
melipatgandakan pola pikir dan research ilmiah, hifz al-nafs dimaknai dimaknai
ulang dengan menjaga martabat kemanusiaan dan Hak Asasi Manusia (HAM) dan
hifz al-mal dimaknai ulang dengan mengutamakan kepedulian sosial,
pembangunan dan kesejahteraan Sosial. Harapan dari teori Maqasid al-Syari’ah ini
seperti halnya yang digaungkan oleh pemerintah baru di Indonesia sekarang,
mereka selalu menyuarakan kebijakan yang “pro rakyat” artinya
mempertimbangkan kemaslahatan pada rakyatnya. Tentu yang diharapkan
demikian, bukan hanya penampilan seorang pemimpinnya yang “merakyat’ akan

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 25



Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto

tetapi lebih penting dari itu adalah kebijakan-kebijakan yang selalu “merakyat’.
Melalui pendekatan sistem yang ia gagas, yaitu: sifat kognitif, integritas,
keterbukaan, hierarki yang saling terkait, multidimensi dan memiliki tujuan, Jasser
Auda menawarkan metodologi hukum Islam yang rahmatan li al-‘alamin yaitu
bermanfaat bagi umat Islam untuk kehidupan yang lebih adil, sejahtera, saling
menghormati, mengedepankan tasamuh, toleransi dan penuh kedamaian. Sehingga
hukum Islam bisa benar-benar bertumpu pada prinsip-prinsip Maqasid al-Syari’ah,
sebagaimana dijelaskan di awal.

Daftar Rujukan

Agustini, T. S. (2020). PERANCANGAN BUKU CERITA INTERAKTIF MENELADANI
SIFAT ABU HURAIRAH TERHADAP HEWAN DALAM KEHIDUPAN SEHARI-HARI.
Triani Suhesti Agustini: 156010025. Desain Komunikasi Visual.

Auda, ]. (2008). Magqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: a systems
approach. International Institute of Islamic Thought (IIIT).

Busriyanti, B. (2021). Maqasid al-Syari’ah dalam Penegakkan Hukum Lalu Lintas di
Indonesia. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 6(1), 79-84.

Fithri, N. (2021). Seberapa Penting Maqashid al-syari’ah di Era Kontemporer? IZZI:
Jurnal Ekonomi Islam, 1(1), 70-83.

Hasan, M. (2017). Tafsir Maqgasidi: Penafsiran Al-Quran berbasis Maqasid Al-
Syariah. MAGHZA: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(2), 15-26.

Mu’ammar, M. A., & Hasan, A. W. (2013). Studi Islam Perspektif Insider/Outsider.
Cet. Ke-2. Yogyakarta: IRCiSoD. International Journal of Reseach Science &
Management, 5(8), 165-173.

Nasrullah, M., Muazzam, S., Bhutta, Z. A.,, & Raj, A. (2014). Girl child marriage and its
effect on fertility in Pakistan: findings from Pakistan Demographic and Health
Survey, 2006-2007. Maternal and Child Health Journal, 18(3), 534-543.

Prihantoro, S. (2017). MAQASID AL-SYARI’AH DALAM PANDANGAN JASSER AUDA.
At-Tafkir, 10(1), 120-134.

Shihab, L. A. (2005). Batas-Batas Akal dan Kedudukan Wahyu dalam Islam. Jakarta:
Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2013). Kaidah tafsir. Lentera Hati Group.

Sillah, M. B. (2012). Mumtaz Ahmad, Zahid Bukhari and Sulayman S. Nyang, eds.
Observing the Observer: The State of Islamic Studies in American Universities.
London: International Institute of Islamic Thought, 2012. Pp. 258. ISBN 978-1-
56-564-580-6. Price not given. Islamic Studies, 51(4), 461.

Susanto, S., Dewi, N. R, & Irsadi, A. (2013). Pengembangan multimedia interaktif
dengan education game pada pembelajaran [PA terpadu tema cahaya untuk

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 26



Lukman Hakim & Akhmad Rudi Maswanto

siswa SMP/MTs. Unnes Science Education Journal, 2(1).

Swazo, N. K,, Abdullah, A.-S., Yaakob, N. R. N., Ali, M. M., Elewa, A., Griffe], F., Mirza,
M., Sabet, A. G. E., Hashemi, M., & Szanto, E. (2011). American Journal of Islamic
Social Sciences 28: 4. International Institute of Islamic Thought (IIIT).

Syaifullah, M. (2018). Pendekatan Sistem terhadap Hukum Islam Perspektif Jasser
Auda. Jurnal Mahkamah: Kajian Ilmu Hukum Dan Hukum Islam, 3(2), 219-238.

AL-ASHLAH: Volume 1 Nomor 1 Januari, 2022 27



